

## **PODRĘCZNA**

# ENCYKLOPEDYA KOŚCIELNA

#### **OPRACOWANA**

pod kierunkiem ks. ks. Stan. Galla, Jana Niedzielskiego, Henr. Przezdzieckiego, Czesł. Sokołowskiego, Ant. Szlagowskiego, Jerzego Gautier i redaktora ks. Zygmunta Chełmickiego.

×

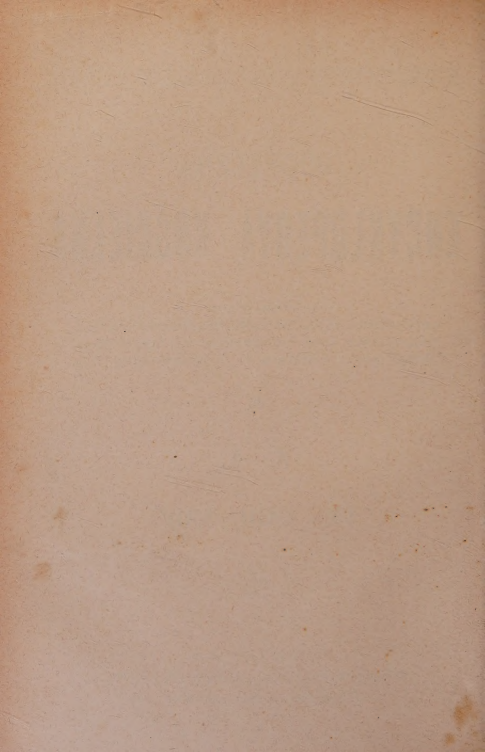
K.-L.

Tom XXIII—XXIV.



### WARSZAWA

Skład główny w księgarni Gebethnera i Wolffa KRAKÓW – G. Gebethner i S-ka



Krakowska dyecezya. I. Założe - | i kapit. kat. w Kwie, Rocznik krak. t. n i e. Dzielnica krakowska pierwsza z dzielnic Polski zetknela się z Chrześci-jaństwem. W żywocie ś. Metodego (c. 11, Mon. Pol. hist., t. I) czytamy, że naklaniał on księcia Wiślan do przyjęcia wiary chijańskiej. Ale pośmierci ś. Metodego, z polecenia Jana IX, wyświęcono arcbpa dla Moraw i nadto 3 sufraganów około 900 r. Zdaniem prof. Abrahama działalność jednego z tych bpów siegala i naszych stron, zdaniem innych (Maciejowskiego, Bielowskiego, Potkańskiego) zajął on jako swą dyecezyę kraj Wiślan, późniejsza krakowska dyecezyę. Po upadku, państwa wielkomorawskiego Chrześcijaństwo w tych stronach odcięte od Zachodu powoli grunt tracilo, póki Wegrzy, którzy zajeli państwo wielko-morawskie, nie ponieśli klęski. Ponie-waż Kraków w 2 polowie X w. (najdalej do r. 999) należał do Czech, a pod r. 975 zapisano o istnieniu dyecezyi morawskiej, stad wniosek, że on należał do tej dyecezyi. Bp morawski na wzór bpów misyjnych nie miał stalej siedziby wiec być może, że wyjeżdżał często do Krakowa, co tłumaczy istnienie w katalogach bpów krak. dwóch poprzedników Poppona, który był pierwszym bpem w Krakowie, po utworzeniu za sprawa Bolesława Chrobrego r. 1000 dyecezyi krak. Z jej utworzeniem zchodzi się upadek wspomnianej dyecezyi morawskiej, która należała do prowincyi kościelnej mogun-

Granice. Pierwszą wiadomość i to niezbyt dokładną o granicach d-yi kr. znajdujemy w dokumencie w sprawie polączenia dyec, praskiej z morawską (wznowiona w 2 polowie XI w.) wydana r. 1086. Dokument ten prawdopodobnie sfalszowany, mimo to treść jego nie jest wymysłem autora owego dokumentu. Zdaniem Potkańskiego (Granice bpstwa krak., Rocznik krak. t. IV) układający nie znał dokładnie granic bpstwa morawskiego, ale wiedział, że Kraków dawniej doń należał, zatem podał granice dyec. krak. ówczesnej, w ten sposób, iż "od wschodu ma granice rzeki: Bug i Styr grodem Krakowem i ziemią, której miano jest Wag i z wszystkim krajem należnym do rzeczonego grodu, który się zwie Krakowem. Stąd dyec., przybrawszy granice Węgrów rozpościera się aż do gór, które się zowią Tatry. Od południa zaś, dodawszy sobie Morawy, przypada do rzeki Wag i do puszczy zwanej Muore i ciągnie się wierzchowina tych gór, które są granicą Bawaryi". Z tego wynika, że r. 1086 dyec. krak. obejmowała od południa Spiż i ziemie Wazką, prawdopodobnie późniejszą Liptawe. Co do granic wschodnich (Bugu i Styru) należy zauważyć, że to nie byly granice rzeczywiste, jedno misyjne, granice, do których wpływ bpstwa krak. mógł siegać, ale nie zawsze faktycznie ckiej. (Por. Abraham, Początki bpstwa siegal, i kiedy te granice Państwo Pol-

nice wiec wschodnie dyec. kr. były zrazu te same, jakie miało Państwo i osadnictwo Polskie, a z niem razem i katolicyzm; już na poczatku XII w. były jeszcze blizkie Bugu, a dalsze już Styru, ale do obu tych rzek nie dochodziły. Od zachodu dyec. krak. graniczyła z dyec. wrocławską, wkraczając nieco w Szląsk (Wisła np. i Bytom należały do K-ra); na północ graniczyła z archid. gniez. i dyec. pozn., obejmując w ten sposób Małopolske etnograficzna (z wyjatkiem górnego brzegu Nidy, należacego do Gniezna). Najdawniejsze te granice dyec. krak. z czasem uległy zmianom na poludniu i wschodzie. I tak r. 1235. z powodu wdarcia się Węgrów w granice dyec. krak., pż Grzegorz IX naznaczył sędziów do rozstrzygnięcia tego sporu, który ukończono dopiero 1332 roku, przydając dyec. krak. Podoleniec, Gniazdo, Lubowle i wsie w wyroku opisane, na wschodzie zaś odcięciem Rusi od wpływu bpów krak. było ustanowienie dyec, przemyskiej. Zresztą ogromne terytorym dyec. krak. pozostało niezmienionem do r. 1770. Granice jego podaje Dlugosz w Liber beneficiorum, stad widać, że dyec. sięgala od Bytomia aż prawie po Rzeszów i od Spiżu do Łukowa. Od wschodu graniczyła z dyec. łucka, chelmska i przemyska, od południa ze strygońska (na Wegrzech), od zachodu z wrocławską, od północy z gnieź-nieńską i poznańską. Należało do niej: województwo krakowskie, sandomierskie (prócz północno-zachodniej cześci), lubelskie, księstwa: oświecimskie, zatorskie, siewierskie, częsć księstw: cieszyńskiego i raciborskiego, państwo pszczyńskie i starostwo spiskie. W r. 1711 bylo w dyecezyi parafij 950. Była ona za-wsze zanadto rozległa, zaczem niejednokrotnie myślano o jej podziale. I tak już r. 1254 Inocenty IV uwiadamia bpa Prandote, że zamierza utworzyć w Łukowie bpstwo; list ten jednak pozostal bez skutku, gdyż w kilka lat później, 1357 r. Aleksander IV pisze do arbpa gniezn. i bpa krak, list, z którego widać, że Bolesław Wstydliwy i bl. Salomea, oraz mistrz Templaryuszów, którym ks. Bolesław dał Łuków w posiadanie, proszą o utworzenie nowego bpstwa. Znowu bezskutecznie; Potkański sądzi, że oparl

skie tracilo, tracila je i dyec. kr. Gra- na uszczuplenie dyecezyi, a prawdopodobniej przeszkodzili Krzyżacy, roszczący sobie pretensya do nawracania wszystkich pogan. W dwa blizko wieki później Władysław Jagiello dla powiększenia lacińskiej dyec. chełmskiej chciał od krakowskiej dyec. oddzielić ziemię lubelską, czemu się jednak oparł Zbigniew Olesnicki. Jan Sobieski także usiłował podzielić dyec. krak. na 2 przynajmniej dyecezye - znowu bezskutecznie, jak i w r. 1764 stronnictwo Familii grozilo podziałem dyec. krak. na 3 mniejsze, czemu się Soltyk oparł. Dopiero r. 1770 z odpadnieciem od Polski starostwa spiskiego oderwano dekanat spiski z 6 parafiami i przyłączono go najpierw do archidyec, strygońskiej: a następnie do nowoutworzonej dyec. spiskiej. Następnie z tej części dyec. krak., która wskutek 1 rozbioru dostala się pod panowanie Austryi, a więc z części leżącej na prawym brzeg u Wisły, utworzono r. 1785 dyec. tarnowską. Dalej, r. 1790 sejm wielki chcac nagrodzić dyecezyi chełmskiej ubytek kościołów, odpadłych z niej do Galicyi, uczynił to kosztem dyec krak., odrywając archidyakonat lubelski z 86 parafiami i 20 parafij tworzących dekanat urzedowski, co kongregacya konsystoryalna zatwierdziła 20 lipca 1790 r. W 10 lat później dekretem Piusa VII z 9 września 1800 r. dekanaty: bytomski i pszczyński, t. j. 51 parafij przyłaczono do dyec. wrocławskiej. Wiek XIX znowu zmienia terytoryum dyec. krak. w kierunku ujemnym a później dodatnim. Po zniesieniu r. 1805 dyec. tarnowskiej utworzono dyec. kielecka. Na jej uposażenie odpadła znaczna część dyec. krakowskiej, natomiast ta ostatuia niezadługo wzbogaciła się tem, co wróciło do niej z Tarnowa. Były to 232 prafie położone na Podgórzu karpackiem na zachód od Tarnowa; ale należały one do Krakowa tylko od października 1807 r. do grudnia I810 r., kiedy to rząd austryacki wzbronił bpowi krak, jako obcemu poddanemu wykonywania juryzdykcyi, a ten ja oddał arbpowi lwowskiemu Dnia 30 czerwca 1818 r. nastapiła nowa cyrkumskrypcya dyecezyi. Z części dyecezyi kieleckiej utworzono dyec. sandomierską. Częstochowa z okolicznemi parafiami odpadla do dyec, kujawskiej, a reszte dyec. kieleckiej powrócono Krasię temu może bp krakowski ze względu kowowi. Odtąd dyec. krakow. rozpoKrakowa, w Królestwie Polskiem zaś zajmowała obszar dzisiejszej dyec. kieleckiej. Po r. 1831 nastapilo jednak zrazu chwilowe, później stałe rozdwojenie obu części dyec. Poszło stąd, że bp krakowski Skórkowski miał zakazany sobie przez rząd rosyjski wstęp do Królestwa Polskiego. Zaczem cześcia w Królestwie Polskiem rządził na mocy breve papieskiego ks. Adam Tomasz Paszkowicz, a po jego zgonie X. Gabryel Wysocki. Po wyjeździe bpa Skórkowskiego do Opawy, rządził jako administrator obiema częściami sufragan Zglenicki, a gdy ten umarł, sprawował rządy również w obu częściach pralat, a później bp jopejski, Ludwik Łetowski i to w Kielcach do r. 1848, a w K-ie do 1850 r. Teraz nastapilo stale, faktyczne rozdwojenie obu części dyecezyi. W Kielcach rządzili administratorowie: bp Maciej Majerczak (do r. 1870) i bp. Tomasz Kuliński, Za rządów tego ostatniego Leon XIII część dyec. krakow., polożoną w Królestwie Polskiem, zamienił w dyec. kielecką r. 1882. W Krakowie, po złożeniu rządów przez bpa Letowskiego, administrował dyec prałat Gładyszewicz, po jego zgonie (1862 r.) niedługo kan. Teliga, a od r. 1862 wikaryusz aplski bp Galecki. W r. 1879 zostaje bpem krak. Albin Dunajewski i za jego rządów dwa razy dyec. krak. się powiększa o parafie, odlączone z dyec. tarnowskiej. W r. 1880 na mocy dekretu Leona XIII z 20 stycznia przyłączono 85 parafij, a 27 marca 1886 r. dodano jeszcze 39 parafij. Obecnie zatem dyec. krakow. graniczy od północy z kielecką, od wschodu z tarnowską, od południa ze spiską, od połud. · zachodu z nitrzańska, od zachodu z wrocławska dyec. (Por. Polkowski, O dawnych granicach dyec. kr., Kraków 1878; tenże, Dawna i dzisiejsza rozległość dyec. kr., odbitkaz "Czasu" n. 141, 1886r. (w obu pracach bledne nieraz cyfry); Wilczek, Słówko o dawnych granicach dyec. kr., oraz o odłączeniu dyec. tarnow., Kraków 1878: Encyklopedya Nowodworskiego art. Kielecka dyec. i Tarnowska dyec.)

III. Poczet bpów kr. Dawne katalogi wymieniają pierwszych pasterzy kr. w sposéb następujący: 1) Prochor kozic † 30 Listopada 1292 r.; 23) Proherbu Krzyż, włoch 966—986; 2) Prokop h. Korczak, rusin 1293—1295 r.; 24) kulf h. Kolumna, włoch 986—995 lub 3) Jan Muskata h. Lilie, szlązak 1295 do

ścierala się na okreg Wielkiego Miasta | Lambert h. Poraj, włoch do 1014 r.; 4) Poppo h. Krzyż, włoch do 1014 r. 5) Gompo h. Radzic, wloch do 1032 r. 6) Rachelin h. Krzyż, włoch do 1046 r. Aaron h. Trzy korony do 1059 r. 8) Lambert Zula h. Topor, polak do 1071 r. 9) święty Stanisław ze Szczepanowa b. Prus 1072 — 1079 r.; 10) Lambert h. Habdank 1082 r. 25 września 1101; 11) Baldwin h. Aichinger 1103 r.-9 września 1109. Co do dwóch pierwszych prof. Abraham (l. c.) sadzi, że byli bpami morawskimi, do których dyec. Kr. naležala, že može drugi z nich zajal siedzibę w K-ie i do katalogów zaciągnał swego poprzednika. Zaczem pierwszym b. pem krak. był Pampo; rzekomy jego nastepca Gompo lub Foppo nie istniał prawdopodobnie zupełnie, bo nazwisko to przez pomylkę pisarzy z imienia Poppo zapewne utworzone zostało. Co sie zaś tyczy Lamberta, który miał być przed Popponem, to gdy dawny rocznik kapi-tuły notuje jego śmierć pod r. 1030, więc i Abraham uważa go za następce Poppona, czyli za drugiego bpa krak. O Aaronie i jego arpbstwie (ob. Encykl. t. I); tu dodajemy, że zdaniem St. Kętrzyńskiego (O paliuszu bpów krak. w Rozpra-wach wydz. hist. Akad. Umiej. 1902 r.) mógł Aaron uzyskać od Wiktora II przywilej noszenia paliusza, nie zaś arbpstwo. Pomiędzy Lambertem h. Habdank a Baldwinem miał być biskupem Czcsław, którego dzieje są niejasne: jest wiadomość pewna, że był mianowany, a katalogi go pomijają. Tę sprawę stara się wyjaśnić prof. Abraham l. c. Po Baldwinie nastąpił 12) Maurus h. Lewart † w marcu 1118 r.; 13) Gaudencyusz l. Radost h. Poraj † 19 stycznia 1141 r.; 14) Robert h. Korab, przeniesiony z bpstwa wrocław. † 12 kwietnia 1143 r.; 15) Mateusz h. Cholewa 1144 r. † 18 października 1166 r.; 16) Gedko (Gedeon) h. Gryf do 20 września 1186: 17) Ful-ko l. Pełka h. Lis † 1207; 18) Bl. Wincenty Kadłubek h. Poraj 1208-1218 r., umiera Cystersem w Jędrzejowie 1223 r.; 19) Iwo z Końskich h. Odroważ † 1229 r.; 20) Wisław z Kościelca h. Zabawa 1231-1242 r.; 21) Jan Prandota z Białaczowa h. Odrowąż + 20 września 1266 r.; 22) Pawel z Przemankowa h. Pól-

1320 r.; 25) Nankier h. Oksza szlązak, 1320-1327 r., przeniesiony na bpstwo wrocławskie † 1341 r.; 26) Jan Grot h. Rawicz 1328-5 sierpnia 1347 r.; 27) Piotr z Falkowa h. Doliwa † 6 czerwca 28) Bodzanta z Jankowa h. Poraj † 12 grudnia 1366 r.; 29) Floryan z Mokrska h. Jelita 1367 † 1380 r.; 30) Zawisza z Kurozwek h. Róża † 12 sty cznia 1382 r.; 31) Jan z Radlicy h. Korab † 12 stycznia 1392 r; 32) Piotr Wysz Radoliński h. Leszczyc 1412 r., przeniesiony na bpstwo poznańskie, gdzie † 1414 r.; 33) Wojciech Jastrzębiec przeniesiony 1423 r. na arbpstwo gnieź. † 1436 r.; 34) Zbigniew Oleśnicki h. Dębno, kardynał † 1 kwietnia 1455 r.; pierwszy książę siewierski; 35) Tomasz ze Strzempina † 22 września 1460 r.;36) Jakób Sienieński h. Dębno wstąpił 1463 r., w rok potem bp kujawski, † arbpem gnieź. 1480 r.; 37) Jan Gruszczyński h. Róża w 16 miesięcy po objęciu rządów prze-niesiony 1464 r. na arbpstwo gnieź., † 1474 r.; 38) Jan z Brzezia Lutek h. Doliwa † 1471 r.; 39) Jan Rzeszowski b. Półkozie † 28 lutego 1488 r.; 40) Fryderyk Jagiellończyk, kardynał i arcybiskup gnieźń. 14 marca 1503 r.; 41) Jan Konarski h. Habdank zrezygnowal 1523 r., † 3 kwietnia 1525 r.; 42) Piotr Tomicki h. Łodzia 1523 r. † 29 paźdź. 1535 r.; 43) Jan Latalski h. Prawdzic. 1537 r. zostaje arbpem gnieźn.; 44) Jan Chojeński h. Habdank † 9 marca 1538 r.; 45) Piotr Gamrat h. Sulima, arcbp gnieź. † 27 sierp. 1545 r.; 46) Samuel Maciejowski b. Ciolek † 25 paźdoiernika 1550 r.; 47) Jędrzej Zebrzydowski h. Radwan 1551-23 maja 1560 r.; 48) Filip Padniewski h. Nowina † 12 kwietnia 1572 r.; 49) Franciszek Krasiński h. Ślepowron † 15 marca 1577 r.; 50) Pietr Myszkowski h. Jastrzebiec † 5 kwietnia 1591 r.; 51) Jerzy Radziwill, kardynal + 21 stycznia 1600 r.; 52) Bernard Maciejowski kardynał, arcbp gnieźn. 1601 — 19 stycz. 1608 r.; 53) Piotr Tylicki h. Lubicz † 13 lipca 1616 r.; 54) Marcin Szyszkowski h. Ostoja + 30 maja 1630 r.; 55) Jędrzej Lipski h. Grabie † 4 września 1631 r.; 56) Jan Albert h. Waza kardynał - dyakon 1633-1634 r.; 57) Jakób Zadzik h. Korab 1635-17 marca 1642 r.; 58) Piotr Gębicki h. Nałęcz † 14 lipca 1657 r.; 59) Jędrzej Trzebicki h. Łabędź † 28

grudnia 1679 r.; 60) Jan Malachowski h. Nalecz 1680 — 1697 r.; 61) Stanisław Dambski h. Godziemba 1699- 15 grudnia 1700 r.; 62) Jerzy Wojciech Dönh ff h. Świnka 1701—16 marca 1702 r.; 63) Kazimierz Łubieński h. Pomian 1711-11 maja 1719 r.; 64) Konstantyn Felicyan Szaniawski h. Junosza 1720 - 2 lipca 1732 r.; 65) Jan Aleksander Lipski h. Grabie, kardynal 1733 — 20 lutego 1746 r.; 66) Jedrzej Stanisław Załuski h. Junosza † 16 grudnia 1758 r.; 67) Kajetan Soltyk her-bu własnego 1759—30 lipca 1788, ostatni udzielny ks. siewierski; 68) Feliks Pawel Turski h. Rogala 1790-31 marca 1800 r. ostatni tytularny ks. siewierski; 69) Jedrzej Gawroński h. Rawicz 1806 † 7 kwietnia 1813 r.; 70) Jan Paweł Woronicz h. Paweza 1815-1827 r., przen esiony na archpstwo warszawskie. 71) Karol Wincenty Saryusz Skórkowski h. Jelita 1830 † 25 stycznia 1851 r.; 72) Albin Dunajewski h. Šas, kardynał; wznowił szereg książąt-bpów 1879 – 18 czerwca 1894 r.; 73) Jan z Kozielska Puzyna h. Oginiec, kardynał od 22 stycznia 1895 r. Pominawszy Prochora i Prokulfa, którzy nie byli bpami krak., oraz Goppona mielibyśmy 70 dotych-czas pasterzów krak. Temu zastępowi nie brakujesławy. "Chcesz świętych sług Bożych (pisze Łęto ski w Katalogu biskupów, prałatów i kanoników krak. t. I i II), masz Stanisława Szczepanowskiego męczennika, masz Wincentego Kadlubka i Jana Prandote, masz Jana Grota. Spytalbyś się za ludźmi przeważnymi w kraju, o których opieralyby się znakomitsze wypadki jego? to pokażę tobie na swoich Gedeona i Fulka i tylu innych; ten ostatni przyczynił się nie mało do zrośnięcia się napowrót w ciało jedno monarchii Bolesława Krzywoustego. Nazwę Zbigniewa Oleśnickiego, który jakby wypielegnował ten ród Jagiellończyków, aby z książąt litewskich nauczyli się być królami u nas. Szukałbyś wiernej służby i rady królom a panom swoim. To caly szereg tego: Chojeński, Tomicki, Tylicki, Maciejowski. Szyszkowski, Trzebicki, Jakób Zadzık Wspomagali nauki: Piotr Tomicki, Filip Padniewski, Piote Myszkowski, Jedrzej Zebrzydowski, Gamrat". Kronikarzem był Wincenty Kadłubek, mówcą Woro-nicz poeta. Są wśród bpów krak, budown czowie kościołów, założyciele kla- mil kwadrat, miało 3 miasteczka (Siesztorów, fundatorowie szpitali, szafarze wierz, Czeladź, Koziegłowy) i 60 wsi. wierni chleba duchowego, gorący milo-

śnicy kraju swego.

IV. Przywileje i uposażenie b p ó w k r a k. 1) Zadna dyecezya pol-ska nie ma wśród swych pasterzy tylu kardynałów, co krak., która ma ich 8. 2) Pierwszeństwo na synodach i w senacie przed innymi bpami, choćby wprzód prekonizowanymi. 3) Prawo konsekrowania arcbpa gnieźn. i wkładania na niego palius, a. 4) Prawo używania racyo nalu (ob.) poderas pontyfikowania w oznaczone dnie Mszy ś. nieżałobnej w Katedrze krak; uzyskał je Jan Grot od Benedykta XII. 5) Urban III r. 1186 zabronil rozgrzeszać od cenzur przez biskupów krak. nałożonych, z wyjątkiem, gdyby niemi ukarany był zdala od ich władzy i blizki śmierci. 6) Stolica Ap. używala nieraz bpów krak, do zaszczytnych poleceń i tak np. r. 1690, gdy pż chciał nakłonić stany państwa do wojny z Turkiem, a nie było wówczas w Polsce nuncyusza papieskiego, bp krak. w tej sprawie z polecenia Ojca św. występował na sejmie. 7) Na mocy speryalnych przywilejów bpi krak. wykonywali juryzdykcyę nad niektórymi klasztorami zw. exempti; do dziś dnia ją mają nad klasztorem Franciszkanek u ś. Jędrzeja w K-ie. 8) Od zalożenia akademii krak., na mocy bulli Urbana V., bp. krak. był jej kanclerzem: ostatni ten tytuł nosił bp Skórkowski. 9) Kancelarya królewska dawała im tytuł Admodum Reverendus, de innych bpów pisze Reverendus. 10) Mieli miejsce w senacie Rzpl., później Księstwa Warszawskiego, obecnie w sejmie galicyjskim. 11) Bpi krak, są książętami, zaczem służy im tytul celsissimus.-Podobno juž Boleslaw Wstydliwy przyznał im ten tytuł, z warunkiem, by króla raz w rok ugościli i przejeżdzającego przez ich dobra podejmowali.-D. 30 grudnia 1443 r. kupil Zbigniew Oleśnicki dla siebie i swych następców księstwo siewierskie za 6000 szerokich groszy pragskich od Wacława ks. Cieszyńskiego. – Leży ono na półno-cny - zachód od K-a nad Przemszą Czarna: zrazu należało do Polski, a r. 1179 było dárowane przez Kazimierza Sprawiedliwego synowi Mieczysława ks. raciborskiego; później przeszło do ksią lecki. A gdy po jego śmierci rząd austry-żąt cieszyńskich. Obejmowało około 10 acki zabrał klucz lipowiecki, Franciszek I

wierz, Czeladź, Kozieglowy) i 60 wsi. Kupil je Olesnicki za porada Długosza celem rozszerzenia granic ojczyzny. W księstwie tem, cosię rządziło i sądziło prawami szląskiemi, bpi wykonywali najwyższą i niepodległą władzą sądową i administracyjną, nadawali przywileje, szlachectwo, bili monetę (z tego jednak prawa nie wszyscy korzystali). Najwyższą in-stancyą był trybunał pod przewodni-ctwem kancierza książęcego lub innej osoby, przez bpa mianowanej, złożony z 4 czlonków: z tych 2 obierała na sejmiku szlachta księstwa, 1 wyznaczał bp, a 1 kapitula. Księstwo to zabrał sejm wielki 1789 r. na rzecz skarbu Rzpl.; ostatni *Dux Severiae*, ale tylko tytu-larny, był bp Turski. Dopiero r. 1889 w styczniu ces. Franciszek Józef przywrócił bpom krak. tytuł książecy i z tego powodu mają miejsce w austryackiej Izbie Panów. Księstwo siewierskie było jednak tylko cząstką mienia bpstwa krak., które było tak wielkie, że bpi kr. uchodzili za najbogatszych. Posiadłości ich pochodziły w wiekszej cześci, wskutek pierwiastkowych nadań, częścią też wskutek zakupywań różnych majątków przez bpów. Dobra ich przed r. 1789 obejmowały 12 miast i 283 wsi w województwach:krakowskiem, sandomierskiem i na Szlasku; nadto mieli pałace w Krakowie, Warszawie, Grodnie: zamki w Kielcach, Ilży, Lipowcu, Bodzentynie; śpichlerze przy spławie Wisły w Solcu i Opatowcu. Oprócz dóbr posiadali oni we wszystkich królewskich i prywatnych swojej dyec, włościach dziesięciny z płodów rolniczych ziemi i z innych przedmiotów a kopalnie żelaza, miedzi i ołowiu, znajdujące się w ich dobrach przyczyniały się jeszcze do pomnożenia dochodów, które w czasie sejmu wielkiego obliczono na 800000 złp. rocznie. Nadto panujący nadawali im różne swobody i przywileje. Dla utrzymania powagi i obrony mieli liczną siłę zbrojną. Zaraz po I rozbiorze Austrya zabrała dobra, leżące w kraju przez nią zajętym, resztę (prócz pałaców w Krakowie i Warszawie) zabrał sejm wielki na skarb Rzpl. Bp Turski w wyznaczonej sobie i swym następcom rocznej kompetencyi 100000 złp. otrzymał 2 klucze: lipowiecki i sie-

kazal dać bpowi Gawrońskiemu, na skutek jego dopominania się, dobra jangrockie. Owe dobra 1826 r. bp Woro nicz wydzierżawił rzadowi Królestwa Polskiero na lat 12 za 60,000 złp.; gdy bp Skórkowski poszedł na wygnanie, wypłacano mu tylko połowe, a drugą obracano na administracyę, a w końcu zaprzestano mu wogóle płacić. Gdy bp Dunajewski objał rządy, miał 12,000 fl. rocznej kompetencyi, oraz pałac w Kra-kowie, dom przy ul. Kanoniczej, darowany na konsystorz przez kapitule i 2 folwarki: Zastów i Sulechów. Później podwojono mu kompetencyę, na której jednak ciążą dość znaczne podatki. Za staraniem bpa Puzyny r. 1902 rząd austryacki ustąpił bpstwu krak. klucz tyniecki na własność, odciągając wzamian około 6 000 fl. z kompetencyi; nadto bp Puzyna nabył dom przy ul. św. Tomasza na zebrania stowarzyszeń robotniczych od sukcesorów X. Juliana Bukowskiego, przeznaczony przez tegoż na ów cel. (Por. Chelmecki Jan, Słowo o majątku duchownym dyec. kr., Kraków 1879; W sprawie bpstwa kr, odbitka z nr. 43 "Czasu" z r. 1878; Zarewicz, Bpstwo kr. z pocztem swoich paste-rzy. Kraków 1880; Długosz. Liber beneliciorum; Smolka, Spór o bostwo kr. za czasów Kazimierza Jagielloń (w Roczniku zarządu Akad. Umiej. z 1881); Uwaga nad Xsięstwem siewierskiem, Wschowo 1786; Wiadomość o Xsięstwie siewierskiem i dowody na strone jego bpów, 1786 (przez Olechow-

V. Kapitula katedralna. O powstaniu kapituly katedralnej są dwie teo rye: pierwsza, którą wyznaje Abraham (Organizacya Kła w Polsce do połowy w. XII i Początek bpstwa i kapit. kat. w Kie w Roczniku Krak, t. V), że już pierwsi bpi kr. otoczeni byli presbiteryum, którego organizacyi bliżej nie znamy. Po reakcyi pogańskiej i zniszczeniu przez Czechów Krakowa, gdy przybył na stolice dyec, krak, Aaron, sam mnich, osiadł na Tyńcu i z tamecznymi Benedyktynami zajął się urządzeniem katedry. Mnisi tynieccy tworzyli jego pierwotne presbiteryum, sprawowali slużbe Bożą w katedrze, a gdy Aaron przeniósł się do Krakowa i zorganizował osobne presbiteryum katedralne, złożone z kleru świeckiego, zakonnicy wrócili na Tyniec.

Okoliczność, że za Wład. Hermana powstala fundacya na rzecz kapituły, dozwala przypuszczać, że przed tem bp i presbyterium posiadali mienie wspólne, że w onem presbyterium była vita commu-Druga teorya jest Wojciechowskiego (O Rocznikach polskich X - XV w.; w Pamiętniku Akad. Umiej. w Kr. Wydz. hist. t. IV), który jest zdania, że Herman jest fundatorem kapituly, przedtem bowiem było razem przy katedrze duchowieństwo świeckie i zakonne; to ostatnie dopiero za Wład. Hermana prze iosło sie na Tyniec. Fundacya Hermanowa ustanawia 20 czy 24 kanoników, mających osobne prebendy, których licz-ba później wzrosła. W dokumencie z r. 1166 mamy wiadomość, że na czele kapituly byli: dziekan, archidyakon, scholastyk, kustosz, kantor; dokument z r. 1179, podaje proboszcza. Kanclerz przybył najpóźniej, gdyż w dekrecie kard. Radziwilla z 1596 r. nie ma jeszcze o nim wzmianki. Liczba kanoników wzrastala, tak że przed rozbiorem kraju liczyła 7 pralatów (dziekana, archidyakona, proboszcza, scholastyka, kantora, ku stosza, kanclerza). 29 kanoników; pralaci i 24 kanoników w myśl breve Leona X z 1518 r. musieli być szlachta i żądano, by się legitymowali z 4 herbów; 5 kano ników mogło być z nieszlachty, były to kanonie doktorskie, t. z. 2 dla drów teol., 2 dla drów prawa, 1 dla dra medycyny. Nadto byli 9 canonici nati, t. z. kanonicy honorowi, którzy na mocy piastowanej przez nich godności zajmowali stale w chórze, ale nie mieli glosu w naradach. Byli też: opat Benedyktynów tynieckich, opat Cystersów koprzywnickich, opat Benedyktynów sieciechowskich, opat Cys ersów jedrzejowskich, opat Benedyktynów świętokrzyskich, przelożony Bożogrobców w Miechowie, archidyakon lu belski (od r. 1783 sufragan lubelski), archidyakon zawichostski i świecki starosta grodowy krak. Po rozbiorze Polski i grabieży znacznej części mienia kapituły, ta ostatnia bulla Piusa VII z 1818 r. zostala zredukowaną do 16 osób, to jest 4 pralatów (dziekan, archidyakon, scholastyk i kustosz), 8 kanoników kollacyi biskupiej i 4 kanoników prezentowanych przez Uniwersytet Jagiell. z pośród profesorów wydziału teol.; gdy jednak kilka prebend położonych w Królestwie Polskiem zajał rząd rosyjski 1865 r., przeto faktycznie obecnie ma kapituła 3 prala- wień bpów, odnoszących się do jej urzątów: dziekana, scholastyka i kustosza, oraz 6 kanoników. Dziekana mianuje pż, scholastyka i kustosza oraz 4 kanoników bp, a 2 prezentuje Uniw. Jagiell. Poczet kanoników katedry krak. wykazuje mnóstwo mężów zapisanych chlubnie w dziejach Kła i narodu; wyszedł z niej cały szereg bpów, tak że ja zwano seminarium episcoporum. Kapitula używa rokiet i mantoletów czarnych (w zimie szub tumakowych), na większeświęta kapitulne wielkich jedwabnych tioletowych z trenem zwinietym i mucetem amarantowym, nadto ma dystynktoryum: na złotym łańcuchu krzyż złoty równoramienny, na nim z jednej strony orzeł ema-ljowany z wyobrażeniem św. Stanlsława, na drugiej stronie herb kapituły: 3 złote korony w polu białem; Pius IX w breve Pecularibus z 26 lutego 1856 r. pozwolil, iż collare i tibialia moga kanonicy nosić barwy fioletowej. Kapituła ma znaczne dyspensy w odmawianiu wspólnem w chórze pacierzy kaplańskich, zastępując się w tej mierze wikaryuszami. Trzy razy do roku: po Matce Bożej Gromnicznej, po św. Stanislawie; po Przeniesieniu św. Stanislawa sa kapituły generalne, a w soboty w miarę potrzeby sesye zwykłe. Deputatów na trybunał koronny wybierała kapituła na sesyi majowej dwóch, podczas gdy inne kapituly wybierały po jednemu. W myśl pierwotnej konstytucyi Rzpl. krak, kapitula miala wybierać 2 senatorów: jednego dożywotniego, drugiego na rok, oraz trzech do zgromadzenia reprezentantów (sejmu); według konstytucyi z 1833 r. obierała tylko jednego se-natora na 6 lat; dwóch do zgromadzenia reprezentantów. Mienie kapituły było niegdyś znaczne. Prócz dóbr, tworzących pierwiastkowe uposażenie, dzięki ofierze Wład. Hermana, miała kapituła i inne majętności z darów panujących, bpów i kanoników; wśród ludzi świeckich spotykamy mało dobrodziejów. Największą cześć śwego mienia utraciła kapituła podczas rozbiorów Polski, resztę położoną w Królestwie Polskiem r. 1865, tak że obecnie ma siedem wiosek w pow. krak., oraz kamienice rezydencyonalne w K.ie; pod jej opieką są też różne fundacye ad pias causas. Nie zvamy wprawdzie pierwotnych statutów, przez samą kapitule uchwalonych, ani też postano- bp laodycejski 1565-77 r. 5) Debski Pa-

dzenia, ale pewna wskazówka w tej mierze jest zbiór, pochodzący z X1 lub początku XII w., składający się z różnych części, a dołaczonych do starodawnego rekopisu kapituly, obejmującego zbiór Collectio trium partium. Późniejsze statuty kapitulne ogłosił Heyzmann w IV t. Starodawnych prawa pols. pomników, oraz X. Polkowski: Statuta capitularia ecclesiae cathedralis cracov., Kraków 1884; nadto Ulanowski wydał wyjątek z I księgi kapitulnej krakowskiej w dzielku: O pracach przygotowawczych do historyi prawa kanonicz. w Polsce, Kr. 1887, w VII t. Statut prawa pols. pomn. str. 578 — 585, ogłosił wyjątek z II księgl kapitulnej krakowskiej, co do dowodów szlachectwa wstępujących do kapituly, a w Archiwum komisyi praw. Akad.Um. t. I instrukcye dla poslów kapituły kr. na synody prowinc. 1554, 1564, 1565 i 1577 r. Por. Letowski, Katalog bpów, prałatów i kanon. kr., 4 tomy, 1852; Piekosiński, Kodeks dyplom. katedry Wacława 2 tomy; Gładyszewicz, Zywot bł. Prandoty z Białaczowa bpa, Kraków 1845, ma wiadomość o upo-sażeniu kapituły i ogłasza różne dokumenty z archiwum kapit.

VI. Sufraganowie.—Bywali nimi zrazu mianowani z pośród Franciszkanów i Dominikanów krak, ale, gdy za posługi duchowne zaczęli wymagać wynagrodzenia od ludu, przeto po śmierci O. Dominika Malachowskigo, bpa laodycejskiego, wydał bp Gamrat 1544 r. ustawe, zatwierdzoną przez pża, że odtąd sufragani mają być brani z kapituly katedralnej. Ich poczet, ułożony na podstawie Łętowskiego, Katalogu bpów i kan. krak. jest następujący: 1) Erazm Ciołek (Vitelius), cysters, pierwszy z opatów mogilnickich, który na mocy bulli Klemensa VII r. 1581 zasiadał w stal-lach katedry krak. Uczony, starał się o podniesienie nauk w swym klasztorze; zalożył tamże bibliotekę. Bp laodycejski 1544 r. † 6 grudnia 1546 r. 2) Jędrzej Dunin Spot h. Łabedź, opat wą-chocki, późni j mogilski, bp laodycejski ok. 1554 r., + przed 5 września 1559 r. 3) Słomowski Stanisław h. Abdanki bp laodycejski do r. 1565. 4) Białobrzeski Marcin h. Abdank (ob.), opat mogilski,

wel h. Prawdzic, bp laodycejski, trzykrotnie administrator dyec. sede vacante, † 28 lutego 1613 r. 6) Oborski Tomasz h. Kolumna (ob.) wielkiej światobliwości, bp laodycejski, 30 lat był sufraganem † 3 lipca 1645 r. 7) Lipnicki Wojciech h. Półkozic, bp laodycejski 1646, sekretarz królewski, obdarzony zaufaniem Zygmunta III, który mu żupy królewskie powierzył, † 1657 r. 8) Oborski Mikolaj h. Kolumna, synowiec bpa Tomasza, był 31 lat bpem laodycejskim, † 16 kwietnia 1689 r. 9) Szembek Stanisław h. własnego, bp dyonizejski 1690 – 1699 r. (ob.). 10) Łubieński Kazimierz h. Pomian, bp heraklejski 1701--1705 r. (ob.). 11) Szembek Michał h. własnego, bp papieński † 1726 r. 12) Podkański Franciszek h. Brochwicz, bp patareński 1755-1786 r., † 1789 r. 13) Olechowski Józef h. Ratuld, bp uranopolski, † 18 stycznia 1806 r. 14) Zglenicki Frauciszek h. Prus, bp gortyński 1824 r. † 27 stycznia 1841 r. 15) Nowak Anatol konsekrowany 30 grudnia 1900 r. ogromna dyec. miała tylko jednego sufragana; dopiero za bpa Soltyka przybył sufragan lubelski X. Jan Leńczowski biskup abderytański; zaś sufraganem sandomierskim był 1787—1796 r. Woj-

ciech Radoszewski bp hirineński. VII. Synody. Z pośród wszystkich dyecezyj polskich dyec. krak. liczy najwięcej synodów, pomimo, iż ostatni był jeszcze 1711 r. Oto ich poczet: 1) 1320 r., ogłoszony w IV t. Starodawnych prawa polskiego pomników. 2) 1324 r.; 3) 1328 r.; 4) 1331 r. w Opatowie, p. IV t. Star. pr. pols. pomn.; 5) 1355 r.; 6) 1356 r.; 7) 1359 r.; 8) 1373 r. p. IV t. Star. pr. pols. poun; 9) Bp Piotr Wysz, wstąpiwszy na stolice bpia r. 1392 odprawił przed r. 1396 synod, którego dekreta wydał Ulanow-ski w dzielku: O pracach przygotow. do hist pr. kanon, w Polsce, Kraków 1887; a gdy w Najstarszych księgach m. Krakowa (1878), jest w cz. II, str. 114 wzmianka o synodzie krak. 1394 r., może to o tym właśnie synodzie jest mowa; 10) 1396 r. w Wiślicy, p. IV t. Star. pr. pols. pomn., 11) 1408 r. sandomiersko-krakowski, (część dyec. radziła w Sandomierzu, część w Krakowie), p. Scriptores rerum polonicarum t. dus dioec. Crac. sub Casimiro Łubień-XIII; 12) 1422 r.; 13) 1423 r. w K-ie, ski. Nadto bp Jędrzej Zaluski zapowie-

O synodach bpa Zbigniewa Oleśnickiego pewnych wiadomości niema. Przypisują im daty: 1425 r. (w Lublinie i Sando-mierzu), 1428, 1443, 1446, 1451, 1453, 1454 i 1455 r., jednak nie można z pewnością udowodnić, czy w tych latach były synody dyecezalne (p. Łętowski Katalog bpów t. 1. p. 391, 403 i 417 i Dzieduszycki, Zbigniew Oleśnicki t. II, p. 56 -62). Statut z r. 1436 (p. IV t. Star. pr. pols. pomn.) uważa Ulanowski za wydany poza synodem, natomiast tenże wykrył ślad synodu Oleśnickiego z 1430 r. w Sandomierzu (por. Scriptores re-rum polonicarum t. XIII, p. 18; 15) 1459 r. p. t. IV Star. pr. pols. pomn.; wiadomość o innym tegoż synodu ma ms. w bibliotece Czartoryskich (por. Scriptores rerum polonicarum t. XIII, p. 18.) 16) 1462 r.; 17) 1472 r. jest w aktach kapit. krak. (vol. II, p. 78); 18) 1478 r.; 19) 1541 r. w K-le u św. Trójcy, p. Statuta et constitutiones tempore Petriarchiepiscopi... Crac. 1544; 20) 1547 w Wiślicy por. Archiw. komisyi prawniczej Akad. umiej. t. I; 21) 1549 r. w aktach kapituły kat. krak.; 22) 1554 r.; 23) 1578 r. p. Constitutiones synodi dioec. crac. 1578, Crac. 1578, 1579; 24) 1580 r. w Ilży, p. Arch. komis, praw. t. I; 25) 1589 r. w aktach kapit. kat. krak.; 26) 1593 r., por. Constitutiones synodi dioec. crac., Crac. 1593; 27) 1594 r.; 28) 1597 r.; 29) 1601 r. w kle św. Michała na Zamku por. Epistola pastoralis Bernardi Maciejowski, por. Constitutiones synodi dioec. Cracoviae celebratae 1601; 30) 1607 r., Constitutiones synodi dioec., Crac. 1608; 31) 1612 r., p. Constitutiones synodi dioec. crac. Cracoviae in ecclesia OO. Sanctorum 1612 celebratae, Cr. 1611 r.; Constitutiones dioecesanae cracoviens, in diversis sinodis sub... Georgio Radziwill, Bernardo Maciejowski, Petro Tylicki... sancitae... Crac. 1608; 32) 1621 r., por. Reformationes general, ad clerum dioec. crac. pertinentes a Martino Szyszkowski in synodo dioec. sancitae, Crac. 1621; 33) 1634 r.; 1643 r., por. Synodus dioec. celebrata Crac. sub Petro Gembicki, Crac. 1643; 35) 1711 r. w kościele N. M. P., por. Synop. t. IV Star. pr. pols. pomn.; 14) dział na r. 1759 r. synod, ale mu smierć

przeszkodziła. Prócz postanowień, wydanych na synodach, są statuta bpie extra synodum, jak wspomniany Ole-śnickiego z 1436 r., Jana Lutka z Brzezia z 1467 r., Konarskiego z 1520 r. (Dzieduszycki przypuszcza, że w tym roku był synod). Materyałem do ustawodawstwa dyecezalnego są listy pasterskie (np. Jedrzeja Lipskiego z 1616 r., Łubieńskiego z 1711 r., Jana Ale-ksandra Lipskiego z 1739 i 1740 r.; i rozporządzenia, ogłaszane w Notifica-tiones e Curia Episcopali crac. Por. Est. Bibl. t. XIV, Krak. 1906, p. 378 i 379; Maurycy Dzieduszycki, O syno-dach katol. w dawnej Polsce w Przeglądzie lwowskim, 1880 — 1882; Fabisz, Wiadomość o synodach prowincyonalnych gnież. (w dodatku wykaz synodów dyecezalnych w Polsce), 2 wyd., Kepno 1861; Encyklopedya Nowodworskiego, t. XI, str. 386 i XXVIII, str. 394 i 411; Ulanowski, Kilka uwag o statutach synod. dyec. krak. z XIV i XV w. (Scriptores rerum polonica-rum t. XIII), tenze Materyaly do hi-storyi ustawod. synodalnego w Pol-sce w XVI w. w Archiwum komisyi prawniczej Akad. Umiej. t. I; Sanctiones ecclesiasticae ex font. decr. et constitution. synod., Crac. 1525. VIII. Zarząd dyecezyi.

Przed podziałem dyecezyi. -Wiadomość o organizacyi zarządu dyecezyi znajdujemy u Theinera, (Vetera Monumenta Poloniae et Lithuaniae historiam illustrantia, Rzym 1860-65, I), u Długosza, Liber beneficiorum, u Szyszkowskiego, Reformationes generales wyżej cyt., u Starowolskiego, Vitae Antistitum cracoviensium, w dekretach synddu Łubieńskiego (ob. wyżej), oraz w liber relationum beneficiorum z 1529 r. (ms. w archiwum katedry krak.) i w wizycie radziwillowskiej. Dyecezya była podzielona na archidyakonaty: krakowski (pierwsza o nim wiadomość 1166 r.). lubelski (toż samo 1198 r.), samborski (1207 r.), zawichostski (1212 r.), radomski (wspomina go Theiner, ale już u Długosza nie ma o nim mowy, a natomiast jest sądecki); wreszcie szósty archidyakon pilicki jest na synodzie 1711 roku. Nadto spotykamy 7 prałatów, mających prawo wizytowania kłów w okregach im przydzielonych, sa to proboszczowie kolegiat: kowski, parafie: Jordanów, Łetownia,

kieleckiej, wiślickiej, tarnowskiej, św. Floryana na Kleparzu, pilickiej, archi-presbiter maryacki w K-ie i dziekan kolegiaty kieleckiej; z wyjątkiem pierwszeinni nie występują zawsze równocześnie we wspomnianych źródłach. W r. 1711 było parafij 959. W zarządzie dyec. pomagało bpowi 12 oficyalów: generalny krakowski i foralni: sandomierski, kielecki, radomski, łukowski, lubelski, wiślicki, pilicki, pilzneński, tarnowski, biecki i sadecki. Infulatów świeckich i zakonnych było 13: archibresbiter kła N. M. P. w K-ie, proboszcz kolegiaty w Klimontowie, X. generał Bożogrobców w Miechowie, opaci benedyktyńscy w Tyńcu, Sieciechowie, na Łysej Górze, Cystersi: w Mogile, Szczyrzycu, Wachocku, Koprzywnicy, Jedrzejowie i norbertańscy w Hebdowie i N. Sączu. Kolegiat było 19 t. j. sandomierska, św. Floryana na Kleparzu, wiślicka, kielecka, szkalbmierska, św. Michała na Zamku w K-ie, sandecka, opatowska, św. Jerzego w K-ie, św. Anny w K-ie, Wszyst, Swiętych w K-ie, tarnowska, lubelska, bobowska, wojnicka, w Ruszczy pod Krakowem, pilicka, klimontowska. — Z tych kolegiat św. Idziego już pod koniec XVI w. przestała istnieć, a rusiecka z początkiem XIX w. B) Stan obecny.-Elenchus cleri dioec. cracovien. z 1910 r. podaje, że dyecezya ma 18 dekanatów, 181 parafiji 27 t. zw. expozytur t. j. parafij, w których dusz-pasterz nie jest instytuowanym i ma mniejszą kongruę, 2 dekanaty obejmują Kraków a każdy z nich liczy po 5 parafij: 3) Bialski ma parafie: Bestwina, Biała, Dankowice, Halcnów, Jawiszowice, Komorowice, Kozy, Lipnik, Międzybrodzie, Pisarzowice, Starawieś, Wilanowice i filie: Kaniów i Straconko. Bolechowice, parafie: Bolechowice, Czulicz, Giebułtow, Górka Kościelnicka, Modlnica Wielka, Mogda, Pleszów, Raciborowice, Ruszcza, Zielonka i filia w Zabierzowie pod Krakowem. 5) Czernich o wski, parafie: Czernichów, Krzeszowice, Liszki, Morawica, Paczółtowice, Poręba Żegoty, Rudawa, Rybna, Sanka (Sosnka), Tenczynek, Zalas i filia Kamień. 6) Lanckoroński, parafie: Bieńkówka, Budzów, Głogoczów, Izdebnik, Jawornik, Krzywaczka, Lanckorona, Sulkowice, i filja Harbutowice. 7) Ma.

Zawoja i filia Skomielna-Biała. 8) My-kowe w K-ie, założone z początkiem ślenicki, parafie: Dobrzyce, Droginia, Lubień, Myślinice, Peim, Raciechowice, Trzebunia, Trzemeśnia, Wiśniowa, i filie: Krzeczów, Węglówko, Stróża. 9) Nowogórski, parafie: Babice, Bobrek, Chrzanów, Jaworzno, Kościelec Ślaski, Libiąż Wielki, Nowa Góra, Płaza, Ploki, Regulice, Trzebinia, filia Jeleń. 10) Nowotarski, parafie: Chochołów, Czarny Dunajec, Harklowa, Ludzimierz, Maniowy, Nowy Targ, Odro-wąż, Ostrowska, Poronin, Szaflary, Zakopane, filie: Bialka, Bukowina, Klikuszowa, Miętustwo, Nowe Bystre, Waksmund. 11) Niepołomniki parafie: Bodzanów, Brzezie, Gdów, Gruszów, Łapanów, Niegowić, Niepolomice, Tarnowa, Zabieżów. 12) Óświecimski, parafie: Bielany, Brzeszcze, Bulowice, Cza-niec, Grójec, Kety, Nidek, Osiek, Oświę-cin, Polanka Wielka, Poręba Wielka, Witkowice; filie: Porabka i Włosienica. 13) Skawiński, parafie: Gaj, Krzęcin, Leńce Górne, Marcyporeba, Mogilany, Pobiedr, Rzytkowice, Radziszów, Skawina, Tyniec, Wola Radziszowska, Zebrzydowice; filia Wysoka. 14) Sus k i; parafie: Koszarowa, Krzeszów, Lachowice, Mucharz, Ślemień, Stryszów, Sucha, Tarnawa Dolna, Zakrzów, Zem-brzyce; filia Stryszowo. 15) W a d o – w i c k i, parafie: Andrychów, Barwald, Chocznia, Frydrychow ce, Inwald, Kle-Łękawice, Radocza, Wadowice, Wieprz, Witanowice, Woźniki; filia Po-nikiew. 16) W i e l i c k i, parafie: Bieżanów, Biskupice, Dziekanowice, Grabie, Kossocice, Krzyszkowice, Podgórze, Podstolice, Sieprów, Swiatniki Górne, Wieliczka, Wróblowice, Zakliczyn pod Sieprawiem. 17) Zatorski, parafie: Gieraltowice, Głębowice, Graboszyce, Palczowice, Piotrkowice, Przeciszów, Ryczów, Tłuszcz, Zator. 18) Żywiecki, parafie: Cięcina, Jeleśnia, Łodygowice, Milówka, Radziechowy, Rajcza, Rychwald, Szczyrk, Żywiec; filie: Buczkowi-ce, Gilowice, Mikuszowice, Wilkowice. Liczba kapłanów świeckich w dyecezyi 490, nadto 15 kapłanów poza dyecezya. Ilość wiernych ob. łac, blizko 900,000.

IX. Katedra Por. art. Kraków.

Maków, Osielec, Raba Wyżna, Rabka, K-ie, po jednem w Kielcach, Sandomie-Sidzina, Spytkowice pod Jordanowem, rzu i Lublinie. a) Seminaryum zam-XVII w. na Wawelu. Istnienie swe zawdzięczało kard. Maciejowskiemu, który na synodzie 23 maja 1601 r. ogłosił dekret zalożenia seminaryum; nalożono też danine, zw. seminaristicum, na kaplanów; nadto bp za zgodą kapituly dwie altarye katedralne oddał na uposażenie. Zrazu zarządzali niem kapłani świeccy, aż bp Małachowski powierzył je 1682 r. księżom Misyonarzom. Doniosłe zmiany tak w wewnetrznym ustroju, jak i w zewnętrznych stosunkach seminaryum, zaszły za bpa Szaniawskiego (1728 r.), który też pomnożył liczbę alumnów z 24 na 30. Rząd austryacki 1801 r. poła-czył je z b) seminaryum na Stradomiu, zalcżonem 1732 r. w dawniej już istniejacym domu księży Misyonarzy. Seminaryum to miało dostarczać kapłanów Misyonarzom i dyecezyi; jedni i drudzy mieli oddzielne swoje fundusze, ale ustawy wspólne. Kleryków misyonarskich miało być najmniej 12, świeckich 18, z tych 15 fundacyi bpa Szaniawskiego, do której mieli pierwszeństwo jego krewni i szlachta powiatu lukowskiego. Ponieważ seminary um to miescilo się w gmachach należących do Misyonarzy, przeto za staraniem bpa Puzyny wybudowano w latach 1899=1901 r. na gruntach ogrodów, zakupionych od kapituły katedralnej u stóp Wawelu osobny dom, gdzie obecnie mieści się seminaryum pod zarządem kapłanów świeckich. Pod koniec r. 1909 było w niem alumnów 93, utrzymywanych przeważnie z funduszu religijnego, powstałego ze zniesionych beneficyów i klasztorów. Wykładów teologii sluchaja w Uniwer. Jagielloń., lekcye rubryk, śpiewu, katechetyki i historyi sztuki kościelnej mają w seminaryum; c) seminaryum akademickie założone 1758 r. przez bpa Jędrzeja Załuskiego przy ulicy Golebiej, gdzie dziś szkoła przemysłowa. Seminaryum episcopale academico-dioecesanum mialo być alumnatem dla kleryków - studentów akademii. Gdy po rozbiorze Ojczyzny fundusze zmalały, rząd austryacki z poczatkiem XIX w. polecił to seminaryum wcielić do stradomskiego; d) Seminaryum sandomierskie założył ks. X. Seminarya. Przed podziałem Mikołaj Leopoldowicz, proboszcz tam-dyec. było ich sześć, z czego trzy w tejszej kolegiaty († 1636 r.), a dobrodziejami byli Trzebicki bp. krak, i Ujej-ski bp kijowski. Nauczali Jezuici, po ich kasacie kleryków przeniesiono do XVIII. (Por. Ks. Stanisław Wysocki, *U*-Kielc, a fundusze w połowie oddano seminaryum stradomskiemu, a w polowie na uposażenie sufragana; e) Seminaryum lubelskie zalożył na 6 kleryków ks. Wojciech Rejmiński kan. sandomierski i kielecki 1675 r.; dobrodziejem był bp Trzebicki, uczyli Jezuici. Po ich kasacie połączono ten instytut z seminaryum, które mieli Misyonarze dla odbywania misyj parafialnych. f) Semin. kieleckie zalożył bp Konstantyn Szaniawski 1726 r.; oddał je Komunistom (ob).; było w nim zrazu 24, później 36 kleryków, zawsze w połowie świeckich, a w połowie Komunistów. Mogli w niem przebywać 2 lata, a tylko krewni fundatorów, oraz będący na własnym koszcie i 6 zdolnych studentów mogli być 4 lata. Dalsze losy seminaryów w Kielcach. Sandomierzu i Lublinie, po odłaczeniu ich od krak. dyec. nie należą do niniejszego art. Seminaryum małe dla uczniów gimnazyum, zamierzających poświęcić się stanowi duchownemu, założone przez bpa Fuzynę 1895 r., umieszczone jest w części palacu bpiego od Wiślnej. Prefektem jego bywa katecheta gimn. ś. Anny, którego alumni są uczniami. R. 1909 było 36 uczniów. (Por. X. Stanisław Wysocki, Seminaryum zamkowe w Krakowie: jego dzieje i ustrój, Lwów 1910 r.; Encyklop. Nowodworskiego, t. XXV. str. 48 i nast.

XI. Domy emerytów i de-merytów. Z inicyatywy kard. Maciejowskiego założono w poczatkach w. XVII w K-ie dom dla kapłanów starych, słabych, niedolężnych. Pod koniec XVIII w. przeniesiono ich do klasztoru ś. Ducha, a w r. 1807 do klasztoru ś. Marka, należacego dawniej do Kanoników reg. od Pokuty, gdzie po dziś dzień dom emerytów istnieje pod zarządem rektora, kapłana świeckiego, a pod opieką kapituły katedralnej, która w tym celu wyznacza z grona swego dwóch prowizorów. (Por. Encyklopedya Nowodworskiego t. V, str. 6). Dla demerytów były siedziby w Lipowcu i na Karczówce pod Kielcami. Pierwszy był zamkiem bpim na zachód od K-wa, blizko granicy szląskiej, gdzie od XV. w. było więzienie karne dla kleru. Siedział tu między in- tedralnej krak., pochodzi z bibliot. ks. nymi Stankar (ob.). Bp Szaniawski urzą- Wincentego Popiela, arbpa warsz.; 3)

fundowanie kapłańskiego domu poprawy w Lipowcu przez bpa Szaniawskiego w Gaz. Kościel. nr. 34. r. 1910; Bakowski, Przewodnik po okolicach K-wa, 1909, str. 141; Łuszczkiewicz, Zamek Lipowiec w Sprawoz. komis. histor. sztuki Ak. Um. t. III).

XIII. Zakony i klasztor y. – Następująca tablica wykazuje zakony, jakie są lub były w dyecezyi krakows. i nazwy siedzib klasztorów: a) istniejących, b) zniesionych, oraz c) odpadłych do dyecezyj, jakie istnieja obecnie na terytoryum niegdyś do Krakowa należącem.

Patrz str. 12, 13, 14.

Pod koniec r. 1909 było w dyec, krak. domów zakonnych meskich 34, a w nich 277 kaplanów, 191 kleryków, 31 nowicyuszów, 253 braci konversów, razem 752 osób. Równocześnie było 81 domow zakonnych żeńskich, a w nich: 852 profesek, 83 nowicyuszek, 389 sióstr kon-wersek, razem 1314 osób. (Por. Elenchus dioec. crac., Kr. 1910; Finkel, Bibliografia hist. pols. str. 670-694, artykuly o poszczególnych zakonach w naszej Encyklopedyi i w Encylopedyi Nowodworskiego.

XIII. Księgi liturgiczne i nabożeństwa, A) Mszały. Przed zaprowadzeniem mszału rzymskiego dyec. krak. miała, podobnie jak inne, mszał własny, zbliżony do mszału używanego w Rzymie z nabożeństwami i praktykami miejscowemi. Biblioteka kapituly katedralnej posiada 10 mszałów pisanych na pergaminie, z wyjątkiem jednego, który na papierze-9 pochodzi z XV w., jeden z XVI i jest darem Zygmunta I dla kaplicy Jagiellońskiej; ma on na koncu prosae de sanctis per circulum anni, później z mszalu usuniete. wszystkie te mszały sa in folio po 300 do 400 kart. Maja kalendarz, w którym są Święci polscy; mają i osobne formularze Mszy o Świętych naszych. Drukcwanych mszałów z przed reformy św. Piusa V. znamy dotychczas 19, t. j.: 1) 1477 r. z biblioteki Załuskich; 2) 1484 r. za staraniem Jana Rzeszowskiego bpa, jest w bibliot. Uniwers. Jagiell.; drugi egzemplarz jest własnością kapituly ka-

| Zakon.                                                      |                                                                                 | Klasztory zniesione,<br>o ile w chwili supre<br>syi do dyec. kr. na-<br>leżały. | Klasztory odpadłe do dye-<br>cezyj z terytoryum d. kr.<br>utworzonych. |
|-------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
|                                                             | Klasztory męskie                                                                |                                                                                 |                                                                        |
| Kanonicy reg. lateraneńscy                                  | Kraków                                                                          | Mstów, Kłobucko,<br>Wolbrom, Kuro-                                              | Sucha, Kraśnik.                                                        |
| Norbertanie                                                 | _                                                                               | zwęki<br>Zwierzyniec, Busko,<br>Krzyżanowice.                                   | Nowy-Sącz.                                                             |
| Kanonicy reg. ś. Du-<br>cha de Saxia                        | decement                                                                        | Kraków, Sandomierz                                                              |                                                                        |
| Kanonicy reg. od Po-<br>kuty                                | ,                                                                               | Kraków, Limanowo,<br>Bogorya                                                    | Trzciana.                                                              |
| kanonicy reg. Stró-<br>że Grobu Chrystu-<br>sa (Miechowici) |                                                                                 | Kraków, Miechów                                                                 | Bytom.                                                                 |
| Bazylianie<br>Benedyktyni                                   | -                                                                               | Kraków                                                                          | Tyniec, Łysagóra, Siecie-                                              |
| Banedyktyni sło-                                            |                                                                                 | Kraków                                                                          | chów, Tuchów.                                                          |
| wiańscy<br>Cystersi                                         | Mogila                                                                          | Jędrzejów                                                                       | Szczyrzye, Koprzywnica, Wąchock.                                       |
| Kameduli<br>Kartuzi                                         | Bielany —                                                                       | Szaniec<br>Lechnica (Czerwony<br>Klasztor)                                      | Rytwiany.                                                              |
| Paulini                                                     | Kraków                                                                          | Beszowa, Pińczów,<br>Leśniów                                                    | Częstochowa: na Ja-<br>snej-Górze, u ś. Zy-                            |
| Dominikanie                                                 | Kraków                                                                          | Oświęcim, Sando-<br>mierz u ś. Maryi<br>Magdaleny, Opa-<br>towiec               | Lublin, Sandomierz u ś. Jakóba, Janów, Wysokie                         |
| Dominikanie obser-<br>wanci                                 | , →· .                                                                          |                                                                                 | Koło.<br>Lublin.                                                       |
| Franciszkanie                                               | Kraków                                                                          | Lelów, Chęciny, Kor-<br>czyn                                                    | Zawichost, Bytom, Lublin,<br>Stężyca.                                  |
| Bracia Mniejsi                                              | Kraków 2 klasztory,<br>Kalwarya Zebrzy-<br>dowska, Alwernia,<br>Wieliczka, Kęty | Kraków przy Źłobku<br>Góra ś. Katarzy-                                          | Tarnów, Opatów, Ra-                                                    |
| Kapucyni                                                    | Kraków                                                                          | -                                                                               | Sedziszów, Lublin, Łu-<br>ków, Lubartów, Rado-<br>myśl.                |
| Augustynianie                                               | Kraków                                                                          | Książ Wielki, Olkusz                                                            | Pilzno Radomyśl, Podgrodzie.                                           |

| Zakon.                                         | Klasztory obecnie<br>w d. kr. istniejące.                     | Klasztory zniesione,<br>o ile w chwili supre-<br>syi do dyec. kr. na-<br>leżały.             | cozyi z terutoryum d kr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Karmelici trzewicz-<br>kowi<br>Karmelici bosi  |                                                               | Kraków u ś. Toma-<br>sza<br>Kraków u ś. Michała;<br>Kraków gdzie teraz<br>szpital ś. Łazarza |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Bracia Milosierdzia                            | Kraków, Zebrzydo-<br>wice                                     | <u> </u>                                                                                     | Lublin.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Trynitarze Brygidanie Templaryusze             |                                                               | Kraków –<br>Łukow, Opatów, Za-<br>gość                                                       | Lublin, Mielec.<br>Lublin.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Pijarzy                                        | Kraków                                                        | Nowy-Sącz, Lublin                                                                            | Opole, Podoliniec, Radom.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Jezuici                                        | Kraków na Wesołej<br>i u ś. Barbary, Za-<br>kopane, Staniątki | Kraków u ś. ś. Pio-<br>tra i Pawła; u ś.<br>Macieja, Lublin,<br>Sandomierz, Jor-<br>danów    | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Misyonarze (Lazar.)<br>Zmartwychwstańcy        | Kraków 3 domy<br>Kraków                                       | Kraków na Zamku                                                                              | Lublin, Głogów.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Salezyanie                                     | Oświęcim                                                      |                                                                                              | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Salwatoryanie                                  | Trzebinia                                                     |                                                                                              | No.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Redemptoryści<br>Pallotyni                     | Podgórze<br>Klecza                                            |                                                                                              | and the same of th |
| 1 anotym                                       | Kiecza                                                        | _                                                                                            | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                | Klasztory żeńskie.                                            |                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Kanoniczki ś. Ducha<br>de Saxia                | Kraków                                                        |                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Norbertanki                                    | Zwierzyniec                                                   | Kraków u ś. Norber -<br>ta, Busko                                                            | Imbramowice.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Benedyktynki                                   | Staniątki                                                     | Kraków                                                                                       | Sandomierz, Radom.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Dominikanki II Za-<br>konu                     | Kraków                                                        | _                                                                                            | attento                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Dominikanki III Za-<br>konu                    | _                                                             | Kraków 2 domy                                                                                | ****                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Franciszkanki<br>Bernardynki                   | Kraków<br>Kraków u ś. Józefa                                  | Kraków u ś. Agnie-<br>szki                                                                   | Chęciny, Stary-Sącz.<br>Góra ś. Katarzyny,<br>Lublin.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Augustynianki<br>Karmelitanki bose             | i przy kościele                                               | —<br>Kraków u ś. Marcina                                                                     | Lublin dwa domy.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Wizytki<br>Prezentki<br>Brygidki               | Opieki ś. Józefa<br>Kraków<br>Kraków<br>—                     | FSF                                                                                          | Lublin. —<br>Lublin.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Beguinki<br>Urszulanki<br>Siostry Miłosierdzia | Kraków<br>Kraków 14 domów,                                    | Kraków — — — —                                                                               | Kurozwęki, Lublin,<br>Kielce.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                | Krzeszowice, Ten-<br>czynek, Biała                            |                                                                                              | Kleice.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| Zakon.                                       | Klasztory obecnie<br>w d. kr. istniejące.                                                                                                                  | Klasztory zniesione,<br>o ile w chwili supre-<br>syi do dyec. kr. na-<br>leżały. |   |
|----------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|---|
| Koletki                                      |                                                                                                                                                            | Kraków.                                                                          |   |
| Siostry Matki Bożej<br>Miłosierdzia          | Łagiewniki                                                                                                                                                 |                                                                                  |   |
| Felicyanki                                   | Kraków 6 domów,<br>Wieliczka, Mora-<br>wica, Krystynów,<br>Zakopane, Tyniec<br>Podgórze                                                                    |                                                                                  |   |
| Córki Bożej Miłości<br>Służebniczki N. M. P. | Kraków, Biała Andrychów, Bobrek, Borzeta, Czarny Dunajec, Chrza- nów, Grodkowice, Jaworzno, Krze- czów, Kozy, Mogiła, Olsza, Osiek, Po- biedr, Pisary, Po- |                                                                                  |   |
| Nazaretanki                                  | ręba, Zegoty, Skawina, Spytkowice, Staniątki, Świętniki Górne, Wilamowice, Wola Justowska, Zabierzów. Kraków 2 domy.                                       |                                                                                  | 1 |
|                                              | Wadowice 2 domy,                                                                                                                                           | _                                                                                |   |
| Serafitki                                    | Oświęcim, Halcnów,<br>Żywiec, Frydry-<br>chowice, Nowy<br>Targ, Kraków.                                                                                    | _                                                                                | _ |
|                                              | Kęty                                                                                                                                                       | _                                                                                | _ |
| Služebnice Serca Jezusowego                  | Kraków, Zakopane                                                                                                                                           | _                                                                                |   |
| Franciszkanki od N. Sakramentu               | Kety                                                                                                                                                       | -                                                                                |   |
| Rodzina Maryi                                | Węglówka                                                                                                                                                   | _                                                                                | _ |

Uwaga. Nazwiska miejscowości w ostatniej kolumnie drukiem rozstawionym, oznaczają klasztory po dziś dzień istniejace.

1487 r. jest to 2 wyd. poprzedniego, oba | cracoviensem u Jana Hallera w K-ie;

w Moguncyi u Piotra Scheffera; 4) Missale gnesnen. atque cracovien. ecclesiarum 1492 r. w Moguncyi, w bibl. uniwer. lwowskiego;5) 1494 v. 5 Missale cracoviense; 6) Tegoż roku u Hallera w K-ie; 7) okoła 1500 – 2 r.; 8) podróżujących, co chez pilnować świąt i 1502 Missale sacundum zwłaczenia w dwo. 150 1556 w dwylasza w K-ie; 14) 1556 w dwylasza w K-ie; 1502 Missale sacundum zwłaczenia w dwo. 150 1556 w dwylasza w dw 1503 Missale secundum rubricam i zwyczajów dyec.; 15) 1556 r. druko-

wany w Wenecyi w tekście poprawio- cum secundum usum eccl. cracovien... nym przez bpa Tomickiego; I6 i 10) 1545 r. w K-ie u Scharffenbergera pro itine-rantibus, 18) 1556 r.; 19) Missale eracoviense 1607 r. w K-ie u Piotrkowczyka. Prócz tych Wierzbowski (Bibliogr. Pol. XV et XVI s.) wspomina o 2 mszalach: jeden drukowany w Moguncyi 1483 r. jest wlasnością biblioteki królewskiej we Wrocławiu, drugi w Strasburgu 1491 r. należy do ordynacyi Zamoyskiej, oba zowie Missale cracoviense, ale kładzie przytem pytajnik. Również Estreicher (Bibl. XV — XVIII w.) wspomina o dwóch mszałach drukowanych w K-ie: jeden może 1517 r., drugi r. 1524, oraz o mszale bez miejsca i roku wydania, należacym do biblioteki Czartoryskich, z oprawą z r. 1587. Na synodzie 1593 r. postanowiono, by każdy kł miał mszał rzymski, do którego dolączano osobny Patronal, ten ostatni drukowano w K-ie 1628 1699 i 1721 r. Z mszalu 1509 r. widać, że procesye w dnie krzyżowe chodziły do tych samych kłów, co i dziś, że obrzęd rezurekcyi i śpiewanie 4 Ewangelij na procesyi Bożego Ciałabyły już znane wówczas, że dnie krzyżowe obchodzono wówczas ze szczególskupieniem ducha za pomocą środków tam wymienionych; że było znane nabożeństwo do śś. 14 Patronów w potrzebie (Nothe!fer), praktykowane po dziś dzień w Niemczech. Dowiadujemy się z tych mszałów, że na św. Marka chodziła procesya z katedry do jego kła; 2 lipca na Piasek, a w rocznicę zwycięztwa pod Grunwaldem na Stradom do św. Jadwigi; dziś te procesye ustaly. (Por. Bandtkie J. S., De 7 Missalibus dioec. Cracovien. 1487-1532 r. w Miscellanea Cracovien., I, 1814, Encyklopedya Nowodworskiego t. XV, p. 246, 247, 253 i nast.; Estreicher, Bibl. XV — XVIII; Wierzbowski, Bibliogr. Polon XV et XVI saec.; Polkowski, Katalog rękopisów kapitulnych dyec. ktak., Kraków 1884, str. 25 i n. B) Brewiarze. Bibl. katedr. ma 8 brewiarzy pisacych z XIV i XV w., diurnał także z tego czasu i psałterz z XV w. z antyfonami, hymnami i officium Matern. B. V. M. Drukowane są bre-wiarze krakowskie w Wenecyi 1483 r.; dalej: Breviarum tripartitum cracovien., gnesnen. et posnanien, 1494; Diurnale secundum usum ecc. Cracovien., 1494; Breviarium seu viati- r. historye klasztorów (od kilku lat zno-

1498 w Norymberdze; Breviarium secundum usum eccl. insignis cracov. 1507; Liber horarum canonicarum secuidum veram rubricam sive no. tulam ecclesiae crae. 1508; z 1510, 1514, w Wenecyi 1517; w Wiedniu 1517; Breviarium sive viaticum, Crac. 1534; Breviarium sec. ritum insignis eccl. cracov., Venetiis 1538. (Por. Polkowski, l. c. 40 i 41; Estreicher, Bibl. XV-XVIII w.; Wierzbowski, l. c.-C)Agendy czyli rytuały. Dwie agendy ma-my pisane: jedna z XV w. w archiwum katedr,, druga z XV lub XVI w. w bibliotece Uniw. Jag. Z drukowanych pierwsza wydana w K-ie u Hallera, z polecenia bpa Konarskiego za jego rządów bez roku druku. Następne są z r. 1514, 1518, i ok. 1520 (bez miejsca i roku), Agenda sacramentalis ad usum dioec. cracoviensis, ed. Fr Krasiński, Crac. 1574; w K ie wreszcie wyszła z druku r. 1591 agenda poprawiona z polecenia kard. Radziwilla przez Hieronima Powodowskiego, a z uchwały synodu piotrkowskiego, obowiązująca w całej prowincyi gnieźnien. (Por. Encykl. Nowodworskiego, t. I, str. 69 i nast., t. XXIV, str. 4 i nast.; Polkowski, l. c.; Wisłocki, Katalog ręk. bibl. Jag. nr. 2331. D) Inne księgi liturgiczne. Polkowski, l. c. wymienia wśród kodeksów rękopiśmiennych bibliotek katedr. 4 pontyfikaly: 1) z końca XIV w.; 2) odmienny układem od poprzedniego pontyfikał kard. Oleśnickiego; 3) bpa Strzempińskiego (odpis poprzedniego z małemi zmianami) i 4) kard. Fryd. Jagiellończyka, dalej Lectio. nare, epistolare, 5 Gradualów, z tych 3 sprawione przez Jana Alberta króla (ob. art. Kraków), Liber Evangeliorum z 1534 i 1536 na Boże Cialo, Collectarium eccl. cath. cracovien, z 1 polowy XVI w., mające antyfony, wiersze i kollekty, śpiewane na procesyach z katedry do innych kościolów, *Cantionale seu* procesionale z XVI w., 8 antyfonarzy z XV i XVIw.. E) Rubrycella i katalog kleru. Biblioteka Jagiellońska ma rubrycelle z r. 1526, inne z XVI w. por. Estr. Bibl. Skład kapituły katedr. i wykaz zmarłych kapłanów poczęto doża-wać w 2 połowie XVIII w.; jest w rubrycelli na r. 1775, od r. 1812 katalog kleru świeckiego i zakonnego, od 1865 r. historye parafij poszczególnych, od 1884

rve kościołów skrócono. Z właściwych dyec. kr. nabożeństw należy tu wspomnieć o ceremonii pogrzebu N. M. P. odprawianej w Kalwaryi Zebrzydowskiej d. 13 sierpnia i Wniebowzięcia d. 15 sierpnia; te poczawszy od r. 1637 przy udziale około 100,000 patników z Polski, Morawy i Wegier. Po nieszporach w domu loretańskim wynosi młodzież na marach złoconych trumnę z figurą Matki Bożej, otoczoną około 500 dziewicami w bieli. Po kazaniu idzie pochód okolo 7 kaplic Zaśnięcia Maryi (przy każdej krótka przemowa) i późnym wieczorem zdąża do kościola Grobu Maryi, dotąd po odśpiewaniu Ave Regina Coelorum wnoszą figurę N. M. P. do wnętrza Grobu, istniejącego w kształcie groty na środku kościola w dolnej jego cześci. W d. 15 sierpnia odprawia się Msza ś. przed ołtarzem Wniebowzięcia w górnej części kościoła; na środku tegoż na ustawionym tronie figura N. M. P. Wniebowzietej. Po Mszy ś., w czasie której dziewice i młodzieńcy przyjmuja Komunie ś., wychodzi precesya przez 7 kaplic Wniebowzięcia, tworzących część t. z. Drogi Maryi, do głównego kościoła N. M. P. Anielskiej, gdzie po kazaniu o ukorono waniu Maryi, nabożeństwo kończy Te Deum i blogosławieństwo Najśw. Sakramentu. (Por. Księgu Pamiątkowa Maryańska, Lwów 1905 r., t. II str. 318 i n. n.. Porządek nabożeństw w kościołach dyec. kr. unormowany r. 1898 zawarty jest w Podręczniku dla kościołów parafial. dyec. kr., Kraków 1910 r., a kalendarz dyecezalny zatwierdziła Kongr. Obrzędów 13 stycznia 1851 r..

XIV) Miejscałaskami słyna, ce. Poza stolicą dyecczyi (ob. art. Kraków) są celem pielgrzymek: krucyfiks u Cystersów w Mogile, wizerunki Pana Jezusa Miłosiernego w Alwerni i Bielanach pod Kętami, obrazy N. M. P. w Halcnowie, Kalwaryi Zebrzydowskiej, Płokach, Ludzimierzu, Zakliczynie. Nadte jest obraz łaskami słynący Przemienienia Pańskiego w Tenczynku, wizerunki Boga Rodzicy w Gaju, Gdowie, Inwaldzie, Myślenicach, Rychwaldzie, Staniątkach Tłuczaniu, Zembrzycach. (Por. Fridrich, Historye cudownych obrazów N. M. P. w Polsee, t. II, Kr. 1904; X. Wacław z Sulgestowa, O cudo-

wu tych ostatnich zanicchano, a history kościołów skrócono. Z właściwych dyec. kr. nabożeństw należy tu wspomnieć o ceremonii pogrzebu N. M. P. odprawianej w Kalwaryi Zebrzydowskiej d. 13 sierpnia i Wniebowzięcia d. 15 sierpnia; te począwszy od r. 1637 przy udziale około 100,000 patników z Polski, Morawy i Wegier. Po nieszporach w domu loretańskim wynosi młodzież na marach złoconych trumnę z figurą Matki Bożej, otoczoną około 500 dziewicami w bieli.

XV. Zabytki sztuki. Inwentarz zabytków sztuki we wsiach powiatu krakow. podał Stan. Tomkowicz, w II t. Teki grona konserwatorów Galicyi zachodniej, Kraków 1906, a Lepkowski ogłosił 1863 r., Przegląd zabytków przeszłości z okolic K-a. Wiadomości w tej mierze zawiera nadto Bakowskiego, Przewodnik po okolicach K-a, 1906. Tu wymieniamy tylko najważniejsze zabytki w porzadku alfabetycznym miejscowości. Bielany, kl w stylu odrodzenia z XVI w.. z piekna facyata, kaplice bogato malowaniem ozdobione (ob. art. Bielany. Tomkowicz monografia w 26 nr. Bibl. krakow; Zarewicz, Klasztor Kamedułów na Bielanach). Bobrek, w kle obraz W. Statlera, Za-śnięcie N. M. P. Czerna, w malowniczej okolicy klasztor Karmelitów Bosych z XVII w., fundacyi Agnieszki z Tenczyńskich Firlejowej; oltarze z czarnego mar-muru. (ob. art. C z e r n a). C z u l i c e, pomnik z XV w. i 2 obrazy staroniemieckiej szkoly w kle drewnianym. Graboszyce, kł drewniany gotycki z XIV w. Kalwarya Zebrzydowska (ob. art., oraz o. Czesława Bogdalskiego monografia, 2 wyd. 1910). Kenty, w kle parafialnym obraz szkoły staroniemieckiej i wizerunek św. Jana Kant., tegoż relikwie i obraz w kłku osobnym, jego czci poświęconym. Z Kent pochodzi świątobliwa Ludwina patniczka do Rzymu, zmarla tamže 1623 r. Krzeszowice, w kle ostrołukowym z połowy z. wieku obraz Trzech Królów włocha Santi-Titi. Lanckorona, obraz św. Sebastyana przez Łukasza Orłowskiego. Mogiła Morawica, w kościele dwa obrazy z XVIII w., przedstawiające Patronów polskich. Niepołomice, ki cenny pod względem architektury i piękna goMikolaja szkoly staroniemieckiej. Po- ska, szkoly ludowe mają Szarytki w biedr, ki drewniany z XVI w. (daw.) parafialny). Raciborowice, sklepienie i część presbiteryum gotyckie; w oltarzu w. Chrystus na krzyżu pięknej roboty, ozdobne gotyckie drzwi. Długosz byl tu proboszczem. Rajcza, obraz Matki Bożej Częstochowskiej z daru kr. Jana Kazimierza, który tu bawił po abdykacyi. Obraz ten mu towarzyszył na wyprawach wojennych. Rudawa, kł ostrołukowy, ma pomnik z XVI w. Ruszcza, 2 obrazy i pomnik z XV w. Rychwald ma piękną monstrancyę w stylu odrodzenia. Wadowice, gotycka część presbiteryum sięga XV w. Wieliczka, monstrancya późno-gotycka. Zator, chrzcielnica śpiżowa z 1462 r. Żywiec, sklepienie nawy głównej ostrolukowe z XVI w.

XVI. Instytucye dobroczynn e. Ochronki są prawie po wszystkich domach Służebniczek N. M. P., nadto Siostry Milosierdzia mają je w Krzeszowicach, Tenczynku; Narazetanki w Wadowicach; Felicyanki w Podgórzu, (Krystynowie), 2 w Wieliczce i w Zakopanem. Szpitale są: w Zebrzydowicach (Braci Milosierdzia) fund. Mikołaja Zebrzydowskiego, w Białej (Szarytek) założony 1843 r. przez ks. Jana Gielda-nowskiego, w Wadowicach (Nazaratanek), w Krzeszowicach i Jawornie (dla górników), w Zakopanem (Służebnice Serca Jezusowego), w Żywcu (Szarytki); w Zakopanem sa dwa sanatorya: jedno dla kleru, drugie dla zakonu Braci Mniejszych. W Bobrku jest fundacyi księżnej Ogińskiej pod opieką Służebniczek NMP. Schronisko dla niemowląt; dla starców są domy przytułku przy klach parafialnych: w Bolechowicach, Jordanowie, Gdowie (fundacyi Lubomirskich), Slemieniu dla 15 ubogich z r. 1655, w Kossocicach. Dla dziewcząt moralnie zaniedbanych jest zakład poprawczy fundacyi ks. Aleksandra Lubomirskiego w Łagiewnikach pod zarządem Sióstr Matki Bożej Miłosierdzia; dla sług schronisko w Zakopanem Służebnic Serca Jezusowego: w Krzeszowicach zakład dla 7 kalek, fundowany przez Zofię Potocką r. 1843; przy domach Serafitek, stosownie do ustaw tego Zgromadzenia, są ochrony

Tenczynku; Felicyanki w Morawicy i Krystynowie; Nazaretanki w Wadowicach mają internat dla dziewczat chodzących do szkół; Salezyanie w Oświęcimiu mają zakład wychowawczy dla chłopców w myśl ustaw tego Zgroma. dzenia. (Por. Elenchus dioec. cracovien. pro 1910; Schematyzm Galicyi i Lodomeryi z w. ks. Krakows. na r. 1910.)

XVII. Praca społeczna. Oprócz Kólek roln., Kas Reiffeisenowskich i kilku Spółek spożywezych, działa na prowincyi Polski związek zawodowy chrześcijańskich robotników, założony w Krakowie 1906 r. celem popierania duchowych i matervalnych interesów swych członków na zasadach chrześcijańskich, narodowych i prawnych, z wykluczeniem polityki i maw 10 miejscowościach swoje grupy, organem jego jest czasopismo: Myśl robotnicza. W r. 1908 powstał w Krakowie Polski Związek narodowy celem krzewienia wśród swych członków cnót i przymiotów obywatelskich, kształcenia ich w duchu postępu nauki na zasadach wiary katolickiej, niesienia im pomocy materyalnej, lekarskiej, prawnej oraz zakładania i wspierania stowarzyszeń i spólek ekonomicznych i społecznych. Przed utworzeniem Związku robotników działały w tej myśli od r. 1895 stowarzyszenia robotników i rzemieślników, tak zw. Przyjaźnie, zakładane przez duchowieństwo. Krakowskie Towarzyst. Oświaty ludowej ma na prowincvi swe czytelnie.

XVIII. Prasa katolicka. O czasopismach wychodzących w Krakowie ob. art. Kraków; poza stolica dyecezyi wydają Salwatoryanie w Trzebini: Posłaniec Salwatoryański, pismo treści

religijno - beletrystycznej. XIX. Herezye. Już w r. 1261 nadciagaja Biczownicy, przeciw nim występuje skutecznie bp Prandota. Wracają potem w połowie XIV w., ale nie na długo. Następnie zjawiają się Dul. c y n i ś c i, przeciw nim występuje Jan XXII w liście 1318 r. do bpa Muskaty, w którym zarzuca temuż obojętność i dla dzieci lub domy przytułku dla kalek i starców; u Benedyktynek w Staniat-torem dla dyec. krak., zaś w r. 1326 kach jest szkoła Indowa i średnia żeń-chwali gorliwość Łokietka. Większe od Czechach zaczął przenikać do Polski, nie zdolał sie on jednak tu upowszechnić, w czem także i zasługa kard. Zbigniewa Oleśnickiego. Około 1449 r. Jędrzej Galka kan. u św. Floryana na Kleparzu i mistrz nauk wyzwolonych wznawia bezskutecznie blędy Wiklifa. Sekta Jamników (ob. Enc. t.XVII i XVIII str. 133) w krótkim stosunkowo czasie ok. 1505 r. dzięki inkwizytorowi Albertowi z Płocka została wytępioną. Gdy wybuchne!a rewolucya klna, mylnie zwana reformacyą, to ślady jej widzimy w K-ie już r. 1520; tu zamieszkują najzjadliwsi heretycy, jak Stanhar, Ochim, Blandrata, Lelius Socyn, Franciszek Lismanin, Piotr Stateryusz. Kalwinizm szerzy się między szlachta od 1544 r., a początki sekty aryańskiej w Polsce odno-szą się do r. 1546. Pod koniec XVI w. na 916 kłów jest 288 sprofanowanych; przy każdym prawie zborze szkoły elementarne, a wyższe: w Pińczowie, Krakowie, Oksie, Lublinie, Lubartowie, Bychniwie, Chmielniku, Seceminie, Rakowie (aryańska czyli socyniańska); drukarnie: w Pińczowie, Luclawicach, Krakowie u Wierzbięty, Rakowie. Za Batorego jest widocznym upadek rewolucyi kościelnej w Polsce; tem bardziej za Zygmunta III. Obecnie w dyec. krak. mają lutrzy po zborze i szkole ludowej w Krakowie i w Białej; liczba ich wynosi przeszło 3,600; prócz K-a, głównie sa osiedleni w dekanatach bialskim i żywieckim. (Por. Bukowski Juljan, Dzieje reformacyi w Polsce 2 tomy; Węgierski Wojciech, Kronika zboru ewangelickiego Krakowa w duchu protestanckim do r. 1657; Encyklopedya Nowodworskiego art. Inkwizycya i t. XX, str. 280 i nst.; Dzieduszycki, Zbigniew Oleśnicki i Piotr Skarga i jego wick.

XX. Bibliografia. Oprócz dziel w ciągu niniejszego art. przytoczonych; jest znaczna ilość dokumentów do historyi dyec. krak, w następujących wydaw. nictwach: Kodeks dyplomatyczny m. K-0 od r. 1257 do 1506, wyd. Piekosiński; Prawa, przywileje i statuta m. K-a, wyd. Piekosiński; Kodeks dyplo matyczny Małopolski, ma dokumenty od 1178 do 1450 r., wyd. Piekosiński; Najstarsze księgi m. K-a, wydali: Pie-

poprzednich zawiehrzenie wywołał h u s- krakowskie od 1365 do 1576 r. i od s y t y z m, wkrótce po pojawieniu sie w 1390 do 1397 r., wyd. Stanisław Krzyżanowski: Katalog archiwum aktów dawnych m. K-a, Kraków 1907; Codex diplomaticus monasterii 1ynecensis, wyd.: Wojciech Kętrzyński i Stanisław Smolka we Lwowle 1875; Monografia opactwa Cystersów w Mogile, Kraków 186... mieści też kodeks dyplomatyczny tego klasztoru. Nastepnie Monumenta Poloniae historica zawierają zabytki do dziejów dyec. kr. Z map dyec. krak. znamy cztery: 1) z końca XVI w. w Dziejach reformacyi, Bukowskiego; 2) Mapa dyec. krak. z czasów między 1621 - 1750 r., ułożona przez Zebrawskiego 1881; 3) Mapa Zgromadzeń zakonnych dawnej dyec. krak. według spisów z lat 1621 – 1750, ułożona w Krak. 1881; do obu tych map wydano osobno objaśnienia; 4) Mapa obecnej dyec. krak. wydana 1886 r. przez ks. Polkowskiego. W dziele Die katholische Kirche unserer Zeit und ihre Diener in Wort und Bild, Wien 1900 w t. II jest historyczno - statystyczna wiadomość o dyec. krak. z rycinami przez ks. Chotkowskiego. (Por. nadto: Finkel, Bibliagrafia historyi polskiej; W. E. J; Encyklopedya Nowodworskiego; E. W. O.

M.B.

z Krakowa Mateusz zw. Krakowczykiem, sławny teolog z XV w., pochodził z Pomeranii, prawdopodobnie niemiec, był sekretarzem i doradcą cesarza Ruperta. Kształcił się w akademii krakowskiej, następnie praskiej, w r. 1367 został drem teologii. W r. 1405 został bpem wormackim, w r. 1406 udal się do Rzymu i od pża Grzegorza XIII otrzymał godność kardynalską. † w r. 1410 w Wormacyi. Napisał m. i.: Ars moriendi. Coloniae et Harlem 1440; Cracoviae 1533—jedna z pierwszych drukowanych książek; Utrum deceat sacerdotes continuare Missas. Memningae 1491. (Por. S. Orgelbranda, Enc. powsz. 1909, t. VIII, str. 571; Chodynicki, Dykcyonarz uczonych Polaków, t. I, str. 340-349; Schäfter, Handlex. der kath. Theologie. t. I, str. 694).

z Krakowa Mateusz zwany również kosiński i Szujski; Księgi ławnicze Krako wczykiem, uczony teolog polski i kaznodzieja; właściwe nazwisko jego było Nayman (Neumann). Przy pomocy królowej Jadwigi odbył nauki w akademii praskiej w Czechach; w r. 1367 został magistrem, następuie czas jakis przebywał pry archpie praskim Wolframie. Wróciwszy do Polski był wielką pomocą archpom Mikolajowi Trą-Wincentemu Kotowi oraz bpowi krakowskiemu i kardłowi Zbigniewowi Oleśnickiemu. Sławne są mowy M-a miane na synodach: w Łęczycy 1441 r., w Gnieźnie w 1446 i w Piotrkowie 1447 r., oraz mowa miana w Rzymie do Mikolaja V pża. Mowy te w rękopisach znajdują się w bibl. akademii ja-giellońskiej. Przechowuje się też tamże m o w a miana w IX niedzielę po Świątkach w archikatedrze gnieźnieńskiej w obecności Kazimierza Jagiellończyka. Sa też i inne pisma M-a w rekopisie o których wspomina Janocki (III, 44) ale niewyraźnie opisane, Z innych dzieł M-a znane sa: Expositio Ecclesia-stae, Cantici Canticorum et epistolae ad Romanos; Liber de amore charitatis. (Por. Chodynicki, Dyk-cyonarz uczonych Polaków. Lwów 1833, t. I, str. 340 i nast.; S. Orgelbranda, Enc. powsz. t. VIII, str. 571; Wiszniewski, *Hist in.* 1000. 287 i nast; t. III, 383; t. V, 59, 60). *X. J. N.* Wiszniewski, Hist lit. Pols. t. II, str.

Kralicka Biblia Braci czeskich tak zwana od Kralic, zamku Jana Zerotina, gdzie istniała drukarnia Braci czeskich, przeniesiona w XVII-ym wieku do Leszna w Polsce, a stąd do Amsterdamu. Drukowano Biblię tę w Kralicach (bez wymienienia miejsca) od 1579 do 1583 w sześciu częściach (stąd szestidiln a) z objaśnieniami, staraniem Jednoty Braci czeskich. Nowy Testament przełożył Jan Blahosław, rodem z Morawii, starszy jednoty, z greckiego tekstu Erazma Rotterdamskiego, a wydał 1566 w Ewauczycach na Morawach. Stary Testament z tekstu hebrajskiego tlumaczyło kilku uczonych mężów. Dozór nad korektą przy drukowaniu miał Jan Caepolla. Biblia kralicka czyli braterska powszechnie przyjętą zostala; pisownia jej weszła do piśmienuictwa czeskiego, a język jej uważany jest do-tąd za wzór czystości i piękności języka czeskiego. (Por. Kralicka Biblia w

"Encykl. Wielk. Orgelb.;" Joz. Szmaga, O Kralickiej Biblii w "Czasopism. Czesk. Muzeum" 1878; ks. Szlagowski, Wstęp ogólny do Pis. św. II, str. 162). X. A. S.

Kralik Wacław z Burzenic, biskup ołomuniecki. W ciągu drugiej połowy XIV w. był kanonikiem, dziekanem i proboszczem wyszehradzkim, a nawet opatem kładrubskim. Król Wacław mianował go kanclerzem (1394). W r. 1412 został bpem ołomunieckim. Umarł 1416 r.

Kramski Malachiasz ks. T. J. żył w końcu XVII i w początkach XVIII w., napisał: Veritas romanae Ecclexiae infallibilis. Posnaniae 1699, 8-o; Wiosna niebieska enót około Boga. Tamże 1704; Wonność naydroższa. Tamże 1709; Sacramentum Altaris omnibus orthodoxis... expositum etc. Calissii 1715, 8 o; Kwiatki zebrane niebu. Wilno 1714; Mensis coelestis vitae seu de vita Christi. Posnaniae 1718; Miesiąc niebieski męce Zbawiciela poświęcony. Tamże 1719. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1893, t. IV, k. 1215).

Kranganor, dawne arcybpstwo w Indyach Wschodnich (koloniach portugalskich), zniesiono je w 1838 r. i tytuł honorowy arcbpa Kranganor dano bpom Damao (Damaum), dyecezyi, erygowanej w 1886 r. (Ob. art. Damao albo Damaum). Dodać należy, że dyecezya Damao w 1905 r. liczyła 70,870 wiernych; 65 kościołów i kaplic, 5 kaplanów europejczyków i 82 z tubylczej ludności. (Por. Werner S. J., Orbis terrar m Catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 174; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 1031—1032; t. II, 1910, k. 493).

Kranich Antoni dr. teologii, profesor uniw. w Brunsberdze, ur. w r. 1852 w Süssenbergu, apologeta, dogmatyk i patrystyk Napisał: Der h. Basilius in seiner Stellung zum Filioque. 1882; Ueber die Empfänglichkeit der menschl. Natur f. die Güter der übernatürl. Ordnung u. des hl. Thomas v. Aquin. 1892; Ecclesia quibus de causis per se ipsa sit motivum credibilitatis etc. 1894-98, 2 cz.; Die Asze- ju i został kanonikiem kijowskim i koatik in ihrer dogmat. Grundlage bei Basilius dem Grossen. 1896; Kirche u. Kirchspiel etc.; Qua via ac ratione Clemens Alexandrinus ethnicos ad religionem christ. adducere studuerit. 1903-1908, 2 części. (Por. Keiter, Katholischer Literatur-Kalender. Essen-Ruhr. 1910, str. 235).

#### Kraniotomia ob. Craniotomia.

Krantz Albert historyk klny z XV w., pochodził z bogatej rodziny ham-burskiej. Uczęszczał na wiele uniwer-W r. 1482 został rektorem w Rostoku, w r. jednak 1492 wrócił do miasta rodzinnego, gdzie uczył teologii a jednocześnie był kanonikiem i syndykiem. Pelnil też i inne obowiązki obywatelskie zawsze z wielką gorliwością i roztropnością. † 7 grudnia 1517. Pomimo że sam był zwolennikiem reformy w Kle, dowiedziawszy się jednak o przedsięwzieciach Lutra miał powiedzieć: "Bracie, wejdź do twojej celi i zawołaj: Panie zmiłuj się nademną." Praca historyczna klna K-a obejmowała czas od Karola W. do r. 1504. Najważniejsza jest: Metropolis sive Historia ecclesiastica Saxoniae, Francf. 1575, 1570 i Nadto Histor. Saxoniae libri XIII, Colon 1520; Wandalia sive historia Wandaliciae, Coloniae 1600; Chronicon aliarum gentium septentrionalium... Daniae, Suaeciae, Norvegiae, Frankf. 1575. K. dzieje opracowywał krytycznie, więc i podnosił wszelkie nodużycia w Kle, z czego korzystali jego wydawcy protestanccy i już to w przedmowach, już w dodatkach skazili w duchu tendencyjnym jego prace. Dla tego też dostały się one na Index, "donec corrigentur." (Por. J. A. Fabricius, Memoriae Hamburgenses, Hamb. 1810; J. Moller, Cimbria literata, Hamb. 1744; Reusch, Der Index, I Bonn, 1883, str. 307).

(Ch).

Krasicki Ignacy, bp warmiński a następnie archp gnieźnieński. Urodził się d. 11 lutego 1735 r. w Dubiecku, syn kasztelana chelmskiego Jana. Pierwsze nauki pobierał u OO. Jezuitów we Lwowie, a następnie spędził lat kilka na studyach w Rzymie. Pod koniec pano-

dyutorem opactwa Wachockiego. Po smierci Augusta III Kr. przybył do Warszawy, gdzie zasłynał z oglady towarzyskiej i dowcipu. Zapoznawszy się stolnikiem litewskim, późniejszym królem Stanisławem Augustem, stał się jego przyjacielem, o czem zresztą Poniatowski nie zapomniał, gdy bowiem zasiadł na tronie polskim, powołał K-go na wakujące w r. 1766 bpstwo warmińskie. Pż Klemens XIII zatwierdził go na rzeczonem bpstwie, a nuncyusz Visconti konsekrował Krasickiego uroczyście d. 28 grud. 1766 r., w kle Teatynów w Warszawie (przy ul. Długiej). Od r. 1768 K-i zamieszkał stale w Warszawie, mając zaś jako bp i senator 400,000 złp. rocznej renty, przyjmował na salonach wykwintne towarzystwo ówczesnej stolicy. Jako polityk K. niczem nie zasłynał, aczkolwiek zasiadał w sejmie. Po pierwszym rozdziałe Polski K. przeniósł się do Heilsberga, gdzie stale przemieszkiwał, przebywał jednak dosyć czesto i w Berlinie, pozostając w zażyłych stosunkach z królem Fryderykiem II, któremu jednak przyjaźń nie przeszkadzała obciąć bpowi jego dochodów. Znany jest dowcip K-o, którym odpowiedział na żart króla, proszącego, by go pod plaszczem bpim wprowadził do nieba. Na to bp: "zanadtoś obciał mój plaszcz, najj. panie, byś się mógł pod nim ukryć". W Heilsbergu Krasicki oddawał się

wyłącznie pracom literackim. Utwory swe wydawał u Grella w Warszawie, w porządku następującym: w r. 1775 napisal poemat Myszeis. W r. 1775 r6wnież wyszła z druku Monachomachia, czyli walka mnichów, która wznieciła wielkie niezadowolenie w sferach zakonnych. Następnie Przypadki Doświadczyńskiego, w r. zaś 1778 ogłosił dru-kiem swoje Satyry, które są najlepszem jego dziełem. Prócz tego napisał po-wieść: Pan Podstoli, w r. 1779 Bajki i powieści, a w 1780 kilka Komedyj pod pseudonimem Nowińskiego, następnie w r. 1781 wydał Encyklopedye wszystkich nauk, Wojnę chocimską, i Antymonachomachię, którą złagodzić chcial niemile wrażenie, jakie po sobie pozostawiła Monachomachia. Po roku 1733 K. został mianowany przez króla pruskiego archpem gnieźnieńskim a pawania Augusta III, K. powrócił do kra- pież ten wybór potwierdził. Odtad przemieszkiwał stale w Skierniewicach i Ło- de Torres r. 1652. Niesiecki (Herbarz wiczu, przyjmując u siebie towarzystwo ówczesne. W r. 1801 K. wyjechał do Berlina w sprawach bostwa warmińskiego i tam umari d. 14 marca 1801 r. Pochowany został w k-le św. Jadwigi, do którego wybudowania bardzo się był w swoim czasie przyczynił. W 1829 r. zwłoki jego przeniesiono do Gniezna.

Najstaranniejszego wydania dzieł K-go dokonał Fr. Dmochowski w r. 1803-04 w 10 tomach. Glücksberg uskutecznił w r. 1829 - 32 wydanie nowe w 18 tomach, w którem umiescil nawet prace, usunięte dawniej przez samego Krasickiego, jako to: kazania, komedye: Lgarz.

Statysta-Solenizant i t. p.

Krasicki był pisarzem wykwintnym i modnym, w Polsce bardzo chętnie czytywanym, ale za mało wpływowym, ażeby pchnać własny naród ku odrodzeniu. Smagal satyrą i śmiał się, ale jako dziecię ówczesnych stosunków nie przewidywal tak rychłego i tak zupełnego upadku Rzeczypospolitej. To też pod koniec swego życia posmutniał i przestał się śmiać, gdyż rzeczywistość przewyższyła nawet jego oczekiwania, (Por. P. Chmielowski, Charakterystyka 1g. Krasic. w Studya i Szkice, Warsz. 1882; A. M. Krapiel, Przekonania religijne i polityczne K-go, Warsz. 1893; Nehring, Studya literackie, 1884.)

X. A. Kw.

Krasicki Mikolaj na Siecinie bp tytularny argineński, którego bp kujawski Gniewosz wybrał sobie na sufragana poza gronem kapituły (w r. 1649). Gniewosz bardzo polubił Krasińskiego, wziął go nawet z soba do Rzymu, gdy jechał na jubileusz r. 1650. Gdy w drodze K-i się zaziębił i nabawił się reumatyzmu, Gniewosz trzymał K-o przy boku, uczynił go swym oficyalem i wikaryuszem w sprawach duchownych; gdy K-u zdrowie się poprawiło, powierzył mu też i inne obowiązki jak wizytowanie klasztorów żeńskich, odbieranie profesyj od zakonnic i t. d. K. zostal sufraganem włocławskim bez odniesienia się do Stolicy aplskiej i dlatego, gdy kapituła oskarżyła bpa Gniewosza, że przy katedrze nie mieszka sufragan, bp przedstawił na wakującą sufraganię Waleryana Wilczogórskiego, znowu poza kapitulą, w piśmie do nuncyusza Jana

polski, wyd. lips. V, 359) wielkie oddadaje pochwały bpowi Krasickiemu; mówi też że † za granicą. (Por. Chodyński, Biskupi sufragani włocławscy. Włociawek 1906, 12-a, str. 58-61).

Krasiński Adam Stanisław bp kamieniecki, ur. w r. 1714, ksztalcił się w Krakowie i Rzymie, został kanonikiem płockim i proboszczem leczyckim r. 1751, kanonikiem gnieźnieńskim w 1753, wre-szcie w r. 1759 bpem kamienieckim. Gorliwy i zręczny stronnik konfederacyi barskiej, po upadku której i pierszym rozbiorze kraju wyjechał za granicę. Uzyskawszy pozwolenie powrotu do kraju, K. nie dawał znaku życia w kwestyach politycznych, dopiero w czasie sejmu czteroletniego wykazał dawna swą energię, biorąc czynny udział w deputacyi opracowującej formę rządu i nowe prawa, oraz później w przeprowadzaniu Konstytucyi 3 maja. Następujące potem wypadki i drugi i trzeci podział Polski złamały energię K. Zmuszony wypadkami kraju zmieniać miejsce pobytu, zamieszkał w końcu w Krasnem. Znekany przejściami i nieszczęściem ojczyzny, zapadał często na zdrowiu. † w r. 1800 w Krasnem i tamże został pochowany. (Por. S. Orgelbranda, Enc. Powsz. 1900, t. VIII; Kantecki, Szkice i opowiadania. Poznań 1883).

Krasiński Adam Stanislaw, biskup wileński, ur. 24 grud. 1810 r. we wsi Welwicze pow. dubieńskim gub. wołyńskiej, kształcił się u Bazylianów w Huszczy i w Międzyrzeczu Koreckim. W 17 roku życia wstąpił do Pijarów w Lubieszowie. W 1835 r. po kasacie Pijarów na Litwie, K. sekularyzował się, przybył do Wilna i wstapił do akademii duchownej i po 2 latach w 1837 r. otrzymał stopień magistra św. teologii. Udał sie do Petersburga na nauczyciela szkoły polskiej przy kle św. Stanisława, skad był wezwany 1839 r. do Wilna przez bpa Kłągiewicza na kaznodzieję katedralnego. Został proboszczem giedrojckim, kanonikiem katedry wileńskiej, asesorem (1853) kolegium rzym-sko-katol, w Petersburgu. W r. 1858 otrzymał stopień doktora św. teologii za rozprawę: "De versionibus sacrae scripturae in linguam polonicam." Wyjechal

do Francyi do Reims, skąd przysłał do Morawski, Mowa nad grobem ks. A. Siewier Pezely opis ewangeliarza sło S. K-go. Kraków 1891; Przegląd Polwiańskiego tam się znajdującego a z m. ski 1891, czerwiec; X. Y. Z., Kartki z Laon-opis obrazu św. Weroniki z na-

stał bpem wileńskim 27 sierp. 1858 r. Po wybuchu powstania na Litwie w r. 1863 naczelna władza zażadała od bpa, by powstanie potepil, a tym samym przyczynił się do poparcia działalności Murawiewa. K. żądaniu odmówił, pomimo że nie był zwolennikiem rewolucyi. Aresztowany w Dynaburgu w przejeździe za granicę, przewieziony do Wiatki, gdzie był zmuszony przemieszkać lat 20. W r. 1883 wskutek ukladów z Rzymem, uwolniony bez możności powrotu do Wilna, obrał Kraków na mieszkanie; przedtem był jeszcze w Rzymie. K. był niezwykłym mówcą, filologiem, miłośnikiem polszczyzny. W 25 r. życia wydał przekład Horacego: De arte poetica p. n. Sztuka rymotwór-cza Horacego, Wilno 1835: Grama-tyka polska dla dzieci krótko zebra-na, Wilno 1838; Noworocznik literacki za r. 1835, 1838, 1843; Droga do nieba, Wilno 1846; Wyprawa Iyora na Polowców; List pasterski z powodu instalacyi na bpstwo wileńskie, Wilno 1859; Prawo kanoniczne krótko ze brane, ib. 1861, 364 stron.; przejrzał i poprawił tłum, z niem. Historyi powszechnej K-ła, Alzoga prof. semin. poznańskiego, t. 6, Petersburg i Mohilew 1865; Hymny poświęcone Leonowi XIII, Rzym 1884. Drobniejsze artykuły pomieszczał w czasopismach: Tygodnik petersburski i Pismo zbiorowe wileńskie. Niektóre kazania K-go były drukowane w Homiletyce, wydaw. przez X. M. Nassalskiego we Włocławku. O-głosił po nadto dzieło pierwszorzędnej wartości: Słownik synonimów polskich, Kraków 1885, t. I 23 str. + 642; t. II, 477 str., owoc dwudziestoletniej pracy na wygnaniu, nakładem Akademii Umiejętności. We dwa lata po ogłoszeniu słownika został członkiem Akademii Umiejętności (1887). Uniwersytet Jagielloński oceniając zasługi naukowe autora, przyznał mu stopień doktora filozofii. W 1888 r. K. wydał jeszcze w Krakowie Aforyzmy wierszowane. K. umarł 9 maja 1891 r. w Krakowie. Po śmierci wydano jego pamiętniki p.

dziejów kla katolickiego; Lescoeur, pisami słowiańskimi. Po powrocie zo- L'église catholique en Pologne sous le gouvernement russe, wyd. 2. 1876. t. II, p. 112).

X. S. G.

Krasiński Franciszek h. Ślepowron, bp krakowski, doktór obojga praw, archidyakon kaliski, podkanclerzy koron-ny, ur. w r. 1525 w Krasnem. Odznaczającego się wysokiemi zdoluościami dyplomatycznemi używał K-o Zygmunt August do różnych poselstw, z których dobrze sie wywiazywał i z pożytkiem dla kraju. Wielką odznaczał się dzia-łalnością na sejmie lubelskim w r. 1569 w sprawie Unii. W r. 1572 został mia nowany bpem krakowskim. Podczas bezkrólewia sam jeden z bpów podpisał akt konfederacyi warszawskiej za wolnością wyznań w r. 1573, z czego się później, uniewinniał. + w r. 1577 w Bodzentynie, gdzie został pochowany w tamtejszej kolegiacie. K. był ostatnim bpem krakowskim, który za czasów Rzplitej otrzymał sakre bpią w Krakowie. Współcześni chwala wymowe K-o; świetną jest zwłaszcza mowa na polu elekcyjnem po ucieczce Henryka Walezyusza, do kola rycerskiego, w celu przywiedzenia szlachty do zgody. Dokumenty do wyświetlenia działalności politycznej K-o znajdują się w Aktach podkanclerskich jego, ogłoszonych drukiem w wydawnictwie "Biblioteka Ordynacyi Krasińskich." Warszawa 1869 -73 t. 3, oraz w jego Aktach poselskich i korespondencyach. Kraków 1872. (Por. S. Orgelbranda, Enc. powsz. 1900, t. VIII, str. 583; Pelezar, Zarys dziejów kaznodz t. II, str. 96). X. J. N.

Krasiński Jan, ur. 1550 r. we wsi Szczukach na Mazowszu; wychowaniem jego zajmował się stryj Franciszek Krasiński bp krakowski, który dla ukończenia edukacyi wysłał go do Jezuitów w Wiedniu, do Rzymu, gdzie słuchał Ribeiry i w Bononii, Sygoniusza. W r. 1572 otrzymal kanonię gnieźnieńską, potem krakowską, lowicką i prelaturę leczycką. 1576 r. zostal kantorem krakowskim i dostał się na dwór Batoret. Wspomnienia, Kraków 1901. (Por. go, jako sekretarz królewski. W tym

charakterze spełniał liczne poselstwa i jałmużnikiem na dworze królowej Kataposługi dyplomatyczne. Nie zaniedbywał nigdy obowiązków kościelnych. Święcenia dyakońskie przyjął dopiero 1582 r. Był mężem uczonym, biegłym w obcych jezykach, i milośnikiem i zbieraczem książek, których znaczną część testamentem przekazał klowi w Krakowie, a stąd część tych zbiorów dostała się do bibliotek ord. Krasińskich. Zasłynał jako historyk; najgłówniejszem jego dziem jest: Polonia ad seren. et potent. Henricum I Valesium, Poloniae regem, Bononiae 1574. Napisał je jeszcze w Bononii w 23 roku księga t. XII; Jan Eżycia na prośby Sygoniusza i innych nika pałacu K-ch.). uczonych. Jest to dzieło rzadkie, przedrukowane później w zbiorze Mitzlera. Składa się z dwóch ksiąg; w pierwszej mówi autor o wielkości państwa polskiego, o sposobie życia mieszkańców, pogaństwie i wprowadzeniu Chrześcijaństwa, o miastach polskich, formie rządu, elekcyi królów, o senacie i urzędach, o stanie szlacheckim i ludzie wiejskim, o czyn szach etc. Druga księga k. 94—147 składa się z 10 rozdziałów i poświęcona jest Litwie. Na język polski przelożył ją Stanisław Budziński w Warszawie 1852 r. i komentarzem opatrzył. Oprócz tego napisali Oratio ad senatum et valesii, Bononiae 1573; Elegia na smierć Zygmunta Augusta po lacinie wydana w Neapolu 1572. W rekopisie zostawił: Eulogia et vitae archiepiscoporum gnesnensium; Commentarti belli Livoniensis atque ducis Moscho-rum contra Livones. Umari d. 13 kwietnia 1612 r. w Krakowie i pochowany w katedrze krakowskiej. (Por. ka. Korytkowski Jan, Prałaci i kanonicy gnieżnieńscy; Żychliński, Złota księ-ga szlachty polskiej, t. XII; Estreicher, Bibl. Pol. t. XX).

X. S. G.

Krasiński Jan Chryzostom, ur. 1703

rzyny Leszczyńskiej, a potem opatem św. Eligiusza w Lotaryngii. Powróciwszy do kraju został kanonikiem warmińskim, a wkrótce chełmińskim. W 1748 r. biskup chełmiński przybrał sobie K-go na sufragana; prekononizowany w Rzymie, K. d. 3 listopada r. 1748 został konsekrowany w Warszawie w kaplicy królewskiej przez bpa płockiego Dembowskiego. Na krótko przed śmiercią zrzekł się wszystkich godności i osiadł na dewocyi we Frauenburgu i tu umarl w r. 1763. (Por. Żychliński, Złota księga t. XII; Jan Bartoszewicz, Kro-

X. S. G.

Krasiński Stanisław ks. archidyakon krakowski, scholastyk gnieźnieński, ku-stosz płocki. Ur. w r. 1534 w Mnisze-wie, kształcił się w akad. krakowskiej i zagranicą. Wstąpiwszy do stanu duchownego, szybko posuwał się po szczeblach godności klnych i państwowych. Był dwukrotnie posłem do Rzymu od synodów prowincyonalnych. W r, 1563 na sejmie warszawskim gorąco występował w obronie Kla i wiary katolickiej. Mąż to był szlachetny, energiczny, duszą całą do Kła przywiązany. † w r. 1598 w Krakowie. Zrobił znaczny zapis na rzecz bursy jerozolimskiej w Krakowie. Przypisują mu rzadką dziś ale bez wartości książkę: Compendium dyaryusza niemieckiej, francuskiej, angielskiej i holenderskiej peregrynacyi. B. m. i r. wyd. (Por. S. Orgelbranda, Enc. powsz. 1900, t. VIII, str. 583).

Krasiński Waleryan publicysta polski, ur. w r. 1780 na Białej Rusi, pochodził z protestanckiej galęzi rodu Krasińskich, ksztalcił się w uniw. wileńskim i zagranica; ok. r. 1822 przybyl do Warszawy i został urzędnikiem w ministeryum oświecenia i wyznań do spraw różnowierców. Przyczynił się do rozwoju szkoły rabinów w Warszawie. Załor., syn Jakóba, kasztelana ciechanow-skiego i Barbary Kuklińskiej. Był naj-ło dzieł. Podczas powstania listopadolo dziel. Podczas powstania listopadoprzód kanonikiem kujawskim, potem wego udał się w charakterze dyploma-W bezkrólewiu po Auguście tycznym do Anglii, gdzie pozostał aż II należał do stronników Stanisława do śmierci, która nastąpiła w Edymbur-Leszczyńskiego. Gdy August III zo-stał królem polskim, K. dzielił z Lesz-czyńskim jego wygnanie i towarzyszył mu do Lotaryngii. Tu został wielkim formation in Poland. Londyn 1839-

40, 2 t. 8-a; tłum. polskie tego dziela | Smogrzewa Wąsowicza. Warszawa 1713, wyszło w Warszawie p. t. Zarys dziejów powst. i upadku reformacyi w Polsce. 1903-04, t. I i H cz. I, nakł. "Zwiastuna Ewangelicznego;" A Treatise on relies, by J. Calvin, newly translated from the french original, with, an introductory disertation of the Roman-Catholic and Russo-Greek Churches. Edimburg 1854, 8-o: Lectures on the religions history of the Slavonie nations. London 1850; Edimburg 1851, wyd. 2-ie, i inne. (Por. S. Orgelbran-da, Enc. powsz. 1900, t. VIII, str 587; Glaire, Dictionnaire univers. des Sciences ecclésiastiques. Paris 1868, t. II, str. 1192).

X. J. N.

Krasi Franciszek ks., pisarz czeski, ur. w r. 1844, wyśw. na kapłana w 1870, od r. 1876 dr. teologii, od r. 1898 jest członkiem cesarskiej akademii nauk. Napisal m. i. Svaty Prokop, jého klasztér a památka u lidu. 1895; Sv. Vojtiech 1898; Blahosloveny Hroznata, i inne. K. redagował nadto od r. 1880-1893 czasopismo "Blahoviest," od r. 1882 "Hlasy katol. spolku tiskového" i od r. 1898 "Casop. katolic, duchovenstva." (Por. S. Orgelbranda, Enc. powsz. 1900, t. VIII, str. 588).

Krasnodebski Adam Kwiryn ks. T. J., ur. na Mazowszu w r. 1628, wstąpił do nowicyatu w roku 1645. Był profesorem teologii w Warszawie, gdzie † w r. 1702. Napisal: Philosophia Aristotelis explicata. Varsaviae 1678, in 12-o; Suspensio Indulgentiarum, Remissionum, Facultatum sub magao anni Sancti Jubileo explicata. S. l. et a. 8-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1894, 4-o, t. IV, k. 1217).

Krasnodebski Klaudyusz od św. Antoniego, pijar, urodz. w województ. podlaskiem, w dyec. łuckiej w r. 1689. Wstąpiwszy do zakonu uczył klasy niższe humaniorów. Był wybitnym poeta. Uczył też w różnych kolegiach filozofii. Pelnil obowiazki wicerektora w Warszawie, Wareżu i rektora w Górze. Z powodu ciagłych studyów stracił wzrok;

in fol.; Oratio de laudibus S. Bonaventurae. Varsaviae 1717, in fol.: Panegyris in celebratione nupt. Comitis Stanisl. Potocki etc. Vars. 1719, in fol.: Oratio de Passionis Christi mysterio. Tamże 1722, in fol.; Thesaurus Franciscanae paupertatis etc. Tamże 1717, in fol.; Panegyris in tunere Principis Alexandri Dominici Lubomirski etc. Tamże 1723, in fol. (Por. Vita et scripta quorundam e Congr. Cler. Reg. Sch. Piarum. Varsaviae 1812, 12-o, str. 38 i nast.).

Krasowski Michał, jezuita ur. w Małopolsce w r. 1693, przyjęty do Towa-rzystwa w r. 1710, uczył klasy niższe, przez lat 9 był historyografem Prowincyi polskiej w Krakowie, przez lat 4 kaznodzieją, 7 lat misyonarzem i rektorem w Brześciu w r. 1747, gdzie † w Napisal: Wyznanie zborów kalwińskich. 1742, 4-a. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. IV, k. 1217; Brown, Bibl. pisarzów. str. 238).

Krassowski Jan Damascen h. Jastrzebiec, arcbp poloc. r. g. Gniazdem Jastrzebców Krassowskich jest Płockie, Kiedy stamtad się na Białoruś przenieśli niewiadomo, jako też bliższe szczegóły o jego rodzicach nieznane, to tylko można zaznaczyć, że jego ojciec był parochem unickim juž na Bialorusi. Jan ur. się d. 4 grudnia 1776 r. v. s., jak można się domyślać, w Orszańskiem i w Orszy u Jezuitów pobierał początkowe nauki, skąd go zabrać miał Lisowski, dostojnik Cerkwi unickiej, i umieścił w alumnacie pa-pieskim w Wilnie, jako stypendystę, poznawszy się pono na jego zdolnościach. Alumnat ten ukończył Krassowski w r. 1798 i zaraz go wziął Lisowski na swego sekretarza, ukochawszy bardzo, co już jest faktem historycznym. Daty wyświęcenia jego na kapłana nie znamy, ale wiemy, że święcenia przyjał kapłań skie w stanie bezżennym, a możny Krasowskiego protektor posuwał go ustawicznie naprzód, licząc na jego ku sobie wierność i przywiązanie, i w tem się nie zawiódł wcale... W czerwcu 1803 r. był już ksiądz Jan audytorem arcbpim, ase sorem konsystorza i protoprezbiterem; kalectwo to znosił z budującą cierpliwo-ścią. † w r. 1737 w Dąbrowicy. Na- do Petersburga, aby się starać o polopisał: poemat na pogrzeb Michała ze żenie tamy przechodzeniu unitów na

obrządek łaciński. Krassowski miał za K. winien na każdym punkcie i że trzebrać z soba cała fure skarg na duchowieństwo rzymskie, ale wtedy ta sprawa nie ukończyła się podług życzenia Lisowskiego, jak twierdzi X. Likowski. Prędko potem powołano do życia II departament, unicki, tak zw. kolegium w Petersburgu i K. został w nim asesorem a Lisowski prezesem, i rychło następnie wyszły ukazy zabraniające Unitom laciński przyjmować obrządek, a nawet kazano do Unii powrócić tym, co już Ła-cinnikami byli. W r. 1807 K. wystę puje jako oficyał, a na początku r. 1809 Lisowski uczynił go sufraganem polockim i prosił cesarza, aby go mianował arcbpem po nim, na co się cesarz zgodził. Konsekracya K. nastąpiła w Wilnie na początku stycznia 1811 r. i zaczyna się szersza jego działalność. K. odziedziczył po swoim protektorze, Lisowskim, nienawiść ku Bazylianom, z którymi walczył do upadłego i to jest jego główna czynność, aby zgnębić zakon, obezwładnić i zniszczyć jego doniosłość. Postarał sie on o umocnienie seminaryum dla archidyec. połock., ale na jego utrzymanie poszły fundusze Bazy-lianów, gorliwie też pracował nad tem, aby można było skasować jak najwięcej ich klasztorów w archidyecezyi. Wkrótce potem chwilowe na Litwie rzady Napoleona zwichnęły czynności K. i zachwiały, lecz to nie trwało długo. Po wyjsciu Francuzów znowu z rezydencyj swojej w Sudziłowiczach dalej prowadził swoja politykę – walkę z Bazylianami; ale w tym czasie naraził sobie Golicyna, ministra oświaty, za to, iż nie chciał zostać członkiem towarzystwa biblijnego. Golicyn wystąpił z zarzutami przeciw niemu, że się strasznie źle obchodził ze swoimi poddanymi, niezmiernie surowo ich karze za najmniejsze występki, męczy ich ogromnie pańszczyzną, rozmaitemi daninami, że z podwładnem duchowieństwem postępuje niesprawiedliwie, a czasem okrutnie i t. d., i t. d. Wskutek tego wszystkiego doszło do sądu nad K., zasuspendowanym od władzy, a rządy w archpstwie oddano O. Szulakiewi czowi z zak nu św. Bazylego, który je do śmierci swojej (w 1822 r.) sprawował, a potem bp Martusiewicz. Sąd nad K. składali: bp Bulhak, bp Jaworski i 2 deputatów—X. Bazyli Markiewicz i Siemaszko. Pierwsi dwaj byli zatem, że

ba go usunać zupelnie; Siemaszko nie zgadzał się z tem w całości i poc agnął za sobą Markiewicza i oni usiłowali bronić K. z niektórych względów, zarzucając niekiedy parcyalność bpom. Sąd był ukończony d. 6 marca 1823 r. v. s. i weredykt ogłosił, że K. pogwałcił prawa klne i cywilne, a oddając się nalogowemu pijaństwu, nie jest zdolny do zarządu dyccezyą; nim się więc nie poprawi i nieotrząśnie ze swego nałogu, kto inny rzadzić bedzie archikatedra, a on zachowując swój tytuł i mieszkanie dawne, powinien być usuniętym od wszelkich obowiazków. Do śmierci cesarza Aleksandra I nie zaszla żadna w losie K. zmiana, aż dopiero Mikołaj I, przy nowym ministrze oświaty, złagodził położenie K., mianując go bpem luckim r. g. przy końcu 1826 r. Na tem stanowi-ku był K. niedługo, zawsze niechętny zakonowi, starając się dalej prowadzić restytucyę obrzędów Kła wschodniego. Nieszczęśliwy nalóg nie opuszczał go weale i on to stal sie przyczyna jego śmierci w 1827 r. w sierpniu o północy z 22 na 23, v. s. po 4-tygodniowej chorobie; leczony przez dra Leitona, sztabowego lekarza, opuścił ten świat w Żydyczynie, I wtedy i później nawet usilowano Bazylianów obwiniać, że byli przyczyną jego, niby, nagłej śmierci, lecz sa współczesne i urzędowe wiado mości kłam zadające tendencyjnemu obwinianiu w tym razie Bazylianów. (Por. Opis. dokum. archv. mitrop., II, p. 787, 800).

Na zakończenie zacytujemy tu atestacye Siemaszki w Pamiętnikach (l. p. 53), wydaną K-u "Arcpb Jan Krassowski, syn kapiański, wychował się w alumnacie papieskim w Wilnie. Dusza był on był rosyaniniem, bronił niezależności Unitów od Łacinników, postępował, zmierzając do przywrócenia poprawnej liturgii i staral się o oswiatę kleru swojego, ale dogmatycznie był on katolikiem rzymskim. Posiadał on wielkie zdolności, odznaczał się działalnościa rządową, ale temu wszystkiemu przeszkadzał nieszczęśliwy nałóg pijaństwa, peryodycznie się powtarzający, podobno rodzinny. Zdaje się, że mniemano, iż K. bedzie kontynuował dzieło metropolity Heraklusza (Lisowskiego); i kto wie. czy uchylenie K. od tej drogi nie było przyczyną przykrego i surowego obrotu jego sprawy, zakończonej sądem"... (Por. Materyały dla istorii prosw. w Rossii, Petersburg II, p. 410; Pamiętnik Siemaszki, I, p. 26, 30, 52, 53 — 56, 287—300 i inne; Opis dokument. archiv. unijatskich mitropol., t. II, sub verbo Krassowski; Joann Krassowski, przez O. Fotinskiego, w "Wołyń. eparch. wiedom." 1894, nr. 8; X. bp Likowski, Dzieje Kła unickiego w XVIII i XIX w, Poznań 1880, p. 251 sqq.).

J. M. G.

Początkowo był przeznaczony na profesora filozofii i teologii, lecz później powierzania wierzono mu urząd kaznodziei. W r. 1742 mianowany przełożonym w Krzyszanowicach, w 1745 opatem w Witowie. † w r. 1758. Całą duszą oddany pobożności i nauce; miłośnik samotności, wolne chwile poświęcał pracy naukowej, wśród stosów ksiąg, których posiadał wyborową kollekcyę, zwłaszcza z dziedny teologii dogmatycznej i historyi Kła. Utrzymywał stosunki za pomocą korespondencyi z uczonymi meżami. a korespondencyi z uczonymi meżami. a korespondency z uczonymi meżami.

Krasuski Michał T. J., ur. na Wolyniu w r. 1619, poświęcił się życiu zakonnemu w r. 1645. Uczył przez czas dłuższy klasy niższe, następnie przeszedł do kolegium w Przemyślu, gdzie był prefektem studyów i profesorem teologii moralnej † w Krakowie w r. 1676. Napisał: Regina Poloniae augustissima Virgo Mater Dei Maria. In regno Polonorum Beneficentia Predigiosarum Imaginum, Tam Pace, Quam Bello Celeberrima. Lyrica Poesi... honorata. Calissii 1669; Tamże 1686, in 12-0. (Por. Brown, Bibliot. asyst. polsk. Poznań 1862, str. 238; Sommervogel, Bibliotheque. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1218).

Krasuski Dominik z Zakonu Kaznodziejskiego, nadworny kaznodzieja Władysława IV króla. Wydał kilka kazań okolicznościowych.

Krasuski Piotr, pijar, pochodził z Krasus w ziemi łuckiej, był profesorem w Podoliúcu i magistrem nowicyuszów przez czas dłuższy, następnie superyorem rezydencyi w Sączu, gdzie † na gangrenę w r. 1765. Przełożył na język polski tragedye łacińskie: Józef sprzedany przez braci; Daniel w lwiej jaskini; Sennacheryb król, zamordowany przez własnych synów; Św. Hermenejild z rozkazu ojca zamordowany w więzieniu: Nawrócenie ś. Augustyna. Tragedye te młodzież kształcąca się w szkołach pijarskich odgrywała na zapusty. (Por. Vita et Scripta quorundam e Congr. Cler. Reg. Sch. Piar. etc. Varsaviae 1812).

Kraszewski Antoni Józef Daniel, norbertanin polski, historyk zakonu Premonstrateńskiego cz. Norbertanów w Polsce, wstąpił do zakonu w Hebdowie.

sora filozofii i teologii, lecz później po-wierzono mu urząd kaznodziei. W r. 1742 mianowany przełożonym w Krzyżanowicach, w 1745 opatem w Witowie. † w r. 1758. Całą duszą oddany pobo-żności i nauce; miłośnik samotności, wolne chwile poświęcał pracy naukowej, wśród stosów ksiąg, których posiadał wyborową kollekcyę, zwłaszcza z dziedziny teologii dogmatycznej i historyi Kła. Utrzymywał stosunki za pomocą korespondencyi z uczonymi mężami, a zwłaszcza z Janem Danielem Janockim autorem dzieła "Polonia litterata." Zostawił dzie'a: O wprowadzeniu i rozszerzeniu się zakonu premonstrateńskiego w Polsce - niezmierne cenne i rzadkie dzieło; Prawa i wolności opactwa i Konwentu Witowskiego naprzeciwko pretendowanym sepom i robociznom do starostwa piotrkowskiego. B. m. i r.; Życie Świętych Y w nadziei Swiątobliwości zeszłych Sług Bo-skich Zakonu Premonstrateńskiego i t. d. Warszawa 1752, t. 2, in folio; nadto wielką liczbę książek ascetycznych, po części drukowanych w języku polskim. (Por. Goovaerts, Ecrivains, Artistes et Savants de l'Ordre de Prémontré. Bruxelles 1901, 4-0, t. I, str. 464-465; Lienhardt, Spiritus liter. Norb. str. 345-347).

X. J. N.

Kraszewski Jan ks. T. J., ur. na Mazowszu w r. 1658, wstapił do Towarzystwa w r. 1650, nauczał retoryki, przez lat 6 filozofii i przez 8 teologii w Lublinie, Kaliszu i Krakowie. Powszechnie ceniony i uważany za najuczeńszego profesora i najlepszego przełożonego. Był też kolejno rektorem w Przemyślu, Kaliszu i Jarosławiu. Był wybrany na kongregacye generalną. Służąc z miłości bliźniego zapowietrzonym padł ofiarą gorliwości swej dn. 1 sierpnia 1708 r. Napisał: Norma evangelica in Sanctorum gestis relucens, meditaturis etc. Calissii 1668, 4 o; Ibid. 1693; Ibidem 1698; Impetus bonarum cogitationum ex Evangeliis etc. Tamże 1696, 4-o; Proloquia domestica excitando fervori spiritus in cordibus religiosis idonea. Cracoviae 1699, fol.; Currus gratiae divinae victores ad metam gloriae aeternae provehens etc.

Tamže 1703, in 4-o; Odae de Beatis- jańskiej w uniw. strasburskim, w 1878 sima Virgine Maria, 12-o; Ligata eloquentia. 8-0; Zycia Swiętych. 1752. Sommervogel przypisuje to ostatnie dzieło innemu jezuicie tegoż nazwiska. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1218 i nast.; Brown, Biblioteka pisarzów. Poznań 1872, 8-a, str. 239).

X. J. N.

Kraszewski Mateusz z Zakonu Kanoników Regularnych, opat w Czerwińsku, żył w drugiej połowie XVIII wieku. Wydal: Sw. Augustyn biskup hiponeński Kościoła Bożego doktor w pięciu traktatach etc. Warszawa 1759.

Kraszkowski Franciszek, sufragan gnieźnieński, ur. 1657 r. Po ukończeniu nauk, poświęcił się stanowi duchownemu. Wkrótce został dziekanem i oficyalem kaliskim, kanonikiem wieluńskim, oraz gnieźnieńskim, przez lat 10 był kaznodzieją, proboszczem w Parznie, Jako kanonik gnieźnieński należał do najczyniejszych i najpracowitszych. W r. 1693-98 był prowizorem seminaryum i bursy kaliskiej, prokuratorem i bibliotekarzem kapitulnym. W 1704 zostal K. opatem witowskim, a w paźdz. 1712 r. archidyakonem gnieźnieńskim w 1718 r. kapitula przedstawiła K-go na sufragana gnieźnieńskiego; prekonizowany w grudniu 1719 r. Konsekrował K-go prymas Szembek w kle św. św. Jana w Warszawie. W tym czasie 1717-18 byl K. prezydentem trybunalu koronnego, w 1720 uczestniczył na synodzie dyecezyalnym Łowickim. Był oficyalem gnieźnieńskim, a w 1729 r. został proboszczem kolegiaty łeczyckiej a później i kaliskiej. Fundował Jezuitom kolegium w Łęczycy. Umarł 20 grudnia 1731 r. i pochowany 14 styczn. 1732 r. w kaplicy św. Krzyża w katedrze gnieźnień. (Por ks. Jan Korytkowski, Prałaci i kanonicy katedry gnieźnieńskiej, t. II, Gniezno 1882). X. S. G.

Kraus Franciszek Ksawery ks., teolog i archeolog, ur. w Trewirze w r. 1840, studya odbył we Fryburgu, Bonn i Paryżu, wyświęcony na kaplana w r. 1864, czas jakis był proboszczem w okolicach Trewiru, w r. 1872 mianowany profeso-

przeszedł jako profesor zwyczajny historyi klnej do uniw. fryburskiego. Napisal: Observationes criticae in Synesii Cyrenaei Epistolas. 1863; Beiträge zur trierschen Arch. und Geschichte. 1868; Lehrbuch der Kir-chengeschichte. 1872 i nast.; bylo wiele wydań; Roma Sotterranea. 1873, 2-ie wyd. 1879; Synchronistische Tabellen zur christ. Archaeologie. 1880; Realencyklopedie der chris. Alter-tümer. 1882 –86, 2 tomy; Der christl. Inschriften der Rheinlande. 1890— 94, 2 tomy i w. innych rozpraw, studyow i monografij z zakresu historyi i sztuki chijańskiej. K. † w r. 1901 w San Remo (Por. Vapereau, Dict. univ. des Contemporains... 1803, 4-0, str. 882; Buchberger, Kirch Handle-zikon. Müuchen 1908, t. II, k. 494 i nast.).

X. J. N.

Kraus Jan ks. T. J., ur. w r. 1649 w Elsch (Czechy), po ukończeniu nauk wstąpił do Jezuitów w r. 1668, wykladał humaniora i filozofję w Pradze. Z powodu swych opinij tomistycznych zmuszony ustąpić z katedry uniwersy-teckiej, poświęcił się kaznodziejstwu. Przez 12 lat z pożytkiem głosił słowo Boże w Glatzu i Sagan'ie. K. był przytym polemistą i napisał wielką liczbę dzieł pko Protestantom. † w Giczynie w r. 1732. Z dzieł K-a wymieniamy tylko niektóre. Samych dzieł po-lemicznych wydał K. przeszło 60 przeważnie po niemiecku. Dzieła te rozeszły się w przeszło 60 tysiącach egzemplarzy po całej Europie. Po łacinie wydał K. Pholosophia non amati etc. Pragae 1709, 12-o; Quaestiones curio-sae et responsa Eruditorum etc. Tamże 1709, i inne wydania; dzieło to wyszło w języku polskim w tłum. ks. Stanislawa Narbuta Franciszkanina p. t. Pytania i odpowiedzi Mądrych. Wilno 1812, 12 a; Nigra sed Formosa. Libellus de Thaumaturga Giczinensi B. V. Pragae 1713, 12 o; Flores gratiarum ex insinuationibus dioi-nae pietatis B. V. Gertrudis collecti. Pragae 1717, 12-0; Idem... ex actis B. Angelae de Fulginio. Tamže 1718, 12 o; Idem... ex revelationibus S. Brirem nadzw. historyi i archeologii chi- gittae. Tamże 1719; Idem... ex vita

Ven. Henrici Susonis etc. 1720, 12-o; Compendium vitae S. Wenceslai. Tamże, 8-o, i w. innych, których dokładny spis podaje Sommervogel w Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1893, 4-o, t. IV, k. 1219— 1229.

X. J. N.

Kraus Jan Bapt. benedyktyn, ksiaże opat w St. Emeran i pisarz, ur. 1700 r. w Regensburgu. Odbywszy rozległe studya m. i. u Maurynów w Paryżu, przyjał 1724 świecenia i osiadł w klasztorze St. Emeran, gdzie poświęcał się duszpasterstwu. Jednocześnie zaczął pracować w literaturze. 1733 r. wydał Auslegung. katholischer Lehr, wedlug Bossueta i Sitten Kathechismus według swero nauczyciela O. Kaspra Erharda, znanego pisarza ascetycznego. W r. 1742 obrany został opatem w St. Emeran. Zajał się uporządkowaniem bogatej biblioteki klasztornej i w r. 1748 wydał całkowity jej katalog w 4 tomach. Zajał się też K. historyą swego zakonu i opracował *Catalogus religiosorum* profess. monast. S. Em. Ratisb. 1745. Z powodu sporów o niektóre punkta pokoju westfalskiego, a także o następstaa w razie zmiany wyznania przez panującego napisał kilka rozpraw (1758 1760). Zajmował się też gorliwie zachowaniem karności w klasztorze † 14 czerwca 1762 r. Pisma jego znajdują się w Lindera, D. Schriftsteller v. Bened. Ordens in Bayern v. 1750 J. Regensb. 1880, gdzie też są źródła do jego życiorysu.

(Ch.).

Kraus Michał pijar, ur. w Podolińcu w r. 1626, przywdział suknię zakonna tamże w r. 1650. Jeszcze klerykiem będąc uczył retoryki. Zostawszy kapłanem wezwany został do nauczania retoryki i poezyi do świeżo ufundowanego domu w Rzeszowie. Tu zasłynał wysoką nauką i świątobliwością życia. Wymowny kaznodzieja zachwycał wszystkich swemi naukami. Nadmierna praca tak mocno oslabila wzrok K., że przełożeni zmuszeni byli odwołać go do Podolińca. Tymczasem w r. 1664 wybuchła tam zaraza; przełożeni lękali się utracić tak wybitnego zakonnika, posłali go wiec do Krakowa na Kazimierz,

Tamże z bratem Augustynem nie lękał się oddawać posług duchownych i cielesnych zarażonym. Przetrwał chorobe i przez lat 9 z pożytkiem zarządzał domem na Kazimierzu. Był następnie w Rzymie na zebraniu generalnem. W r. 1677 został prowincyalem na Polskę i Węgry, po dwakroć na te godność obierany. Nieustanna praca i troska o dobro Zakonu podkopały mocno zdrowie K-o; na 2 lata przed śmiercią stracił zupełnie wzrok. † wr. 1703. Ogłosił drukiem: Manuductio institutionum rhetoricarum, Varsaviae 1687; Consideratio religiosi status tripartita. Tamże 1693; 1705. Nadto Mowę pogrzebową mianą w Krasnymstawie w r. 1687 na smierć bpa Mikolaja Świrskiego. Zostawił w rękopisie: Historyę cz. Roczniki Prowincyi Polskiej i po lacinie Sermones sacri pro Dominicis et festis ad Religiosos variis in domibus habitos. (For. Bielski, Vita et scripta quorundam e Congr. Cleric. Reg. Sch. Piar. Varsaviae 1812, str. X. J. N...

Krauze Karol Chrystvan Fryderyk. filozof piemiecki i pisarz masoński, syn pastora protestanckiego, ur. w r. 1781 w Einsenbergu. Uczęszczał na wykłady Fichtego i Schellinga, ale sam pozostał w teoryach swoich niezależnym, studyował też teologię i naukę przyrody. W r. 1802 habilitował się jako prywatny docent filozofii i matematyki i uczył w Jenie do r. 1804, nastepnie w Rudolfsztadzie. W r. 1805 wstąpił w Altenburgu do związku masonów, później nauczał w Gettyndze. W r. 1814 habilitował się jako prywatny docent filozofii w Berlinie i zalożył tu towarzystwo dla języka niemieckiego. W r. 1817 odbył naukową podróż po Włoszech i Francyi, następnie w r. 1824 znów habilitował się w Gettyndze jako prywatny docent filozofii. W r. 1831 przeniósł się do Monachium i tu † w r. 1832. Z licznych dzieł K-o wymieniamy niektóre: Grundlage des Naturrechts. Jena 1803; Grundriss d. hist. Logik. Tamže 1803; Entwurf eines Systems der Philosophie etc. Tamže 1804; System der Sittenlehre. Leipz. 1810; Abriss des Systems der Philo-sophie. Götting. 1827; Vorlesungen lecz i tu zaraza się przeniosła. K. wraz über die Grundwahrheiten der Wis-

senschaft. Göttingen 1829; Höhere Vergeistigung der acht überlieferten Grundsymbole der Freimaurerei in zwölf Logenvorträgen. 1810, wyd. 3-ie; Die drei ältesten Kunsturkunden der Freimaurerbrüderschaft. 1810 — 18; wyd. 2-ie 1820 i inne. W pojęciach swoich filozoficznych, K. wyznaje panteizm. Według niego Bóg sam tylko. jest prawdziwą essencyą; On jest wszystkiem co jest, pozostaje we wszystkich rzeczach. Bóg obejmuje świat, nie tylko w ten sposób jak przyczyna obejmu-je skutek, ale nadto jak całość obejmuje i zamyka w sobie część, cz. innemi sło-wy świat jest cząstką Boga. Według K. nasze życie i wolność są cząstką życia i wolności Boga, człowiek więc stanowi cząstkę essencyi Bożej i właśnie do uwydatniania tego dobra Bożego człowiek winien usilnie się przykładać. Materya według K. jest wieczna i dlatego niema w ścisłem znaczeniu stworzenia; wierzy w istnienie wieczne dusz, że mogą do nieskończoności się doskonalić; przypuszcza wędrówkę dusz na inne światy, i t. d. Teorye te rozwineli później uczniowie K-o. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, t. II, str. 676; Blanc, Dictionnaire de Philosophie. 1906, 4-0, k. 736 i nast.; H. S. Lindemann, Darstellung des Lebens u. der Wissenschaftslehre Kr. Chr. Fr. Krause's. München 1839).

X. J. N.

Krauzowski Błażej Ignacy dr. i profesor filozofii na uniwers. krakowskim. Żył w XVII w. Napisał panegiryki: Dious Thomas Aquinas. Cracoviae 1671; Votivus coronarum nexus. Tamże 1661. (Por. Pelczar, Zarys dziejów kazn. T- II, s. 219).

Krawutzky Adam ks. dr. teologii, ur. w r. 1842 w Neustadt, profesor uniwersytetu we Wrocławiu. Napisał: Petrinische Studien. 1872—73; Bellarmin's kl. Katechismus. 1873; Mitteil. a. d. Praxis der kath. Spielschulen Breslau's, 1886—90; Moral.-Theol. Einleitung. 1896; wyd. 2-ie 1898. Nadto był redaktorem czasopisma "St. Hedwigsblatt." od r. 1873—75. (Por. Keiter, Kathol. Literaturkalender. 1902, 12-o, str. 166).

Kreacyanizm ob. Dusza. 9.

Krebs.-1) Aloizy Józef, redemptorysta niemiecki, ur. w r. 1827 w Düsseldorfie, pisał wiele dzieł ascetycznych, zwłaszcza dla ludu (niektóre z nich mają po kilkadziesiąt wydań). Cenniejsze z nich sa. Skapulier-Unt. 1866; 18 wyd. 1899; Herz-Jesu-Buch. 1869; 18-te wyd. 1901; Herz-Jesu-Büchl. 1872; 62-ie wyd. 1900; St. Josephs-Büchlein. 1883; 29 wyd. 1901; Die heiligst. Herzen Jesu u. Maria. 1904, wyd. 11 te, i t. d. (Por. Keiter, Kath, Li-teraturkalender. 1902, str. 166).— 2) Engelbert ks, dr. filozofii, ur. w r. 1881 we Fryburgu, pisze cenne dzieła filozof.-historyczne; m. i. dał poznać bliżej scholastyka z XIII-XIV w. zw. mistrzem Dietrichem (Theodoricus Teutonicus de Vriberg). Z licznych dziel K-a ważniejsze sa: Studien über Meister Dietrich etc. 1903; Mystik in Adelhausen etç. w "Beitrag zur Gesch. der Mystik im Predigerorden." 1904; Meister Dietrich etc., 1906; Der Ta-bernakel einst u. jetzt etc. herausge-geben. 1908. (Por. Keiter, Kath. Literaturkalender. Essen 1910, 16-o, str. X. J N.

Krechowiecki Adam h. Sas, syn Jana i Seweryny Przygodzkiej h. Radwan, przyszedł na świat na Wolyniu w powiecie Zasławskim we wsi Bieleżyńcach w parafii białogródeckiej (Bieleżyńce v. Beleżyńce w gminie też białogródeckiej o lekką milkę od Białogródki, stanowiącej osobny klucz dóbr zasławsko-sławuckich Romana Sanguszki) w 1850 roku, chrzeił go miejscowy proboszcz ówczesny ks. Franciszek Łoziński. U-czyl się naprzód w gimnazyum żytomierskiem, a potem studyował prawo w uniwersytecie lwowskim, w roku zaś 1874 poślubił Maryę hrb. Podoską h. Junosza, córke Adama, pana na Borszczowicach i Byble, i Józefy Tomaszewskiej h. Bończa; z tego malżeństwa miał dwu synów i córkę. Już w młodym wieku drukował Adam Krechowiecki swoje rozmaite utwory pod różnymi pseudonimami (Bukato, Maryan); obok prozy były tam i wiersze, odgłosy epoki ro-mantycznej, ale wierszowanie zarzucił prędko, a za trybut złożony poezyi otrzymała potem proza jego polot poetycki. W czerwcu 1883 r. objął redak-

na tem stanowisku, dotad chwalebnie piastując tę godność i ze znawstwem rzeczy potrafil utrwalić wartość tej gazety i rozwinąć jej doniosłość. Jednak Adam Krechowiecki nie jest tylko publicystą; słynie on jako wybitny powieściopisarz, wytrawny krytyk scenicznych i literackich utworów, jest sam autorem dramatycznym także i zajmuje wysoka pozycyę urzędowa jako szambelan i radca dworu wiedeńskiego. Napisal on mnóstwo recenzyi w "Gazecie lwowskiej," zaczynając od roku 1883, różnego rodzaju, ale na polu literackiem jeszcze bardziej się odznaczył w charakterze powieściopisarza, wykazując talent niepospolity w powieściach historycznych i obyczajowych, Cała jego działalność w tym zakresie swiadczy wymownie i chlubnie o jego wysokiej kulturze artystycznej, pracowitości i przetrawieniu w sobie tego wszystkiego, co stworzyła cywilizacya zachodnio-europejska.

Starosta Zygwulski,—powieść wyd. 1887 r., - przypiósł autorowi uznanie i rozgłos wielki; potem Zmarnowani, wyd. 1888 r. i 4 tomowa powieść Veto, 1880 r., powiększyły jeszcze bardziej znaczenie A. Krechowieckiego literackie. Później wyszły: Szary Wilk, r. 1892; Najmłodsi, 1893, Jestem, 1804, Kres, 1896, Tarłówna, 1896, Rdza, 1898, następnie cały cykl powieści historycznych. 1898-1905: Ostatni dynasta, Piast, Sława i Mrok; Fiat Lux, 1901, Jeden dzień, dramat, wydany w 1894 r. i My, też dramat, w 1907. Z powodu jego autor chłubnie został zasz czycony gwaltownymi radykałów atakami i demonstracya na pierwszem przedstawieniu też przez nich urządzoną, co Krechowieckiemu, naturalnie, wiele ho-noru przynosi... Nadto wydał on historyczne opracowania: Do historui Fila retów, r. 1898; Ustęp Dziadów cześci trzeciej, 1898; Bohdan Zaleski o sobie i współczesnych, 1901; Kartka z dziejów polskiego tułactwa, 1908, nakoniec słynne studyum o Cypr. Norwidzie, w 1909 roku. (Por. Adamowi Krechowieckiema, książka jubileuszowa, Lwów 1968; Herbarz Bonieckiego).

7. M. G.

Krechowlecki

cyę "Gazety lwowskiej i odznaczył się starszy poprzedniego. W roku 1838 w Kijowie urodził się Antoni Krechowiecki: w wieku młodocianym, liczac zale dwie lat 15, uczuł w sobie powolanie do stanu duchownego i w 1853 roku wstąpił do seminaryum dyecezyalnego w Zytomierzu, gdzie odrazu odznaczył się wielkiemi zdolnościami i pobożnością. Po 4 letnim tam pobycie wyslano go 1857 r. do Akademii duchownej w Petersburgu, która w 1861 r. chlubnie zakończył ze stopniem Magistra teologii, mając lat 22 skończonych, za dyspensą, wyświęcony na kaplana. Po powrocie z Petersburga w seminaryum żytomierskiem mianowano go zaraz profesorem historyi kościelnej, ale świetne tam jego wykłady trwały bardzo niedługo, bo rubrycela na rok 1866 zaznacza go już sine officio w spisie tylko kaplanów alfabetycznym. Zapewne w prędkim czasie musieł on Wołyń opuścić i na wiosnę 1866 roku zastajemy go już w Wiecznem Mieście na stanowisku wice-rektora kolegium Zmartwychwstańców, które opuścił dnia 8 lipca 1867 roku, udając się na kuracyę dla poratowania zdrowia.

Roczniki tego kolegium tak w swoim czasie o tym fakcie zanotowały: "opuszcza nas na zawsze zacny i pelen poświęcenia kaptan, wice-rektor, zmuszony klopotami familijnymi, przenosząc się do Galicyi; swem serdecznem i przyjacielskiem obejściem, a oraz gorliwościa o dobro alumnów zjednał sobie serca wszystkich i zostawił prawdziwy żal po sobie." Otóż nie wiemy, czy z Porto d'Anzio, gdzie był na kapielach ks. Krechowiecki, prosto do Galicyi podażył, czy dopiero po niejakim przybył tam czasie, to tylko z pewnością jest wiado-me, iż już przed rokiem 1873 występował we Lwowie jako kaznodzieja katedralny, zachwycając i porywając swoją wymowa, a budując pobożnością i gorliwością kapłańską. Potem zaszły tam pewne wypadki, które zrazily ks. Krechowieckiego do Lwowa\*). Wyjechał za granicę, kierował edukacyą Gabryela Czeczela (ostatniego z rodu), długo podróżował, zbierał wiedzę świecką i ko-

<sup>\*)</sup> Podobno, ze Lwowa przeniósł się do Stanisławowa, tam był czas jakiś i Antoni, ksiądz, brat stamtąd dopiero udał się za granicę.

ścielną, udzielając ją innym i, zapewne lo wielkie, 2 tomowe, niewiemy gdzie i w tym czasie otrzymał stopień doktora teologii, a następnie w Monachium cieżko i długo chorował. Wróciwszy do zdrowia, po upływie znacznego czasu, został ks. Krechowiecki kaznodziela polskim w Wiedniu przy kościele św. Ruprechta. W tej stolicy austryjackiej działał ks. Antoni lat kilka, zasilając ziomków swoich pomocą duchowną dnich. W Leszczynówce w powiecie i znowu z kaznodziejstwa słynąc; nie mało też drukował w tym czasie pięknych i pouczających, dogmatycznie i historycznie, rzeczy; wszystko to trwało do roku, mniej więcej 1891, około którego udal się do Zalosiec, niedaleko od Brodów (dawne województwo wolyńskie, powiat krzemieniecki), w charakterze proboszcza i tam dnia 6 maja 1898 roku Bogu ducha oddał i tam też pochowany (dotąd jednak niema pomnika, krzyża nawet na grobiel); żył lat 60. W każdym razie była to osobistość niepospolita, wielka, zdolności ogromne, po stać imponująca, przywiązanie do kraju i jego tradycyj - wielkie. Przy innych okolicznościach mógłby zajść wysoko i zaszczytne zajmować stanowiska, odpowiednie swoim przymiotom umysłu i duszy, a umarł jako zwyczajny tylko proboszcz w odludnej mieścinie...

Ks. Krechowiecki pisał dużo, drukował niemało, ale niestety, nie możemy wyliczyć wszystkich dzieł jego; cytujemy bardziej znane: Skład Apostolski, Lwów 1870; Chrystyanizm w stosunku do rodziny i kobiety, Lwów 1872; Przemówienie na załob, nabożeństwie za duszę Jerzego Lubomirskiego, Lwów 1872; Errata historyi co do Papiestwa, Lwów 1873; Nauki niedzielne, Lwów 1784–1875, dwa tomy; Nauka o męce Pańskiej, Lwów 1875; Prze-mówienie na żał. nab. za duszę Seweryna Goszczyńskiego, Lwów 1876; Odprawa Przegl. Lwow., wtedyż; Do wyborców, Poznań 1876; O legitymi-zmie praw narodowych, Poznań 1880; Krystyn Ostrowski, przemówienie na obchodzie, Poznań 1882 r; Przemówienie na obch. 200 rocznicy oswobodzenia Wiednia, Poznań 1883; Niepokalana Bogarodzica, Wiedeń 1890; Marya, Królowa kor. Pl., Wiedeń 1890; Rzecz o encykl. Leona XIII, Lwów 1894. Przed rokiem 1874 wyda- to za sobą pociągneło przymusowe mie-

kiedy, dogmatyczno - kaznodziejskie et alia. (Por. Rubrycele łucko - żytom.; Bibliog. Estreichera; Historya kol. Pols. w Rzymie, Kraków 1896 i własne wspomnienia).

7. M. G.

Krechowiecki Jan, ojciec dwu poprzehumańskim na Ukrainie d. 15, n. s., stycznia 1805 r. ujrzał światło dzienne Jan Krechowiecki, syn Franciszka-Ksawerego i Pauliny ze Skarbków Wielobyckich h. Abdank. Byli to ludzie zamożni (posiadali Leszczynówkę, Czajkówkę, Botwinówkę i Cybermanówke); szanowani i poważani w całym powiecie; Franciszek-Ksawery piastował urząd od wyboru szlachty podkomorzego humań-skiego zwinogródzkiego, mając wielkie znaczenie w obywatelstwie. W r. 1813 oddano Jana Krechowieckiego do sławnych wtedy szkół humańskich, przez O. O. Bazylianów utrzymywanych; tam on kolegował z Bohdanem Zaleskim, Sewerynem Goszczyńskim, Michałem Grabowskim, Julianem Zaleskim, bardzo się z nimi zaprzyjaźniwszy; w 1819 ukończył szkoły humańskie i udał się na studya uniwersyteckie do Wilna i tam się stał gorliwym Filaretów członkiem, a potem się przeniósł do uniwersytetu warszawskiego i, uzyskawszy tam stopień magistra obojga praw, powrócił na Ukrainę, objął majątki (był jedynakim, mając tylko jedną siostrę) i zaczął gospodarować. Okolo roku 1827 poślubił Krechowiecki Seweryną Przygodzka, której rodzice (Stanisław żonaty z Baltazarą Kaczkowską h. Świnka) posiadali własne majątki w humańskim powiecie i zwinogródzkim i zamieszkał w Leszczynówce, stworzywszy tam atmosferę literacką, jedyną w swoim rodzaju wtedy na Ukrainie, a Seweryn Goszczyński zaczął pisać u niego, w Leszczynówce Zamek Kaniowski (wydany następnie kosztem Krechowieckiego) i często tam calymi bawil miesiącami. Ale nadszedł rok 1830. Krechowiecki porzucił wszystko i stanal na posterunku. Po roku 1832 powrócił on znowu na Ukraine i w kilka lat potem znowu mial udział czynny w ówczesnej zawierusze; wał we Lwowie "Unie;" wyszło też dzie- szkanie w Woroneżu. Gdy mógł do

kraju przyjechać, to, pozbawiony majątku, zajął się uporządkowaniem archiwum w Sławucie, a potem, 1862-1865, w Żytomierzu literacką działalnością. Następnie przeniósł się do Lwowa i w Ossolineum do r. 1879 był skryptorem i tam d. 3 lutego 1885 r. zakończył swój cichy, ale pełen zasług żywot bo-gobojny. "W Przegl. Lwow." drukował wspomnienia O szkołach w Humaniu, a w Krakowie O Michale Grabowskim. (Por. O Bazylianach w Humaniu w "Przewod. nauk. liter. lwowskim" z r. 1899).

J. M. G.

Kreczman Albert, dominikanin, żyjący na Litwie w drugiej połowie XVIII w. Napisal: Tractatus Theologicus de gratia Salvatoris juxta mentem S. Thomae, Vilnae 1779; Tractatus theologicus de Incarnatione Verbi divini. 1b. 1780; De fide Theologica ib. 1780. De re Sacramentaria in communi et in particulari: De Religione revelata 1781; De SSS. Trinitate, 1781; De Deo retributore, 1782.

Kreczmer Jan, przełożony Bazylianów prawosławnych w Polocku, od r. 1647 unitów, kaznodzieja w Wilnie przez lat Wydal: Konsyderacye podane panom dyzunitom około niektórych ich nauk, przeciwnych wierze świętej katolickiej. Wilno 1648.

Kreczmer Marcin jezuita polski, ur. w r. 1631, wstąpił do Towarzystwa w 1650. Był profesorem teologii w Warszawie. † w Brunsberdze 1696 r. Posiadał wybitny talent muzyczny i skomponował wiele utworów muzyki klnej. Napisal: Ara gratitudinis... 1665; Panegyricae orationes. Varsaviae 1679; 4-o; Poema de Societate Jesu. Tamże 1679, 8-0; Ascia gentilitia, decus gloriae perillustris ac Magnifici D. D. Caroli de Szczekanovice Tarło etc. Tamże 1683, 4-o; Corona divinae sapientiae. 1683. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. IV, k. 1239).

Kreiten Wilhelm ks. T. J., krytyk, historyk literatury i poeta, ur. w r 1847 w Gangelt (prowinc. nadreńska), † w r. 1902 w Kerkrade. Oprócz licznych rozpraw i krytyk pomieszczanyah w czasopismach, wydał oddzielnie: Voltaire. 1884, 2 tomy; Molièrs Leben und lych czcią religijną i szacunkiem naj-

Werke. 1887; 1897 wyd. 2-ie; Lebrecht Dreves, 1897; nadto wiele zbiorów poezyj, aforyzmów i t. d.

Kreitz albo Kreitzen Karol ks. T. J., ur. w r. 1607 w obwodzie Miśnii z rodziców akatolików. Słuchał filozofii w Wiedniu i następnie w r. 1627 wstąpił do Towarzystwa Jezusowego. Dla wysokiej cnoty i nauki przez wszystkich lubiany, przez 26 lat pełnił z pożytkiem urzad kaznodziejski. Podczas 9 letniego pobytu swego w Gdańsku nawrócił wielu heretyków. Lecz najwięcej zajaśniała jego gorliwość o chwałę bożą i miłość bliźniego podczas zarazy dziesiąt-kującej ludność Gdańska. † tknięty apopleksyą pod Łomżą w r. 1660. Napisal: Von dem eingebildeten Abendmahle der Kalwinisten etc. Braunsberg. 1646, 8-0; Das Katholische Glaubensschild gegen das Schild eines liefländischen Kätzers. Tamże 1650, 12-o; Petra inexpugnabilis quod sola Romana Ecclesia sit una, sancta, catholica, apostolica. Tamže 1653, 12-o; Ubi scriptum est? - dzielo to przeglądając umarl; i w. innych. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. 1893, t. IV, 1234— 35; Brown, Biblioteka pisarzów. 1862, 8-a, str. 239-240).

X. J. N.

Krell Mikolaj ob. Kryptokalwinizm.

Kremacya. Kremacya (od łac. wyrazu cremare) oznacza czynność palenia ciał ludzkich po śmierci zamiast ich grzebania. Krematoryum zaś to miejsce, w którem to palenie się odbywa. Zwyczaj palenia ciał sięga czasów pogańskich, bo pierwsi ludzie palenia ciał nie znali; oddawali ziemi, co z ziemi po-wstalo. Nawet i u pogan, jak Rzymian, Greków, Egipcyan, zwyczaj ten początkowo nie był znany (Por. Ateneum kapł. z 1909 r. p. t. "Kremacyonizm w świetle nauki i wiary" st. 197). Dopiero na skutek blednych teoryj, głoszonych przez filozofów greckich, że dusza ma naturę ognia, i że płomień ulatwia jej wyjścia z ciała, palenie ciał weszło w zwyczaj. Dowodziło więc palenie spaczenia pojęć, upadku cywilizacyi, a nie postepu i umoralnienia.

Chrześcijaństwo otoczyło ciała zmar-

większym. Pierwsi chrześcijanie chowali zwłoki najprzód w katakumbach a to w czasach prześladowań, - późniejsi grzebali i do dzisiaj grzebia na miejscach do tego przeznaczonych - cmentarzach, a czynią to w ślad za Chrystusem, który również w grobie był pochowany, z grobu powstał, aby wstąpić do nieba. Wypadało, by i raśladowcy Jego w ziemi byli chowani i tam dnia swojego zmartwychwstania oczekiwali. (Por. Ks. Szcześniak, Dzieje Kościoła 1902, t. I, 11). Nie sprzeciwia się wprawdzie palenie ciał żadnemu dogmatowi wiary naszej (Por. Wernz, Jus Decretalium t. IV), w mocy Bożej jest i cząstki spalonych ciał odnaleść i życie im przywrócić, sprzeciwia się jednak katolickiej dyscyplinie kościelnej i liturgii. Te bowiem do chowania ciał w ziemi, a nie do ich palenia się stosują. Przyjęcie palenia ciał równałoby się liturgicznej negacyi, obrazowemu - jakby zabiciu dogmatów nieśmiertelności duszy i zmartwychwstania ciała.

Palenie ciał, przez 18 wieków Chrześcijaństwa prawie nie praktykowane, dopiero w ostatnich czasach przez wrogów Kościoła zostało odnowione. Poczatek palenia ciał w nowszych czasach datuje się od rewolucyi francuskiej. W 1794 r. widzimy pierwszego trupa, wleczonego na spalenie przez dziki tłum. Ale nie cała Francya zwyczaj ten przyjmuje. Przeciwnie; nawet w szeregach republikanów słychać głosy oburzenia. Nao-gół uważano coś nieludzkiego w tem gwaltownem niszczeniu ciał zmarłych przez ogień. Zjawia sie w tym czasie kilka dzieł, traktujących o paleniu ciał ale autorowie ich nie moga zataić, że badź co badź grzebanie ciał w grobach milszem jest dla ludzkiej natury. (Por. Mulot, Discours sur les sépultures; Girard, Des tombeaux ou de l'influence des institutions funébres sur les moeurs). Za Bonapartego palenie ciał poszło w zapomnienie. Ale sprawa ta nanowo się odradza około 1850 r. w Niem- | czech, a stad przenosi się do Włoch i do Anglii. Zwolennicy palenia domagaja się wprowadzenia tego zwyczaju w imię zdrowia publicznego, ale już w ich akcyi nie widać siły, życia i organizacyi, choć idea sama nie zamiera.

władze śledziły działalność masonów, występujących przeciw cmentarzom, a w obronie palenia, i ruchy ich paralizowaly. To też masonerya sprawy nie zasypiala. Z Medvolanu od r. 1870 idea palenia rozchodziła się coraz dalej, tak że dzisiaj na kontynencie europejskim niema tylko krematoryów w Polsce, w Rosyi, państwach bałkańskich, w Holandyi i Belgii. W innych miejscach kremacya czasami bywa w użyciu, a nawet, jak we Włoszech, jest formalnie przez władzę królewską zatwierdzona.

Na skutek szerzącego się zla wyszla wreszcie opinia i z Watykanu z d 19. maja 1886 r. i z 27 czerwca 1892 r. zabraniająca katolikom należenia do s owarzyszeń, które wzięły sobie za zadanie szerzenie idei palenia ciał, jak również zabroniła udzielania pogrzebu tym, którzy "propria voluntate et in hac voluntate perseverantes usque ad mortem nakazali sie spalić." (Por. Wernz, Jus Decret. t. IV, 773; Aichner, Compendium juris eccl. § 205). Przez Leona XIII kremacya, jako "detestabilis abusus" napiętnowaną została.

Takie są pokrótce losy kremacyi, cele i czyny osób ją rozszerzających. Z te-' go wynika, że kremacya to owoc bezbożnej sekty masonów, która jak wiadomo postawiła sobie w planie walkę z katolicyzmem. (Por. Przegląd kościelny z 1887, Poznań p. t. O paleniu ciał; Przegląd katolicki z 1879 r, Warszawa p. t. Najazd na umarłych; Za i przeciw w kwestyi palenia zwłok ludzkich, tłum. z włosk. "Civilta Cattolica; " Revue de Fribourg, styczeń z 1908 r. art. p. t. De la Crémation i specyalne dzielo p. t. Inhumation et Crémation par le Dr. Is. Bauvens 2 t. Bruxelles. 1891 r. Flügge K., Zarys hygieny, tłum. Dr. Wład. Chodecki. Warszawa 1910).

X. A. F.

Kremacya u Hebrajczyków. Przy grzebaniu ciał Żydzi nie mieli specyainych ceremonij. Starali się odbywać ten smutny obrzed jak najuroczyściej; namaszczano ciała aromatycznemi ziołami, urządzano wspaniałe mary, wszelakimi sposobami starano się okazywać boleść po umarłym. Według Talmudu najbied-Społeczeństwa jednak miały się na niejszy nawet izraelita przy pogrzebie baczności. Duchowieństwo świeckie i swojej żony powinien był mieć dwóch

grających na flecie żalosne melodye i je- | fall. Tamże 1861; Israel, das Vorbild dną płaczkę. Kremacyi zwłok u He brajczyków nie było w zwyczaju, gdyż uważali to sobie za największą hańbę, a razem za rzecz bezbożną i zabobonaą. (Por. Talmud Msch. Aboda sara 1, 3; Tacitus, Hist. V, 5, 4) Na spalenie zwłok skazywało prawo w razach wyjatkowych, dla powiekszenia stopnia kary za występek popełniony. (Lev. XX, 14; XXI, 9; Jos, VII, 15, 25). Palono też czasami na wojnie ciała umarłych dla zapobieżenia zniewagom i szerzeniu się zarazy. (I Sam. XXXI, 12; Amos VI, 10). W II Parał. XVI, 14; XXI, 19; Jer. XXXIV, 5 jest mowa o paleniu ziół przy pogrzebie, ale bynajmniej nie o kremacyi ciał. (Por. J. D. Michaelis, De combustione et humatione mortuorum apud Hebraeos, I, p. 225 ss.: X. M. Godlewski, Archeologia Biblij a. Warszawa, 1903, t. II, cz. II, str. 65-67; Fr. Xav. Kortleitner, Archeologiae biblicae summarium, Oeniponte, 1906, pag. 324-329). X. R. J.

Krementz Filip bp Warmii, ur. w r. 1819 w Koblencyi, teologie studyowal od r. 1837 w Bonn, w r. 1840 wstąpił do seminaryum w Trewirze i w 1842 wyświęcony został na kaplana, w 1847 został proboszczem u św. Kastora w Koblencyi, gdzie zajaśniał gorliwością pasterską w zakładaniu pobożnych stowarzyszeń i instytucyj miłosierdzia chijańskieg), powierzając ich kierunek rozmaitym zgromadzeniom zakonnym. Odznaczył się też jako kaznodzieja wybitny i chetnie słuchany; spełniał przytem różne obowiązki kościelne, powszechnym wszędzie otaczany szacunkiem. W r. 1867 po śmierci ks. Józefa Ambrożego Geritz'a bpa Warmii został mianowany jego następcą i w r. następnym kon-Przy zamknięciu soboru sekrowany. watykańskiego w r. 1870, K. jako wierny syn Kła, śmiało wystąpił do walki z przeciwnikami prawdy i wielu księży opornych dekretom o niemylności soboru w swej dyecezyi zasuspendował i przez to wszedł w konflikt z rządem pruskim. W r. 1885 K. został następcą arcybpa Melchersa w Kolonii, w 1893 krdłem, † w r. 1899 w Kolonii. Napisal: Das Haus Gottes. Coblenz 1854; Die Stadt

der Kirche Mainz 1865; Das Evangelium im Buche Genesis etc. Coblenz 1867; Das Leben Jesu, Die Prophetie der Geschichte seiner Kirche. Freiburg 1869; Die Grundlinie zur Tamże 1875; Geschichtstypik. Leiden der Kirche und deren Urbild. Braunsberg. 1877-listy pasterskie i inne. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regen-b. 1883, t. II, str. 676; Buchberger, Kirchliches Handlexikon,. München 1908. t. II, k. 496).

Kremer Józef, filozof polski, ur. w r. 1806 w Krakowie, † w 1857 tamże. Po ukończeniu akademii jagiellońskiej ze stopniem dra obojga praw i filozofii, zwiedził uniwersytety w Berlinie, Heidelbergu, Paryżu. W r. 1830 wrócił de Krakowa, lecz zawód prawniczy nie przypadał do przekonań K-a; przez lat 10 prowadził założony przez siebie pensyonat. Od r. 1847 wykładal na uniw. jagiellońskim filozofję, jako zastępca, od r. zaś 1850 – jako zwyczajny profesor. Z licznych prac naukowych K-a wymienie należy przedewszystkiem jego dzieło filozoficzne: Wykład systemalyczny filozofii. Kraków 1840, t. I; Wilno 1852, t. II; jest to pierwsze polskie opracowanie wszystkich niemal dzialów filozofii. K. uczeń Hegla stara się jego naukę pogodzić z religią przez oczyszczenie systematu Heglowskiego z panteizmu. Z. innych prac cenne sa: Listy z Krakowa. Kraków 1843, t. III i III: Wilno 1855; wyd. 2:ie 1871, Podróż do Włoch. Wilno 1859 - 64, 5 tomów; Najnowsze nauki o duszy w "Bibl. Warsz" 1860; Początki logiki dla szkół średnich. Kraków 1876. Wydanie zbiorowe dzieł K-a wyszło w Warszawie pod redakcya Struvego. (Por. S. Orgelbranda, Encykl. powsz. 1900, t. VIII, str. 605).

Kremsmünster glosne opactwo benedyktyńskie, w pobliżu miasteczka Krems w Górnej Austryi, założone przez ks. bawarskiego Tossilona II 777 r. Pierwsi za-konnicy przybyli tutaj z Niederaltaich z Bawaryi. Klasztor obdarzony hojnie przez Karola W. i innych zasłynał wnet w całej dyecezyi Passau, lecz w X w. został przez Węgrów zburzony, auf dem Berge od. Offenbarung u. Ab. dobra zaś jako stolowe oddane bpowi pasawskiemu. W r. 1013 został klazz-tor przez opata z Niederaltaich Sigmara, ucznia Godeharda wskrzeszony. Wnet jednak nastapiło rozluźnienie karności i dopiero opat Fryderyk v. Aich (1275-1325) doprowadził go do stanu kwitnącego. Zalożył też on najsłynniejszą na owe czasy szkołę przepisywaczy, wybudował kł i przyozdobił wspaniałemi małowidłami na szkle, zmodernizowanemi wszakże 1671 r. Opat Placyd Buchauer (1644-1649) założył gimnazyum, studyum teol, - filozoficzne (zniesione 1783 za Józefa II). Opat Aleks, Fixlmillner (1731-1759) założył liceum, akademie wraz ze szkolą dla szlachty, wreszcie zbudował obserwatoryum astronomiczne. Seminaryum oraz liceum w K. cieszy się dotąd wysokiem uznaniem. Za panowania Józefa II, K. zdołało się oprzeć zachciankom reformatorskim cesarza i zachowało swoje prawa i instytucye Obecnie K. posiada 28 inkor-porowanych parafii z 93 kaplanami, oraz slynne gimnazyum. Biblioteka liczy 60,000 tomów. (Por. Teod. Hagn, D. Wirken d. Bened. Abiei K. für Wissenschaft, Kunst u. Jugendbildung, Linz 1848; Lindner, Monasticon Salcburg. z literaturą Salzb. 1907; Pössinger, D. Bened. Abtei K., 1906). (Ch.).

Krener Jan ks. kompozytor polski z XVII w. dyrygent Rorantystów od r. 1629 do 1630. Utwory muzyczne K.msze i motety przechowują się w księgach roranckich na Wawelu. (Por. Surzyński Józef ks. dr., Muzyka figuralra w kościołach polsk. od XV do XVIII w. 8-a, str. 39).

Krepicensis Maryan, dominikanin z prowincyi ruskiej, magister teologii regens studyum generalnego we Lwowie, naznaczony na ten urząd przez kapitułę generalna w Bononii w r. 1615 odbytej, przeor prowincyi swojej, w r. 1620 mianowany prowincyalem, następnie w r. 1629 wysłany został do Rzymu jako legat definitor, gdzie zasiadał na kapitule generalnej Zakonu. † we Lwowie. Przypisują mu pisma o filozofii i teologii. (Por. Okolski, Russia Florida, str. 40, 53 i 144; Quetif et Echard, Scriptores Ord. Praedicatorum. Lut. Parisiorum. 1721, fol., t. II, str. 755; nowi l. K. zagarnąwszy władzę konsu-

Jocher, Obraz bibliogr. hist. Wilno 1842, t. II, str. 58).

Krescencya św. męczenniczka w Lukanii, z pochodzenia była sycylianka, poślubiona św. Modestowi. Wychowała ona w wierze chijańskiej i w pobożności Wita który już w młodości słynał wiel kiemi cnotami. Ojciec Wita Hylas po-ganin, usiłował skłonić go do wyrzeczenia się wiary w Chrystusa. K. wraz z św. Modestem wyrwała go z rak bezbożnego ojca i wszystko troje schronili sie do Włoch, lecz w Lukanii zostali uwięzieni. Stawieni przed sędzia i oskarżeni o wyznawanie wiary katolickiej, po wycierpieniu straszliwych tortur, skazani zostali na śmierć za Dyoklecyana w końcu III w. Swieto 15 czerwca. (Por. Bollandus; Mabillon, IV siècle benéd.; Pétin, Dict. hagiogr. t. I, k. 664; Bolland., Bibl. hagiogr. latina. Bruxellis 1900, t. II, str. 1257 i nast.).

Krescencya Marya błog., ur. 20 paźdz. 1682 r. w Kaufbeuern w dyec. Augsburskiej. Ojciec jej tkacz Maciej Höss, ubogi lecz wielce pobożny, rozmiłowany w rozpamiętywaniu Męki Pańskiej, w tym duchu wychował i córkę, to też Bóg wcześnie obdarzył ja darem uniesień i objawień. Za boskiem wskazaniem wstąpiła do klasztoru Trynitarek Kaufbeuern, gdzie wnet zasłynęla pobożnością i umartwieniem. miętywała szczególnie tajemnicę Trójcy Przenajśw. Jej objawienia ściągały do niej wiele osób m. i. biskupów, a nawet ces. Marya Teresa kilkakrotnie zasiegała jej rady. † 5 kwiet. 1744 r. Do jej grobu liczne odbywały się pielgrzymki. Bp Klemens Wacław Augsburski rozpoczął jej proces beatyfikacyjny 1775 r. Po długiej przerwie tytuł błogosławionej został jej przyznany 7 paídz. 1900 r. (Por. J. Jeiler, Leben d. ehrw. Maria Crescencia v. Kaufbeuern, Dülmen, 6 wyd. 1901 r.; A. Schröder wydał akta jej procesu w Hagiograph. Jahresbuch 1903 r.).

Krescencyusz—K.I zwany także Censius de Theodora, syn Teodory hr. na Tusculum, której rodzina zawładnąwszy rządami Rzymu, obsadzała stolicę Aplską swymi protegowanymi, a jednocześnie podtrzymywała opozycyę pko ces. Otto-

od tego, że zbuntowawszy się pko Ottonowi I, wyniósł na stolice pską krdła Franko jako Bonifacego VII, prawowi-tego zaś pża Benedykta VI wtrącił do więzienia, gdzie go zagłodzono lub zamordowano. Sami Rzymianie jednak zmusili Bonifacego VII do ucieczki, a Benedykt VII za zgoda ces. Ottona II wstapił na tron pski (974—983). Po-waga jednak cesarska spoczywała we Włoszech na kruchych podstawach, Ces. Otton II. został w dolnych Włoszech przez Saracenów sromotnie pokonany w 982. W październiku zaś 983 r. † pż Benedykt VII, a w tymże roku i cesarz Otton II osadziwszy wprzódy na tronie pskim Jana XIV. Pż ten utrzymał się przy władzy dopóki go osłaniała cesarzowa wdowa Teofano, gdy jednak ta 984 udala sie do Niemiec, powrócił Bonifacy VII i popierany przez potężne stronnictwo Marozyi czyli Krescencyuszów. Jana XIV uwięziono i zamordowano. W r. 984 † jednak Bonifacy VII, a na stolicy Aplskiej zasiadł Jan XV. Tymczasem Kr. pokonany schronił się do Alessio, gdzie zakończył żywot 7-go lipca 984 go r, jako mnich pokutują-cy za swoje grzechy. Stronnictwo Krzscencyuszów wszakże nie dało za wygrane i na widownie występuje syn poprzedniego:

K. II Jan zw. Nomentański. Ten zagarnąwszy władze i godność konsula zniewolił absolutnymi rządami swymi Jana XV do ucieczki do Tuscyi, skąd uż wezwał pomocy z Niemiec. Przybycie cezarowej Teofano zaprowadziło chwilowo porządek i K. poddał się pżowi. Z chwila odjazdu cesarzowej do Niemiec, wszystko wróciło do dawnego, K. zniewalał pża do olbrzymich opłat, przez co rodziło się podejrzenie o niesłychanej chciwości Jana XV. Ostatecznie pż był zmuszony wezwać pomocy Ottona III króla Longobardów. Zanim Otton przybył pż życie zakończył (996 r.). Za poparciem Ottona na stolicy Aplskiej zasiadł jego bratanek Bruno, jako Grzegorz V, który królowi nałożył korone cesarską. Postanowiono K-a ukarać za popełnione zbrodnie i na przyszłość uczynić nieszkodliwym. Za wstawieniem się pża poprzestano na niewierność pżowi i cesarzowi. K. korzy- tach w Jerozolimie. Odwiedził też tę

la, rozpoczał swoje samozwańcze rządy stając z niechęci Rzymian do pża, jako cudzoziemca, niepomny przysięgi wszczął rewolucyę, zniewolił Grzegorza V do ucieczki, a na miejsce jego csadził greka arbpa Piacenzy Jana Philagatosa, który przybral imię Jana XVI. Otton przybył 997 r. z olbrzymią armia do Włoch. Tymczasem synod w Pizie rzucił klatwe na antipża Jana i K-a. Rzymianie otworzyli bramy wojsku cesarskiemu; twierdza ś. Aniola została oblężona. Pojmanego Jana ukarano strasznie: oślepionemu obcieto nos i jezyk, obwożono na ośle po ulicach Rzymu, wreszcie wtracono do klasztoru. Daremnie błagał za nim 88 starzec mnich św. Nil, rozgoryczenie było tak straszne, że wobec ducha czasu wyrodziło się w okrucieństwo. K. na szczycie wieży zamkowej został ściety, a ciało jego powieszono na szubienicy. Wraz z nim ścięto 12 jego towarzyszy. K. został pochowany w kle ś. Pankracego, gdzie istnieje dotad jego nagrobek.

K. III Jan po śmierci Grzegorza V zapanował (1002 r.) nad Rzymem, a potomkowie jego za Benedykta VIII doszli do znacznego wpływu i zajęli twierdzę ś. Anioła, skąd ich wyparł hr. Tuscyi i ostatecznie potęgę Krescencyuszów złamał. (Por. Möller, Gesch. d. Mittelalters; Życiorysy odnośnych pży w Podr. Lnc. klnej; Uhlriz, Jahb. d. deutsch. Reiches unter Otto II u. III 1902. Gregorovius, Gesch. d. Stadt Rom III, str. 364, wyd. 5, Stuttgart

1903).

(Ch.).

Krescencyusz cynik ob. Crescentius.

Krescens ob. Crescens.

Kreta (gr. Κρήτη, tur. Kirid, Kriti, wł. Candia) wielka wyspa na morzu Śródziemnem, 70 mil długa i 16 szeroka, od czasów Metella podlegała panowaniu Rzymskiemu, za czasów cesarza Augusta otrzymała nazwę prowincyi prokonsularnej (Tacitus, Annal. 3, 38). W Piśmie św. jest wzmianka o Krecie w I Machab. X, 67 z powodu Deme-tryusza II Nikatora. Światło wiary chrześcijańskiej przenikło tu dość prędko, bo wkrótce po Zesłaniu Ducha św., zawielkiej karze i przysiędze złożonej na niesione przez tych, którzy byli na świę-

wyspę i św. Pawel Ap. i tam ustano- stadzie, gdzie też otrzymał doktorat a wil Tytusa pierwszym biskupem (Tit. I, 5). Niegdyś Kreta i wskutek urodzajnej gleby i dla korzystnego po-lożenia pod względem handlowym na-leżała do najbogatszych krain. Mieszkali tam przeważnie Grecy, ale byli też i Zydzi. W parze z bogactwem rozwijało się na Krecie wśród mieszkańców wielkie zepsucie obyczajów (Tit. I, 13). Na Krecie według Iliady (2, 649) miało być do stu miast. W Piśmie św. spotykamy wzmiankę o miastach: Gortyna (I Mach. XV, 23), Lasaea albo Thalassa (Act. Ap. XXVII, 8), Phoenice i Salmones. W r. 395 e. chrz. Kreta dostala się pod rządy Byzancyum. Od r. 823 do 961 władali Kreta Saraceni, Lexic. I, 382; Roth, Augsburges Rea wtedy znów powróciła pod panowanie formations Gesch. München 1881). greckie. W r. 1204 zawładneli Kretą Krzyżowcy i przez Bonifacego z Monteferatu odstąpili ją Wenecyanom. W r. 1668 zdobyli ja Turcy. Odtad wyspa ta chyli się do zupelnej ruiny. Ludność chrześcijańska doznaje wiele ucisków od muzułmanów, ponosi wielkie ciężary. Wskutek tego pomiędzy Kreteńczykami i Turkami wrzała prawie cały czas wal-ka o niepodległość Krety, aż wreszcie w r. 1898 sułtan Abdul Hamid nadał tej wyspie zupełne usamowolnienie. Protektorat nad Kretą objęły: Anglia, Francya, Rosya i Włochy. Gubernatorem generalnym został królewicz grecki Jerzy, który dłuższy czas to stanowisko Obecnie K. jest znowu przedmiotem niepokoju całej Europy. (Por. M. Hagen S. J., *Lexicon* (Por. M. Hagen S. J., Lexicon biblicum, t. I, p. 1009-1010; Perroz, L'ile de Crete, Paris, 1867; Spratt, Travels and researches in Crete, Londyn, 2 t., 1867; Bothmer, Krete in Vergangenheit, Lipsk, 1899).

Kretkowski Feliks, bp chełmiński żył w XVIII w., był przedtem archidyakonem chełmińskim, kanclerzem kujawskim, administratorem, a w r. 1723 bpem chełmińskim. † w r. 1730.

Kretz (Cretzius) Maciej, przeciwnik reformacyi, ur. ok. r. 1480 w Hauenstetten pod Augsburgiem, studyował w Wiedniu i Tubindze, poczem był od r. 1513—16 profesorem młodych zakonników w Polling, następnie r. 1518 został prof. filozofii w Gregorianum w Ingol- fe oder Beiträge zur altchristl. Kir-

zarazem wszedł w bliższe stosunki z Eckiem, Faberem i in., którzy walczyli w obronie Kła. Skutkiem tego bp augs-burski powołał K a na kaznodzieję katedral. (1521-31). Kazania K,-a z których kilka wyszło drukiem wywierały potężny wpływ, to też wrogowie Kła dokładali wszelkich starań, aby go usunąć ze stanowiska. Gdy protestantyzm zyskiwał sobie coraz większą przawagę, K. opuścił miasto i przybył do Monachium gdzie został kaznodzieją przy kle N. M. P. i dziekanem u ś. Kastulusa. Tutaj † 1543 r. Z pism jego wielce jest interesu-jace: Sermon v. d. Türkenzug zu Moosburg. (Por. Kobolt, Gelehrten

Kreutz Karol ob. Kreitz Karol. Kreuz bpstwo grecko - katol. ob. Gran, 12.

Kreuza Leon (Rzemiski) z przydomkiem Beyda, pierwszy arcbp. smoleński i czernichowski unicki, ur. w drugiej po-łowie XVI w., wstąpił do Bazylianów w Wilnie, był przełożonym klasztoru św. Trójcy. Przed 1617 r. obrany archimandryta, w latach 1621-3 obrany dwukrotnie na proto-archimandryte Bazylianów. R. 1625 został arcybpem. Wykształcony w teologii, przywiązany do Kła Katolickiego, urzadzał Colloquia z duchowieństwem ortodoksyjnem wschodniem. Umarł 1639 r. w Smoleńsku. Napisał: Obrona jedności cerkiewnej albo dowody, któremi się pokazuje, że grecka cerkiew z łacińską ma być zjednoczona. Wilno. 1617 (Por. J. Bartoszewicz, Szkic dziejów Kła ruskiego w Polsce, Kraków 1880; Maciejowski, Piśm. polskie, III, 626; Siarczyński Fr. Obraz wieku panow. Zygmunta III, t. I; Estreicher, Bibl. pol. XX, 259,

X. S. G.

Kreuzer Jan Piotr, pisarz katolicki, w szczególności o sztuce chijańskiej, ur. w r. 1795 w Kolonii, studyował czas jakiś filologję, był wieloletnim profesorem w gimnazyum w Kolonii, w r. 1865 usunął się w stan spoczynku i † tamże w r. 1870. Napisal: Kölner Dombrie-

chenbaukunst.Berlin, 1844; Der christl. Kirchenbau, seine Geschichte etc. Bonn 1851, 2 tomy; Bildnerbuch, als Leit-faden für Kunstschulen etc. Paderborn 1863; Dreikönigenbuch, Bonn 1834, i w. inn. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, 8-o, t. II, str. 678).

Krew Przenaiświetsza Zbawiciela, "droga Krew... Baranka niezmazanego i niepokalanego Chrystusa" (I Petr. I, 19. Ob. też Hebr. IX, 14) słusznie odbiera:

I cześć najwyższa (cultus latriae) w Kościele katolickim.

Albowiem 1-o jest ona cząstką świętego człowieczeństwa Chrystusowego. Człowieczeństwo zaś Chrystusa ze względu na zjednoczenie hipostatyczne ze Słowem odbiera cześć najwyższa (cultus latriae in se), lecz nie "propter se," al-bowiem motywem tej czci (obiectum formale) jest Bóstwo Chrystusowe.

2-o Zwłaszcza, że Pismo św. nazywa Krew Jezusa "drogą" (Sanguis pretiosissimus); "zapłatą wielką" więc cena odkupienia, ofiara za grzechy nasze (I Corinth. VI, 20, VII, 23; Hebr. IX, 14; I Petr. I, 19; Apoc. I, 5; V, 9).

2-o Gdy zaś Sobór Trydencki (Se-s. XIII, c. 3) orzekł, że w Najśw. Sakramencie krew Jezusa jest tak samo pod postacia wina, jak i ciało pod postacia chleba, (Por. Denzinger — Bannwart., Enchiridion Symbolorum... Friburgi Brisg., 1908, n. 876, 884, 885), teologowie katoliccy jednozgodnie nauczają, że Krew przenajświetsza Jezusa jest bezpośrednio złaczona z Bóstwem (Słowem). a zatem cześć najwyższa słusznie jej sie należy.

Do kwestyi spornych w teologii należało dawniej zagadnienie o Krwi Jezusa, wylanej na krzyżu. Zwłaszcza za pontyfikatu pża Piusa II (1458— 1464) Franciszkanie (jak Jakób della Marca w Brescii) głosili, że "triduo mor tis" Bóstwo nie było złączone z krwią Jezusa, wylana na krzyżu; Dominikanie zdanie to nazywali herezyą, potępiona przez pża Klemensa VI-go w dekrecie do wielk. inkwizytora Aragonii, Mikolaja Roselli. (Dekretu tego nie przechowano). Pż Pius II zarządził w tej

razie pogladu pewnego nie ustalono, bulla Ineffabilis Summi providentia Patris (1 Aug. 1464) zabronil o tej kwestyi dysputować i zdań głoszonych nazywać herezya, dopóki Stolica Apost. sprawy nie rozstrzygnie. (Denzinger-Bannwart, op. c., n. 718). Rozstrzygającego dekretu pže dotad nie wydali.

A jednak po Soborze Trydenckim (ob. wyżej 3-o) przeważa w teologii zdanie że Bóstwo pozostało złączone z krwią, wylaną na krzyżu "triduo mortis. Krew te ożywioną posiadał Chrystus Pan zmartwychwstały; czastki Krwi, pozostalej na narzedziach meki Pańskiej itp. najpewniej odeszły od zjednoczenia hypostatycznego w Chrystusie. (Por. Franc. Collii, Liber de Sanguine Christi, Mediolani, 1612; De Lugo, De incorn.. disp. 14; Noldin S. J. art. u W. W. t. II, k. 926-928; J. Müller S. J., De Verbo Incarnato. Prima pars. Christologia, Liber in usum auditorum privatum ordinatus. Oeniponte, 1904, p. 264-265; Ad. Tanquerey, Synopsis Theol. Dogm. Specialis t. I, Tornaci..., 1905, p. 483, adnot. 1; Schmid, Dog matische Gesichtsp. über die Verehrung des kost. Blut. w Brixener Konferenzblatt. III, 1891, p. 33, 65 .; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1807, t. I, k. 670).

II. Relikwie Krwi Przenajświetszej Zbawiciela przechowano na narzedziach męki Pańskiej i w specyalnych naczyniach, które czcia otaczają w Jerozolimie, Rzymie, Mantui, Brügge, Reichenau, Stams (Tyrol) i gdziein dziej.

Dowodów historycznych o relikwiach krwi Jezusowej z okresu 00. Kła nie posiadamy, słusznie jednak Bollandysci (Acta Mart., II, 378), Jox (W. W. t. II, 928—930) i inni zwracaja uwagę na to, że OO. Kla nauczając o rzeczywistości krwi Jezusa w Najśw. Sakramencie, mniej pisali o relikwiarzach z Krwią Jezusa. A jednak zapobiegliwość pierwszych chrześcijan w zbieraniu krwi św. św. Męczenników, każe przypuszczać, że i Krew najśw. Zbawiciela na krzyżu zebrano w osobne naczynia. Wprawdzie legenda o św. Gralu (ob. art. Gral), czyli naczyniu, w którem Nikodem miał zebrać Krew Jemateryi publiczną dyspute, lecz gdy na- zusa, opiera się na apokryfach,—to jednak przeświadczenie o istnieniu reli- 1928-932; Buchberger, art. cyt. wykwi Krwi Pańskiej opiera się na powszechnej tradycyi całego Wschodu. Menologium Graecum poucza, że pustelnik Barypsabas (IV w.) posiadał naczynie z Krwią Zbawiciela (Ob. Bolland., Acta Septemb., III, 494). Akta z VI w. (zdaniem Leona Allatiusa, O. Stiltinga i in.) wskazują, że naczynie z Krwią Jezusa od Barypsabasa przeszlo do kła Konstplskiego. Zdanie to potwierdza św. German, arcybp Konstplski (715-730) w dz. In myst. Theor. rer. eccl., (Bibl PP. Graec., II, 150) i slynny Metaphrastes (X w.). (Por. Combéfis, Bibliotheca Patrum, III, 952...; VIII, 88...). Dokument z 950 r. opowiada o przeniesieniu takiej relikwi z Jerozolimy, jako daru dla Karola W.; część tej relikwii złożono w Reichenau (Baden), do dziś dnia tam czczonej (Por. Mabillon, Annales, III, 699; Monumenta Germaniae, IV, 445: Translatio Sanguinis Domini; V, 112; VI, 20 in.). Do Francyi relikwiarz z Krwia Zbawiciela przesłał król Balduin z Konstpla do króla św. Ludwika (Du Breull, Theatr. antiq., Paris 1, 103). Hr. Dietrich z Alzacyi w 1148 r. umieścił też relikwie w Brügge we Flandryi (Por. C. C., Essai sur l'histoire du Saint Sang... Bruges, 1850). Patryarcha Jerozolimski ok. 1247 r. przesiał podobna relikwie Henrykowi III, królowi angielskiemu; autentyczność jej uznał Synod nacyonalny angielski w 1247 r. (Por. Matth. Paris., *Histor. Angl.*, ed. Wats, Londini, 1840, p. 735...), O relikwii, przechowanej w Weingarten (ks. Würtemberskie) ob. Fr. Schurer, Das heilige Blut in Weingarten und seine Verehrung, Waldsee, 1880. Por. tež Das heilige Land. Organ des Vereins vom heiligen Grabe, Köln, 1879, t. XXIII, 5, p. 150.

Co zaś do cz ci, jaką ta relikwia odbiera, teologowie zgodnie nauczają, że ponieważ Słowo nie zostaje z temi cząstkami krwi w zjednoczeniu hypostatycznem, stad też należy się cześć najwyższa, lecz wzgledna (cultus relativus seu respectivus latriae) t. j. odnosząca się do P. Jezusa, jak np- cześć krzyża św. i t. p. (Por. prace A. Jox'a, Die Reliquien des kostbaren Blutes unseres götlichen Heilandes, Luxemburg, 5-0 Cyste 1880; tegož art. w W. W. t. II, k. sw. z r. 1653.

żej).

III. Krwi przenajświętszej zakony:

1-o Kongregacya misyonakrwi Przenajśw., (Bufalini). Założył ją Kasper del Bufalo, urodzony w 1786 r. w Rzymie, kanonik od św. Marka. Bufalo z czcią tej tajemnicy połączył prace misyjna nad ludem i założył pięć domów kongregacyjnych w 1821 r. w państwie klnem. Z Włoch kongregacya przeszła do Niemiec i do Ameryki. Bufalo † 1837 r. w Rzymie, oto-W 1841 r. konczony sława świetości. gregacyę te zatwierdziła St. Ap. Jeneneral rezyduje w Rzymie przy kle S. Maria in Trivio. W Ameryce posiada prowincyala w arch. Cincinnati; ognisko misyjne w dyec. Sacramento. Dzięki wpływom Bufalo pż Pius IX święto Krwi Najdroższej rozciągnął do całego Kla, jako festum dx. 2 cl., obchodzone w 1-a niedzielę lipca. (Por. W. W. t. 11, k. 932; Theologisch. prakt. Quartalschrift; Linz, t. 54, 1001, p. 974...; Heimbucher, Die Orden und Kongregationen der kath. Kirche, Paderborn, 1907, II, p. 388...; Hergenröther, Hist, powsz. Kościoła kat , Warszawa, 1904. t. XVII, str. 168; Buchberger, dz. cyt,. t. I, k. 670).

2-o Siostry czcicielki Krwi Przenajśw. (Adoratrici del divin Sangue) założył również Kacper del Bufalo za pośrednictwem Maryi di Mattia w 1834 r. Od r. 1855 Zgromadzenie to zajmuje się młodzieżą żeńską i uczynkami milosierdzia. Dom macierzysty posiada w Rzymie, w Bośni: Nazaret-Piesak i kilka domów w Ameryce.

3-o Kongregacya córek Krwi Przenajdroższej Zbawiciela czyli Sióstr miłości chrześcijańskiej założona w 1862 r. w Sittard przez Marye Spickermans, w 1890 r. uzyskala zatwierdzenie klne. Cel-nauczanie młodz eży i posługiwanie chorym. Dom macierzysty w Koningsborch w Holandyi.

4-o Augustyanki Krwi Przenajśw., założone w 1823 r. w Arras, zajmują się pielęgnowaniem chorych.

5-o Cysterki Krwi Przenaj-

6-o Rycerzy od Krwi Prze- consequendam salutem aeternam necesnajśw. założył w 1608 r. Wincenty I sariae. (Por. Sommervogel, Bibliothė-ks. Mantui. Pż Pawel V zatwierdził que de la Comp. 1904, t. IV, k. 1242 zloty z medalem, na którym dwaj aniołowie unosza kielich z kroplami krwi.

7-o Siostry misyjne Krwi Przenajśw., 3-i zakon Trapistek, założony w 1885 r. przez opata Franciszka Pfannera w Marianhill (Afryka Południowa); w 1887 r. Zgromadzenie uzyskało aprobatę bpia. Dom macierzysty posiada w Beeken Donk w Hollandyi.

Arcybractwo Przenajśw. Krwi (ob. art. pod tym też tytulem).

Bibliografia odnośnie do n. 2-7: Schneider, Rescripta authen. 1885, p. 292..., 549; W. W. t. II, k. 932— 933; Beringer, Die Ablässe, ihr Wesen und ihr Gebrauch, Paderborn, 1900, 12 Aufg., p. 607...; Heimbucher, dz. cyt., t. II, p. 563; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 670-671).

X. C. S.

Kreyda Floryan, ur. 1680, pijar, nauczyciel w kolegium Chełmskiem, pisał eulogie łacińskie na cześć M. B., wydał kilka panegiryków po łacinie na cześć rodzin Krasińskich, Lubomirskich (Estreicher, Bibl. Pol. XX).

Krevsell Marcin S. J. z pochodzenia czech, ur. w r. 1665, odbył nowicyat w Krakowie od r. 1679. Uczył filozofii, przeważnie jednak poświęcił się kaznodziejstwu; kazał po niemiecku z wielkim pożytkiem słuchaczów. Był to maż surowej zakonnej moralności, gorliwy obrońca wiary. † w Marienburgu w r. 1714. Napisal m. i. Quotidianus mortis monitor. Olivae 1694; Divina personalis Christianorum Trinitas contra Trinitas tem Nominum in Deitate Non-Christianam etc. Olivae 1702, 4-o; Das unfürsichtige mit seinen Lehr. etc. Braunsberg 1711. 4-o; Toż po łacinie. Brunsbergae 1712, 4-o, i w. in. Nadto zostawił w rekopisie: Verus Christianorum Jesus contra falsum Mennonis etc.; Genuinum antiquae christianorum... florentis Religionis prototypon etc.;

Zakon, który miał bronić religii, St. i nast., Brown, Biblioteka pis. ass. Ap. i kraju. Oznaka rycerzy: łańcuch polsk. Poznań 1862, 8-o, str. 240).

Krężyłowski Jedrzej F. J., ur. w Ma-łopolsce w r. 1605, wstapił do Zakonu w r. 1625, uczył humaniorów, retoryki i teologii moralnej, spelniał też obowiazki ministra w różnych kolegiach, wreszcie był rektorem w Krośnie: † w Przemyślu w r. 1676. Będąc już starcem przełożył z łacińskiego wiele dzielek które pozostały w rekopisie. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1243; Brown, Biblioteka. 1862, str. 241).

Kreuz bpstwo w Chorwacyi ob. art. Krzyżewac.

Krick Ludwik Henryk ks. dr. teologii, kanonik katedralny w Passawie, pisze wiele w zakresie prawa kanonicznego i homiletyki, redaktor "Theol. prak. Monatsschrift" ur. w r. 1834 w Passawie. Napisal: Handbuch der Verwalt. des kath. Pfarramtes. 1895; wyd. 2-ie 1903; Handb. der Verwaltung des Kirchenvermögens in Bayern. 1904, wyd. 4-e; Der kirchl. Brautunterricht. 1883, wyd. 4-e, 1904; Die Tugenden, 48 christliche Kanzelvortr. 1891; Necrologium cleri dioec. Passaviensis. 1903; Personalstand der im J. 1803 aufgehobenen Stifte u. Klöster in Bisthum Passau. 1903; nadto był wydawcą 5 tomowego dziela Handb. f. die P/arramtl. Geschäftsfürung im Kgr. Bayern, i w. in. (Por. Keiter, Kathol. Literatur-Kalender. Essen-Ruhr 1910, str. 238).

Krieg Korneliusz ks. dr. teologii i filoz., zwyczajny profesor uniw. we Fryburgu, pralat Jego Swiatobliwości, ur. w r. 1839 w Weisenbach. Grundriss der röm. Altertümer. 1873; wyd. 3-ie 1889; Monotheismus der Offenbarung u. das Heidentum. 1880; Die theologische Schrif. des Boethius. 1884; *Liturg. Bestrebung* im Karoling. Zeitalter. 1889; *Lehrb. der Pädagogik.* 1893; wyd. 3-ie 1905; *Das* Buch von den hl. vierzehn Nothelfern. 1885; Encyklopädie der theol. Sacratiores Thermae infantibus ad Wiss. 1899; Wiss. der Seelenleitung oder Pastoraltheologie. 2 tomy, 1904 diktińkého na Slovanech; Stručný pře07; Christl.-kath. prakt.Theol. 1906;
wyd. 2-ie 1909, i inne. (Por, Keiter,
Kath. Literat.-Kalender. Essen-Ruhr
1910, str. 239).

diktińkého na Slovanech; Stručný přehled veškeré literatury jihoslovanské;
Ueber die Ursitze Ausbreitung u.
erste Entwickelung der Slaven, 1857.
Rěčník latinsko-německý hrvatski,

Krier Jan Bernard. Ur. 13 marca 1835 w Düdelingen w ks. Luksemburskiem; wyświęcony na kaplana 1857, od r. 1872 był do zgonu (4 marca 1900) dyrektorem bpiego konwiktu: sprawował też urząd gen. wikaryusza, a 24 lipca 1897 mianował go Leon XIII swoim tajnym szambelanem. Napisał: Leben des hl. Willibrord, 3 wyd. 1876; Springprozession... in Echternach, 3 wyd. 1876; nadto 5 seryj konferencyi dla uczniów, jako to: Das Studium und die Privatlecture, 5 wyd 1904; Der Beruf, 4 wyd. 1909; Die Höfflichkeit, 7 wyd. 1909; Der Geist des Konvikts, 2 wyd. 1900; Der Gehorsam., 1903. Pożyteczne, pełne treści te prace zasługują na przyswojenie ich naszej społeczności.

Krishanicz Jerzy, pisarz południowosłowiański, panslawista, ur. 1617 r., należał do kongregacyi Hieronimitów i występował przeciw schyzmie. Był w Rossyi, ale 1661 r. zesłany został do Tobolska. Na Syberyi napisał K. o reformach w państwie Rosyjskiem, o sekciarstwie i traktat "Uber die Vorsehung." W pismach swych obwiniał carów Aleksego i Fedora. W 1676 r. powrócił z wygnania. Pracował na polu językoznawstwa. Dzieła zbiorowe K-a wydał Bezsonow w Moskwie 1859—60. (Por. Jagić i Kukuljewić w wydaw. Akademii Zagrzebskiej i Bezsonwa "Prawosławnoje Obozrenije," 1870)

Krisznagur bpstwo w Indyach ob. art. Kisznagor.

Kritopulos ob Metrophanes.

Križek Wacław, pisarz czeski, ur. 1833, po ukończeniu gimnazyum w Klatowach, wstąpił do Benedyktynów w Pradze, następnie porzucił klasztor i i studyował filologię słowiańską na uniwersytecie w Pradze. W 1855 został suplentem przy gimnazyum w Warażdynie w Chorwacyi, od r. 1860 w Litomierzycach. W 1862 został dyrektorem gimnazyum w Taborze. Umarł 1881 r. Napisał: Nastin dějin klaštera Bene-

diktinkého na Slovanech; Stručný přehled veškeré literatury jihoslovanské; Ueber die Ursitze Ausbreitung u. erste Entwickelung der Slaven, 1857. Rěčnik latinsko-německý hrvatski, 1861; Latinsko-česka-německy slovnik, Praga, 1862; Anthologia jihoslovanskà, Praga 1862; Das Realgymnasium erörtet vom Standpunkte einer Reform des österreichischen Mittelschulwesens, 1872; Dějiny narodu slovanských v přehledu synchronistyckem, Tabor 1872; Statistika cisařství Rakouského, Praga 1874; Stručny, dějepis říše Rakowsko-Uherske, Praga 1885. (Naucu. Slov.).

X. S. G.

Kroacya. ob. art. Dalmacya i Chorwacya.

Kroczowski Jacek, akademik krakowski z połowy XVII w. Napisał parę panegiryków: Aeternus honor, Apollo Sieradzki, na wesoly fest podczas solennej introdukcyi obrazu przeczystej Bogarodzice y Panny, Kraków 1650; Heroica magnanimitas, ku czci Mich. Jordana. Wydał zbiór ód na cześć 14 laureatów, Kraków 1644 (Estreicher, Bibl. Pol. t. XX).

Król Michał ks. dr. teologii, profesor teologii i rektor seminaryum w Tarnowie, kanonik katedralny, scholastyk i protonotaryusz aplski. † w r. 1879. Napisal: Kazania przeciw pijaństwu. Tarnów 1846. (Por. Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. Kraków 1896, t. II, str. 335).

Król katolicki (rex catholicus) tytuł honorowy nadany władcy Hiszpanii w osobie kr. Ferdynanda Aragońskiego i jego małżonki Izabelli Kastylijskiej przez Aleksandra VI 1496 r. po zwycięstwie nad Maurami. Podanie niesie, że tytuł ten nosili królowie westgotscy od r. 587, po wyrzeczeniu się Aryanizmu przez Reccareda, albo od soboru w Toledo 638 r. (Por. J. Marianus, Hist. de rebus Hispaniae, Hagae-Comit. 1733).

Królestwo Boże ob. art. Kościół; Niebo; Proroctwo.

Królestwo u Hebrajczyków ob. Teo-kracya.

liazm.

Królewskie Księgi Nazwa. Ogólna nazwe Ksiag Królewskich dajemy zwykle czterem ksiegom, które zawieraja historye narodu Izraelskiego od tej chwili, kiedy Izraelici byli uwolnieni z niewoli filistyńskiej do 37 roku wygnania Jechonjasza króla (IV Król. 25, 27). U Zydów ksiegi te stanowiły dwa dzieła odrębne; dwie pierwsze nazywano ks'egami Samuela (Szemuel); drugie dwie tytułowano początkowemi słowami Wehammelech Dawid (i król Dawid) - później Melachim (królo-Sept. nadali jednakowy tytuł wszystkim czterem ksiegom, podzielili na cztery cześci, a za nimi poszli tłumacze Itali i Wulgaty, z ta jednak różnicą, że nazywano dwie pierwsze Libri Regnorum t. j. "księgi królestw," dru-gie dwie Libri regum—"księgi królów" (Por. Hier. Com in Mich. 4, 9. (M. 25, 1249). Daniel Bomberg wydawca Biblii hebrajskiej (1517) podzielił je, za przykładem Chrześcijan, na cztery części, po zostawiając dawne nazwy. Odtad Żydzi cytują: I Sam. t. j. I Król.; II Sam. t. j. Il Król.; I Melachim t. j. III Król.; II Mel. t. j. IV Król. Cytowanie powyższe w nowszych czasach, kiedy chodzi głównie o tekst hebrajski, przechodzi w powszechny zwyczaj nawet wśród biblistów katolickich.

Podział i rozróżnienie między ksiegami Sam, i Król, jest uzasadniony:

 język jest różny: w Sam. jest jęzvk czysty oprócz kilku (sześciu) zwrotów nowszych, w Król, skażony jest czestymi aramaizmami;

2) opowiadanie w Sam. jest żywe, opracowanie samodzielne, jednolite, gdy w Król, autor nie jest samodzielnym, czesto przestaje na wypisaniu źródeł, które cytuje;

Sam. autor nie 3) w uwzględnia chronologii, za to obszerniej sie rozwodzi w opowiadaniu, Król. natomiast autor na każ lem miejscu podaje daty wstąpienia na tron, śmierci, a opowiadanie jest względnie krótkie;

Sam. oprócz "księgi sprawiedliwych" (II Sam. I, 18) żadnego innego źródła nie cytuje, gdy tymczasem autor

Królestwo tysląca lat ob. art. Chi- każdym królu judzkim i izraelskim. Te powody skłaniają do przyjęcia, że sa to dwa dzieła odrebne i tak je też należy traktować.

Ksiegi Samuela (hebr. Szemuel) tak sa nazywane nie dlatego, że miały za autora Samuela, jak to sadziła Ghemara babylońska (Baba bathra f. 14 b) i za nia wielu ojców Kościoła, ale dlatego, że Samuel główną rolę odgrywa w opowiadaniu tej książki, szczególniej w I Sam. On bowiem po śmierci Helego był Seczią narodu przez długi czas, on namaszczał pierwszych królów Izraelskich Saula i Dawida. Ksiażka rozpoczyna sie od opowiadania młodości Samuela. O Helim arcykaplanie dlatego jest mowa, że za jego czasów urodził się i pod jego okiem wychowywał się Samuel przy Przybytku Pańskim. Po śmierci Helego nastał bezrząd w Izraelu, w czasie którego Filistyni pobili Izraelitów i zabrali im Arkę przymierza. Wówczas występuje Samuel jako sędzia, odnawia przymierze z Bogiem, zwycieża Filistynów i odbiera im Arkę. Nastaje spokój. Synowie Samuela nie wstępują w ślady ojca i dlatego naród domaga się od Samuela króla. Z rozkazu Bożego Samuel wybiera i namaszcza Saula na króla i przedstawia go ludowi. Saul z poczatku przez pewną część narodu pieuznany, po wojnie z Ammonitami radośnie przez wszystkich został jako król powitany. Samuel składa urząd sedziowski i usuwa się z widowni, ale Samuel składa urząd seniezupelnie. Gdy bowiem Saul za niewypełnienie woli Bożej został odrzucony przez Boga, Samuel znów z rozkazu Boga wybiera i namaszcza Dawida, jako następcę. R. XVII do XXX jest właściwie historyą Dawida, który coraz większą zyskuje sympatyę u narodu przez swoje czyny. Zazdrość stąd Saula i walka z Dawidem. Dawid jednak okazuje się bardzo szlachetnym w po-stępowaniu z Saulem. Wreszcie Saul kończy życie w bitwie z Filistynami.-II Sam. Dawid po opłakaniu Saula, zostaje uroczyście ogłoszony w Hebron królem, Tymczasem Izbozeth syn Saula, ogłoszony królem w Izraelu przez Abnera. Walka pomiędzy Dawidem i przeciwnikami, w której Dawid zwycięża. Dawid jednozgodnie uznany królem doprowadza do porządku państwo pod Król, odsyła czytelnika do źródeł przy względem politycznym i religijnym. Wyprzeszkoda urzeczywistnienia dalszych planów. Nastają nawet nieporozumienia

w domu królewskim,

Podzielić ks. Sam. możnaj rozmaicie; jeżeli ma się na względzie o oby główne wystepujące, to można podzielić na 3 cześci: 1) historya Samuela (I, 1-XII); 2) historya Saula (I Sam. XIII — XXXI); 3) historya Dawida (II Sam. I—XXIV), tak F. Vigouroux. Jeżeli zaś uwzględnia się cel, jaki autor miał przed oczyma wypełnienia obietnicy Jakóbowej o ustanowieniu władzy najwyż szej w pokoleniu Judy—można podzie lić na 4 części: 1) historya Samuela, jako narzędzia, którego Bóg użył przy ustanowieniu króła (I Sam. I, 1-VII, 17); 2) przygotowanie do ustanowienia króla (I Sam. VIII, 1-XXXI, 17); 3) ustanowienie króla z pokolenia Judy—Dawida (II Sam. I, 1-XX, 26), 4) zakończenie - potwierdzenie, że tron Dawidowy będzie wiecznym (II Sam. XXI, 1-XXIV, 25) - tak O. Cor-

nely.

Čel. Že autor nie miał zamiaru pisać historyi Samuela i panowania Saula i Dawida, to jasna rzecz. Gdyby bowiem chciał pisać historye tych królów, powinien był o działalności tych osób więcej podać, albo przedstawić je tak, żeby można było utworzyć sobie sąd o epoce, w której żyli i działali; powinien był podać jakieś wskazówki, daty chronologiczne. Tego wszystkiego niema. Opowiada up. autor bardzo obszernie o młodości Samuela, za to mało o działalności jego; nad niektórymi również wypadkami się rozwodzi, inne zbywa w kilku zdaniach; dat chronologicznych zupełnie nie podaje i dla tego niewicmy z dzieła, ile lat panował Saul, Dawid. Nie miał więc autor na celu pisania historyi ścisłej. Przez to jednak nie wykluczona nazwa ksiag historycznych; owszem nazywamy je historycznemi, ale w znaczeniu i pojęciu ludów starożytnych. Trzeba jednak rozumieć, jak zapatrywali się dawni Hebreowie na pisanie historycznych dzieł, jakiej używali metody etc. (Por. w Rev. Bibl. Historiographie chez les Semites. 1906 r.). Celemi zadaniem autora było przedstawić wypełnienie się proroctwa Jakóbowego co do władzy najwyższej w pokoleniu Judy-ustanowienie władzy królew- Królewskich; przeciwnie, wiele jest teks-

stępek jednak Dawida jest i karą i skiej w rodzie Dawidowym. Jakób mówił: "Judo, ciebie chwalić będą bracia twoi... kłaniać ci się będą synowie ojca twego... nie będzie odjęty sceptr od Judy, ani wódz z biódr jego, aż przyjdzie, który ma byc poslan..." (I Mojż. 49, 8— 10). Proroctwo to dotychczas nie było wypełnione, bo pokolenie Judy nie po-siadało władzy i niczem się nie zaznaczyło dotychczas w dziejach Izraela. Z chwila jednak, kiedy Bóg obrał Dawida z pokolenia Judy na króla, proroctwo to sie spełniło. Władza królewska pozostanie teraz w rodzie Dawidowym do przyjścia Mesyasza. Zajęcie się autora osobą Dawida każe mniemać, że właściwie ją głównie miał na celu. Jeżeli opowiada autor o Samuelu, Saulu-to miał do tego racye: Samuel był narzędziem Bożem, przez które Bóg wskazał rod Dawida. Saul był przykładem, jakim król Izraelski teokratyczny być nie powinien. Królem teokratycznymmoże być "mąż według serca Bożego," jakim był Dawid. W spełnieniu tej obietnicy Bożej autor widzi zarazem wierność Boża w obietnicach danych.

Mógl jeszcze autor mieć cel drugorzędny, opisując panowanie dwóch królów. Na przykładzie Saula chciał przedstawić, jakim król być nie powinien; z początku Saul wierny rozkazom Bożym - Bóg mu błogosławi; później im się sprzeniewierza i zostaje od Boga odrzucony. Przykładem Dawida chce autor pouczyć, jakim król być powinien. Dawid zawsze połuszny rozkazom Bożym i chociaż później ulegnie namiętnościom i zgrzeszy, to jednak wobec Boga się upokorzy i załuje za grzechy, Bóg mu błogosławi i tron pozostawi w w jego rodzinie do przyjścia Mesya-

sza.

Autoriczas napisania. Tradycya żydowska przyznawała autorstwo ksiag Samuelowych Samuelowi, Gadowi i Nathanowi, opierając się na I Par. XXIX, 29, "a dzieje Dawida króla pierwsze i ostatnie napisane są w księgach Samuela widzącego, i w księgach Nathana proroka, i w ksiegach Gada widzącego," pierwszy miał napisać 24 rozdziały – dwaj inni resztę. Lecz jak powiada F. Vigouroux "nic nie dowodzi, żeby tekst powyższy miał się stosować do naszych pierwszych ksiąg sane po wypadkach, o których opowiadaja i bynajmniej nie przez współczesnych.\* Inni bibliści autorstwo przypisuja Dawidowi, Izajaszowi, Jeremjaszowi. Ezechielowi, Ezdraszowi, ale najmniejszej podstawy nie mają do takiego twierdzenia. Słuszne, zdaje się, jest zdanie Calmet'a: "pierwsze dwie księgi Królewskie były napisane według pa-miętników; autor nie jest współczesny, czas nie jest pewny, a przynajmniej późny. - i że autor nie jest wiadomy." Z tego powodu nie tyle powinno zajmować nas odszukanie autora, ile poznanie źró-

del z których autor korzystał. Uważne badanie ksiąg nasuwa myśl o rozmaitych źródłach. Dwojakie opowiadanie, jakie mamy podane, sa ostatec nym dowodem korzystania ze źródel. Opowiadania te: ustanowienie władzy królewskiej (I Sam. VIII—XI), odrzucenie Saula przez Samuela (I Sam. XIII-XIV, XV), wyjaśnienie powstania przysłowia "azaż i Saul miedzy proroki" (I Sam. X, 12; XIX, 24), przedstawienie Saulowi Dawida (I Saul XVII-ej - XVIII-ej) inaczej wytłumaczyć nie można, jak przyjęciem, że autor korzystał ze źródeł, zadawalniając sie nieraz ich połączeniem za pomocą krótkich niekiedy swoich uwag. Szkola racyonalistyczna dzieliła nasze książki na kilkanaście źródeł; podział jednak nie u wszystkich krytyków jest jednakowy. Później poglądy te zostały złagodzone przez Budd'ego, ale istnienie źródeł było utrzymaue. Ze strony katolickiej w ostatnich czasach wystąpił O. P. Dhorme dominikanin (Les livres de Samuel. Etudes Bibliques, Paris, 1910), który przyjmuje również istnienie źródeł, ale nie jest tak krańcowym i arbitralnym, jak krytycy racyonalisci. O. Dhorme uznaje mianowicie dwa główne źródła J. (Jahvista) i E (Elohista) do których Rd (Redaktor) korzystając nieraz z P. (Kodeks kaplański = Priester kodex)-dorzucał swoje uwagi, aby je z soba powiązać. W tekście podanym O. Dhorme starannie zaznacza co należy do autora, a co do źródeł. Krytyka literacka według jego zdania jest dostatecznem kryteryum bo styl, to człowiek! Źródła powyższe, które mogły być uwa-

tów które wskazują, że były one napi-popowiadanie. Opowiadania pierwotne mogly być napisane w krótkim czasie po wypadkach, jakie opisują. Liczne bowiem szczegóły drobne, opisy ówczesnych zwyczajów przedstawione sa bardzo żywo, jak przystało na współcze snych pisarzów. Które z tych opowiadań jest wcześniejsze – trudno określić. Również trudno jest określić, kiedy powstaly nasze dwie ksiegi. O. de Glatigny jest zdania, że ostateczna redakcya nie była wcześniejsza od niewoli Babilońskiej. "Tak więc, powiada, pierwsza ksiega Król. (t. j. I Sam.) była napisana według dokumentów starszych w czasie niewoli Babylońskiej. II Król, (t. j. II Sam.) jest w tem samem polożeniu..." (Les Commancements du canon de l'Ancien Testament. Rome, 1906, str. 130).

Wiarogodność ksiąg Sam. jest ze wszech miar pewna. Z punktu widzenia li tylko ludzkiego, t. j. ze względu na treść historyczną, jaką dają nam te księgi - nie można czynić zarzutu, żeby zawierały jaki bład historyczny. Niewiadomość autora nie stanowi najmniejszej przeszkody i trudności. Wiarogodność opiera się na tem, że autor redaktor opieral się na źródłach, które były napisane wkrótce po wydarzeniach opisywanych. Zródła te były znane. Oprócz autora Sam. korzystali z nich jeszcze autor Paral. (por. 1 Sam. 31, 1-15-1 Par. X, 1-12; II Sam. III, 2-5-Par. III, 1-3; II Sam. V, 1-10-I Par. XI, 1-9; II Sam. V, 11-25-I Par. XIV, 1-17; II Sam. VI, 1-11-I P. XIII, 1-14; II Sam. VII, I-VIII, 18-II Par. XVII, 1-XVIII, 17; II Sam. X, 1-XI, 1-I Par. XIX, 1-XX, 1 autor Paral. (por. I Sam. 31, 1-13-1 etc.) lub przynajmniej miał je przed oczyma prorok Jeremjasz (por. VII, 12—15; XIX, 3—I Sam. III, 11). Ja-kie były te źródła — trudno określić. Być może, że były one urzędowemi sprawozdaniami z działalności publicznej królów i proroków, a wtedy ich wiarogodność jest zupełnie pewną. Jeżeli zaś nie były urzędowemi, to istnienie w każdym razie źródeł urzędowych, byloby dla autora-redaktora dostatecznym sprawdzianem, czy zasługują na wiarę. Podkreślić należy jeszcze jedna okoliczność, że autor-redaktor korzystał żane za samodzielne opowiadania przez z rozmaitych źródeł. Rozmaitość ich długi czas, redaktor połączył w jedno nie tylko nie przeszkadza, czego boją się niektórzy bibliści, ale przeciwnie stwierdza wiarogodność i daje większa rękojmię, że w swojem zgadzaniu się istotnem podaja prawdę historyczną. Wiarogodność ksiąg Sam. potwierdzo-

na jest przez inne księgi Pisma św. Tak np. Chrystus powoluje się na przykład Dawida (I Sam. XXI, 6 i nast.), kiedy Faryzeusze zarzucali Mu, że uczniowie w dzień sobotni zrywali kłosy (Mat. XII, 1—4). Św. Paweł w liście do Żydów I, 5, korzysta z II Sam. VII, 17 i czyni z nich podstawę swej argumentacyi. Powoływali się jeszcze na ksiegi Sam. Eklesiasticus (por. 46,

16-47, 13) Jeremiasz etc.

Tekst oryginalny ksiag Sam. doszedł do nas w zepsutym stanie. Według zdania Budde'go (Die Bücher Samuel str. XXI) niemasz żadnej książki w Star. Test. oprócz Ezechiela i Ozeasza, którejby tekst masorecki tak źle był zachowany. Na szczęscie, tekst Septuag. (tekst kodeksu Watykańskiego najlepszy) ratuje sytuacye. N. Peters (Beiträge zur Text und Literar-kritik der Bücher Samuelis str. 161) wylicza 39 wy, adków zepsucia zupełnego w tekście hebrajskim, gdy tymczasem w greckim jest tylko 15 wypadków. Tłumaczenie Wulgaty oddaje dość wiernie sens tekstu masoreckiego, są jednak miejsca, w których podane jest podwójne tłumaczenie tekstu hebrajskiego odmiennemi slowy. Np. II Sam. I, 18, 19, właściwem tłumaczeniem tekstu jest druga polowa "zacni twoi, o Izraelu, na górach są pobici, jakoż polegli mocarze?" Niepotrzebnem natomiast jest dodatek, umieszczony w w. 18 "uważ Izraelu na te, którzy pomarli na górach twoich zranieni." (Por jeszcze II Sam. IV, 5). I tekst grecki ma podobne podwójne tłumaczenia tekstu niepotrzebne. (Por. I Sam. III, 21; V, 4; X, 15; XII, 4; XV, 3 etc.).

W księgach Sam. są zachowane ustępy poetyckie: pieśń Anny, matki Samuela (I Sam. II, 1-10) elegia Dawida na śmierć Saula i Jonathy (II Sam. I, 19 - 27). Hymn Dawidowy (II Sam. XXII) i ostatnie słowa Dawida (II Sam.

XXIII, 1-7). Pieśń Anny była uważana przez krytyków za autentyczną, ale już św. Augustyn zwracał uwagę "tantumne mens hominum a luce veritatis aversa est, ut non sentiat supergredi modum feminae hujus dicta quae fudit?" (De civit. Dei XVII IV, 2). Dzisiejsi krytycy widza w kantyku tym utwór późniejszych czasów, dodany do tekstu. O. Lagrange (Revue Biblique 1905. str. 43) powiada; "Jeżeli się ocenia okres powstania pieśni ze względu na jej charakter mesyański, jest się zmuszonym odnieść ją do czasów późniejszych, w każdym razie po powstaniach Machabeuszów. Z drugiej strony, ponieważ niema mowy o sprzeczkach w Izraelu, nic nie określa czasu późniejszego od Jana Hirkana." O. Dhorme dodaje, że pieśń była napisana, kiedy psalterz byl całkowicie już skompletowany, nie można jej było dołączyć do psalmów, wiec włożono ja w usta Anny.

Elegia Dawidanad Saulem i Jonatha (Kantyk lukowy — Bogenlied) jest dzielem autentycznem Dawida. Przyznają to nawet racyonaliści. Autor powoluje się na "Ksiegę

Sprawiedliwych."

3. Hymn Dawidowy - jest to psalm 18. O. Dhorme jest zdania, że wstawiony został ten hymn do ksiąg Sam. dla tego, żeby pieśnią uwieńczyć dzieło Dawidowe, tak jak były uwieńczone dzieła Mojżesza. Psalm XVIII według zdania krytyków pochodzi z czasów późniejszych; zwroty aramajskie są tego dowodem.

4. Ostatnie słowa Dawida również są dodatkiem późniejszym - według zas Cornill'a nie starszym niż Izajasz, według O. Dhorma z czasów machabej-

skich.

Komentarze są pisanez wykle na wszystksięgi Królewskie. Z komentarzów specyalnie na ks. Sam. zaznaczyć należy: Schlögl Die Bücher Samuels, Wien (1905); Budde (racj.) Die Bücher Richter und Samuel. ihre Quellen und ihr Aufbau (1890); Die Bücher Samuel (wyd. Marti) 1902; N. Peters., Beiträge zur Text. und Literarkritik sowie zur Erklärung der Bücher Samuel (1899); Hummelauer, Com. in II. Samueli (1897). Dhorme, Les li-vres Samuel (1910); Méritan, La version grecque des livres de Samuel, Paris, 1899; Neteler, Die Bücher Samuel (Münster, 1903).

Księgi Królewskie. U Żydów

stanowiły jedna ksiażke-(sefer hamme- babiloński Ewilmerodach uwolnił króla lakim) -księga królów, - tak nazywana ze względu na opowiadanie jakie ksiega ta zawierała o królach judzkich i izraelskich. Sept. i za nia św. Hieronim podzieldi na dwie księgi i połączyli z ksiegami Sam., ale nie słusznie i bez najmniejszej racyi. Księgi Królewskie zawierają historyę narodu Żydowskiego od wstąpienia na tron Salomona do upadku królestwa judzkiego, a właściwie do 37 roku niewoli Babilońskiej, kiedy Ewilmerodach uwolnił Jechoniasza z niewoli. Oznaczamy III i IV Król, aby nie wprowadzać zametu.

Księgi podzielić można na trzy czę-I-a panowanie Salomona (III Król. I—XI): II-a historva królestw rozdzielonych do upadku królestwa Izraelskiego (III Król. XII—IV Król. XVII); III-a historya królestwa Judzkiego do niewoli babilońskiej (IV Król. XVIII – XXV,

Zakończenie.

III Król. rozpoczyna się od opisu ostatnich dni Dawida i zabiegów o tron synów Dawidowych. Dawid zabiegi te przecina nakazując namaścić na króla Salomona, któremu daje rozmaite napomnienia i rozkazy, aby ukaral tych, których za życia swego dla różnych względów ukarać nie chciał. Po śmierci Dawida autor opisuje rządy Salomo-na, jego czynną działalność dla pań-stwa, dla religii. Na starość jednak odwrócił sie Salomon od Boga-stad ostatnie lata nie sa już tak pomyślne. śmierci Salomona następuje rozłam w państwie i podział na dwa królestwa. Autor synchronistycznie przedstawia dzieje zarówno jednego, jak i drugiego królestwa, szczególowiej opisując dzieje tych królów, którzy dla sprawy Bożej i Zakonn wiecej się przyczynili, dbajac o rozszerzenie czci Bożej, jak również i tych, którzy najwięcej prześladowali religię i proroków. Wtrąca tu autor o działalności proroków: Elia-za, Elizeusza. Następuje upadek królestwa północnego Izraelskiego, gdyż postępowaniem swojem zasłużyło ono zupełnie na odrzucenie i taką karę. Królestwo judzkie uchroniło się od podobnego losu ale nie na dlugo. Potem i tu miara cierpliwośai Bożej się wyczerpała. Narzędziem w reku Bożem jest Nabuchodonozor, który podbija królestwo judzkie i uprowadza jud do niewoli. Przy końcu już krótka notatka, że król nad

judzkiego Jechoniasza z niewoli. Cel. Nie miał autor zamiaru pisania historyi narodu żydowskiego tego okresu - to przyznają prawie wszyscy biblisci. Gdyby bowiem miał ten cel, to przedstawiałby, korzystając ze źródeł. wszystkie fakta i wypadki, jakie były w dziejach narodu w tym okresie. Tymczasem tego nie podaje autor. Chociaź zawsze podaje daty chronologiczne przy każdym królu, ale nieraz zbywa kilku zdaniami dzieje króla, innym zas razem rozszerza zbytecznie opowiadanie o królu, podając szczegóły z jego panowania niewielkiej wagi; wiele dalej opuszcza wypadków zupelnie, np. wyprawe króla egipskiego przeciwko Aza, wyprawe Jozafata przeciwko Moabitom, niewole Manassesa etc., o czem dowiadujemy się dopiero z ksiąg Paralipomenon.

Twierdzenie to jednak biblistów jest zbyt wymagające, a wymaganie pochodzi z racyi dzisiejszego punktu zapatrywania sie na historye, na jej metode etc. Tymczasem historyografia u Semitów miała inny charakter, aniżeli za naszych czasów. (Por. Historiographie chez les Semites. w Rev. Bibl., 1906). Diatego też uważamy, że Ksiegi Król. sa dzielem historycznem, zawierającem historyę okresu królów do upadku jednego i drugiego królestwa. Kiedy jednak nie pisano wówczas historyi dla historyi, wiec i autor ksiąg Król. miał w pisaniu historyi jakiś inny cel. Celem tym było wykazanie spełnienia się obietnicy Bożej danej Dawidowi przez Na-thana: "a gdy się wypełnią dni twoje, a zaśniesz z ojcami twemi, wzbudze nasienie twe po tob'e, które wynidzie z żywota twego i umocnie królestwo jego. A zbuduje dom imieniowi memu (światynię) i utwierdzę stolicę królestwa jego aż na wieki. Ja mu będę za ojca, a on mnie bedzie za syna, który jeśli co źle uczyni, skarzę go rózgą mężów i plagami synów człowieczych. Lecz miłosierdzia mego nie odejmę od niego, jakom odjął od Saula, któregom odda-lił od oblicza mego" (II Sam. VII, 12 -15). Spełnienie tej obietnicy-to postępowanie Boga względem królów dobrych i zlych, stosownie do ich czynów. To bylo przewodnią idea au-I dlatego obszernie rozwodzi się tora. historya pierwszych lat rzadów Salomona, kiedy chodził drogą Pańska i za to mu Bóg błogosławił jak również lat ostatnich, kiedy odwrócil się od Boga i za to Bóg go ukaral podziałem królestwa. W dalszym opisie szczególnie dłużej zatrzymuje się nad historya tych królów, którzy dla sprawy Pańskiej, dla Zakonu wielce się zasłużyli-aby wykazać, że za to im i narodom Bóg blogoslawil; ale i z drugiej strony przedstawia obszerniej dzieje złych królów, którzy zwalczali religię i propa-gowali balwochwalstwo, aby wykazać, że Bóg za ich panowania dopuszczał na nich i naród wszystko złe. Pod tym ostatnim względem królestwo Izraelskie wiecej wobec Boga i Zakonu było winne, i kiedy nawet działalność proroków nie nie pomogła-Bóg ukarał je niewola. Przykład ten jednak nie wiele wplynał na zmianę w postępowaniu następnych królów judzkich. I tu działo się od czasu do czasu źle. To też kiedy miara się przebrała, ukarał Bóg niewolą i królestwo judzkie. Bóg jednak powiedział, że miłosierdzia calkowicie nie odejmie, dla tego też na końcu autor podaje wiadomości o wypuszczeniu z niewoli Jechoniasza króla.

Autori czas napisania. Niektórzy racyonaliści są zdania, że w czasie niewoli babylońskiej powstało wielkie dzieło, zawierające historyę narodu żydowskiego do niewoli. Pisane ono było przez wielu autorów, stanowiło jednak pewną całość, której jeden cel przyświecał: wykazanie przyczyny, dlaczego naród żydowski dostał się do niewoli. Składało sie to dzieło ze wszystkich poprzedzających dzieł historycznych. III i IV Król., powiadają, należały do tego dzieła i były jakby jej uzupełnieniem i wyjaśnieniem bezpośredniem. To jednak twierdzenie nie ma najmniej-zych podstaw pozytywnych. III i IV Kıól, stanowia dzielo zupełnie odrebne i zawierające całość samo w sobie. Cel i metoda pisania-jest dostatecznym tego dowodem. Autor opark się na źródłach. W jakiej mierze z nich korzystał, trudno dzisiaj dociec, gdyż wszystkie one zaginęły. Źródeł tych jednak było sporo. Autor wylicza nastepujace: Słowa dni (Dziennik czynności) króla Salomona, słowa dni królów Judy, słowa dni królów Izraela. Przypuszczać należy, że miał ich jeszcze

więcej pod ręką. Praca więc autora polegała na zredagowaniu umiejętnem tych "słów dni" t. j. kronik codziennych królów, z dodaniem niejednokrotnie swoiah wkanych wwa.

ich własnych uwag.

Ponieważ ostatni rozdział zawiera opowiadanie o uwolnieniu króla Jechoniasza z niewoli babilońskiej - 37 roku niewoli, 561 r. przed Nar. Chr.-slusznie przeto można twierdzić, że ksiegi III i IV Król. powstały dopiero po tym wydarzeniu t. j., że były napisane w połowie niewoli babilońskiej. Nie jednak nie przeszkadza, aby przyjąć, że mogły być napisane wcześniej, a ostatnia dopiero wiadomość autor-redaktor dodał po uwolnieniu Jechonijasza, Ogólnie bibliści za autora-redaktora uważają proroka Jeremiasza. Pewności pod tym względem nie możemy mieć, te jednak dowody, jakie przytaczają, czynią twierdzenie prawdopodobnem. Dowody są następujące: 1) w całem opowiadaniu III i IV Król. niema najmniejszej wzmianki o Jeremiaszu, gdy tymczasem działalność Jeremiasza pod koniec istnienia królestwa judzkiego była bardzo znaczna. Jeżeli o innych prorokach mniejszych autor opowiada — dlaczego Jeremiasza pomija? Milczenie to można wytłumaczyć tem, że sam Jeremiasz był autorem; 2) autor w calem dziele cytuje ze źródeł, kiedy jednak mówi o ostatnich chwilach królestwa judzkiego (IV Kr. 24, 6 i nast.), zupełnie zamilcza źródło, z którego czerpał. Tymczasem wiadomość ta wzięta jest prawie żyw-cem z Jeremiasza (52, 1-27; 31-34); na swoją własną powagę nie chciał slę on powoływać. Bo trudno w przeciwstawieniu (t. j. że Jerem, nie jest autorem) przypuścić, aby to był kto inny, aby dwóch autorów mogło temi samemi slowy podać tę samą rzecz. Przytem podobieństwo wielkie w stylu, wyrażeniach ks. Król. i Jeremiasza wskazuje na tożsamość autora (por. III Kr. 2, 4; 8, 25; 9, 5 - Jer. 33, 17; 13, 13; 17, 25; III Kr. 9, 8; Jer. 18, 16; 19, 8; IV Kr. 9, 8-Jer. 19, 3 etc. (Por. Cornely, Introd. spec. t. II, str. 295; F. Vigouroux, Manuel Bibl. t. II, 1906-str. 92, Dowody te, powiada R. Cornely, same przez się nie stanowią oczywistego dowodu, tradycyi jednak dodają wiele znaczenia i powagi.

Wiarogodność ksiąg Król. zale-

dności źródeł, do których autor ustawicznie odsyła. Kwestya więc wiarogodności ks. Król. - to kwestya wiarogodności źródeł. Jaki charakter miały źródła: Słowa dni króla Salomona, słowa dni królów Judy i słowa dni królów Izraela? Niektórzy bibliści twierdzą, ze miały charakter publicznych, urzędowych notatek, pamiętników spisywanych przez królewskich sekretarzy za życia króla, lub też po jego śmierci. Zdanie to jednak, stosownie do ksiąg Król. nie zawsze jest pewne. Wprawdzie w świecie starożytnym na dworach królewskich byli pisarze, którzy notowali wypadki z dziejów królów, ale notowali oni przeważnie wypadki pomyślne, zwycięstwa, podboje etc., nie wspowinając o niepo-myślnych. Tego w naszych księgach niema. Oprócz bowiem dodatnich stron działalności królów mamy opisy ujemne, ciemne strony ich działalności. Inna trudność stanowi tu okoliczność, że kiedy porównujemy ks. Król. z ksieg. Paralipomenon, znajdujemy cały szereg opisów zupełnie identycznych. Autor Paral. powinien był powoływać się również na te same źródła, na które powoływał się autor Król. Tymczasem w ks. Paral. mamy podawane inne źródła - pisma proroków Natana, Ahiasza, Addo, Samesa, Hozai, Izaiasza, które uważa za cząstkę źródeł "księgi królów Judy i Izraela." Stąd inni bibliści uważają, że źródła z których czerpali autorowie Król. i Par. były to pisma proroków, którzy notowali wypadki dziejowe jednego i dru-giego królestwa. Potem zostały wyodrębnione przez pisarzy królewskich »Słowa doi królów Judy" i "Słowa dni królów Izraela." W każdym razie, czy będziemy utrzymywali, że źródła te były urzędowymi pamietnikami (dyaryuszami) czy pismami proroków-wiarogodność ich jest wielka i pewna, gdyż były one pisane przez autorów wspólczesnych, świadków naocznych wypadków, które opowiadają. Wiarogodność ich tem pewniejsza, że nie krępują się niczem w opowiadaniu; czy dobre czy zle strony działalności królów opowiadają, widoczna że nie chcą pochlebiać królom zamilczając o ich złem postępowaniu.

Jeżeli więc źródła zasługują na wiarogodność, to i dzieła ułożone i opiera-

zna jest przedewszystkiem od wiarogo jące się na tych źródłach, ze wszech

miar na nią zasługują.

Wiarogodność ksiąg król. za dni naszych bywa potwierdzaną przez odkrycia dokonywane na Wschodzie. Wiadomości podawane przez ks. Król. znajdują całkowite potwierdzenie w pomnikach assyryjskich, babilońskich, egipskich, które w tych sprawach, jakie były wspólne dla tych państw, całkowicie się zgadzają. Do niedawna jeszcze były spory, że pomniki assyro-babilońskie nic nie mówiły o Hebrajczykach — dziś jednak na tyle posunely się badania assyrologii i egiptologii, że całkowicie dają świadectwo prawdziwości ksiąg Król. Drobnostki i nieporozumienia przy dalszem badaniu zupelnie znikną, mamy taką nadzieję.

Najwieksza trudność ks. Król. stanowi chronologia. Autor skrupulatnie po-daje daty przy każdym królu, zazna-czając zawsze odpowiedni rok panowania króla. Pogodzić jednak te daty do tychczas się nie udało; — różnica jest bardzo wielka, kiedy oddzielnie będziemy liczyli lata panowania królów judzkich i oddzielnie izraelskich. Chronologia assyryjska nie tylko nie pomogla do rozwiązania, ale powiększyła jeszcze zamet. Bibliści rozmaite sposoby podawali, żeby te trudności rozwiązać, ale żaden z nich nie jest pewny. Przypuścić należy jednak, że do tekstu zakradły się blędy, omyłki popełnione przez przepisywaczy; nie należy więc przywiązywać wielkiej wagi do dat podawanych. W główniejszych zarysach t. j. w spółczesności królów źydowskich, assyryjskich panuje zupełna zgoda. To powinno wystarczyć.

Tekst ksiąg Król. doszedł w stanie bardzo zepsutym. Sept. bardzo się różni od tekstu hebrajskiego. Wulgata jest tłumaczeniem wiernem tekstu hebrajskiego. Różnice pomiędzy Sept. i tekstem hebrajskim polegają na przestawieniach np. III Król. II, 36–46 jest umieszczony po III, 1; III Król. VII, 1—12 umieszczony po VII, 51; III Król. VIII, 12—13—po w. 53; III Król. XX i XXI są przestawione; IV Król. III, 1—3—jest po IV Król. I, 18;—opuszczeniach np. III Król. VI, 11—14; dodatkach—np. III Król. III, 46; III Król. VIII, 12—13; XV, 8; XVI, 22 etc.

Komentarze. Holzhey, Das Buch der Könige (III i IV Król.), München 1899; Döller, Geographische und etnographische Studien zum III-IV Buch der Könige. Wien 1904; J. Benziger (racyonalista), Die Bücher Könige erklärt. Freiburg 1899 roku. O wiarogodności ksiąg Królewskiej. Już wówczas był znany z poezyi łacińskich i greckich. W 1533 bawi w-Wilnie; Zygmunt I Królewskiej. Już wówczas był znany z poezyi łacińskich i greckich. W 1533 bawi w-Wilnie; Zygmunt I Królewskiej. Już wówczas był znany z poezyi łacińskich i greckich. W 1533 bawi w-Wilnie; Zygmunt I przyłącza go do dworu Zygm. Augusta. Bp Chojeński wysłał go na dalsze studya do Padwy i Bolonii, gdzie otrzymał stopień doktora obojga praw. W 1540 powrócił do kraju, przyjął święce-liv t.); Revue Biblique, Les Pays Bibliques et Assyrie 1909 r., 1910 r.; ks. Zaborski, Źródła historyczne wschodu odnośnie do Pisma Św., Kraków 1880 r.

Ks. J. A.

Królicki Antoni Cyryl ks., ur. w r. 1836, wyświęcony na kapłana w r. 1862, był proboszczem w Kukizowie dyecezyi lwowskiej. Napisał: Homo Dei--cenne dzieło o kapłaństwie; Kazalnica parafialna czyli zbiór nauk na wszystkie niedziele roku. Lwów 1875, 2 tomy; było kilka wydań w 3 tomach; Toż na wszystkie niedziele i uroczystości roku. Wyd. 2-ie Lwów. 1888, 3 tomy. Pozostałe po ks. K. notatki zebrał i uzupełnił p. t. Szkice do kazań ks. Edward Borowski, redaktor "Wiadomości katolickich" i "Bonus Pastor." (Por. Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. t. II, str. 377 i nast.; Estreicher, Bibliografia. 1907, t. II, str. 367).

Królikowski Karol Ludwik, filozof polski, ur. w r. 1807, † w 1871, był właścicielem pensyonatu w Krakowie. W Paryżu założył księgarnię i był wydawcą pisma Polska Chrystusowa. 1842–46, 2 tomy. Nadto napisał Mémoire historique et politique sur l'etat actuel de la ville libre de Cracovie. 1840, i inne. (Por. Orgełbrand, Enc. powsz. 1900, t. VIII).

Królikowski Stanisław, dominikanin, ur. w r. 1779, rytował na miedzi we Lwowie i w Krakowie widoki. † w r. 1847. (Por. Kołaczkowski, Słownik rytowników polskich. Lwów 1874, 8 a, str. 32).

Kremer Marcin, bp warm. ur. w Bieczu ma św., a także i pism kacerskich, i w woj. krakow. Kształcił się w szkole prowadzi polemikę z wybitnym talen-

otrzymał stopień bakałarza w 1530 r.: powołany przez bpa przemyskiego i podkanclerzego kor. Chojeńskiego do kancelaryi królewskiej. Już wówczas był znany z poezyi łacińskich i greckich. W 1533 bawi w Wilnie; Zygmunt I przyłącza go do dworu Zygm. Augusta. Bp Chojeński wyslał go na dalsze studya do Padwy i Bolonii, gdzie otrzymał stopień doktora obojga praw. 1540 powrócił do kraju, przyjął święcekaplańskie i został sekretarzem Gamrata, bpa krakowskiego, przy czem otrzymał probostwo w Bieczu (1542) i prawie jednocześnie kanonie: krakowska, kielecką i wiślicką. R, 1543 jeździł do Rzymu, żeby Gamratowi wyjednał pozwolenie zatrzymania obu biskupstw (gnieźnieńsk. i krakow.). K. załatwił tę sprawę pomyślnie i wróciwszy do Polski, wysłany został przez króla do Wilna, jako prywatny sekretarz Zygmunta Augusta. Królewicz zaproponował mu na-pisanie całokształtu historyi polskiej. K. powraca 1545 do Krakowa, aby zbierać materyaly do pracy. Zbieranie i pisanie trwaly lat 10. Stary król powierzył K-wi uporządkowanie archiwum państwowego. K. mieszkając w jednym domu z Hozyuszem miał od niego czę-stą pomoc. W 1547 jeździł do Wilna, a stąd wraz z marszalkiem litew. Mik. Radziwillem jako poseł na sejm augsburski. Odtad coraz częściej bywa używany K. do posług dyplomatycznych. W r. 1548 wysyła go Zygmunt August jako posla z zawiadomieniem do Pawła III o śmierci Zygmunta I i wstąpieniu na tron Zygmunta Augusta. D. 3 lutego 1549 zostaje następcą Hozyusza i jako kanonik warmiński i jako sekretarz kancelaryi królewskiej, zajęty odtąd wy-łącznie sprawami pruskiemi. Przemawia na synodzie piotrkowskim w 1549 i 1551, goraco interesuje się reformacyą w Polsce, bardzo obchodzi go sprowadzenie Jezuitów do Polski i dopomaga w tej pracy Hozyuszowi, z którym, jako bawiącym za granicą, pozostaje w ciąglej korespondencyi. Od r. 1551 ukazuje się corocznie jeden dyalog jego Rozmów Dworzanina z Mnichem, w których wykazuje glęboką znajomość Pisma św., a także i pism kacerskich, i

kowanie archiwum. W 1555 r. ukazu- correctum, Cracoviae 1587; pismo pole-je się w Bazylei u Oporina De origine miczne Monachus - Mnich; Polonia et rebus gestis Polonorum, dzielo, W które ziednało mu wielki rozgłos. 1558 r. wyjeżdża K. jako ambasador na dwór Ferdynanda I do Wiednia i bawi tam do 1564 r.; w r. 1565 poslował do Lubeki i Rostoku. W 1569 r. został koadyutorem bpstwa warmińskiego skut kiem wyjazdu Hozyusza do Trydentu na sobór. Kapitula warmińska nie chciała go przyjąć jako indygenę pruskiego i K. musiał z nią walczyć. W 1570 r. pż zgodził się na koadyutoryę dla K-a cum jure succesionis. W czasie tych sporów K. jedzie do Szczecina, by pogodzić Danię ze Szwecyą. We wrześniu 1571 r. przyjęła K-a kapitula warmińska za swego koadjutora. W r. 1579 król Stefan po śmierci Hozyusza mianuje K-a bpem warmińskim; został konsekrowany przez bpa kujawskiego Stanislawa Karnkowskiego. Hozyusz położył fundament religijnego odrodzenia Warmii, K. zaś tego odrodzenia dokonał i sprawił, że jego dyecezya, pomimo niebezpiecznego sasiedztwa zarażonych reformacyą Prus, pozostała katolicką. K. surowy przestrzegacz sprawiedliwości słynął jako teolog, historyk i pisarz. Umari d. 23 marca 1589 r. pochowany we Frauenburgu. Napisal: De origine et rebus gestis Polonorum, Bazylea 1555; Aurea carmina Pythagorae et quaedam alia fragmenta ex quibusdam graecis authoribus. 1534; Phocylidis philosophi poema elegans praecepta vitae degendae continens, graece cum interpretatione latina, Cracoviae 1536; Divi Joannis Chrysost. de non contemnenda ecclesia Dei et mysteriis oratio, Cracoviae 1541; de divitiis et paupertate; de anima; de humilitate; de avaritia. Wszystkie te mowy przedrukował Jan Cochlaeus i Wit Amperbach, w Bazylei 1552; Oratio de tuenda dignitate sacerdotii, Cracoviae 1542-mowa na synodzie piotrkowskim. Inne mowy wydał ks. Tomasz Płaza p. t. Martini Cromeri sermones tres synodici, cum adjunctis aliquot aliis et carmine juvenili de Resurectione Christi. Coloniae 1566: Catecheses sive institutiones 12, Cracoviae 1570; Agenda sacramentalia ad usum dioecesis Varmiensis, Coloniae 1574; Breviarum 1887; Kilka uwag o stosunku filo-

tem. W r. 1551 ukończył K. uporząd- Varmiense diligenter recognitum et sive de situ, populis, moribus, magistratibus et republica regni Poloniae libri duo, Coloniae 1577. Polonię wydał prof. W. Czermak w 1901 w zbiorze Akad. Um. w Krakowie. (Biblioteka pisarzów polskieh t. XL). (Por. L. Finkiel, M. Kr. historyk polski XVI w.: A. Eichorn, Der ermländische Bischof M. K. Brunsberga 1863, streszczone przez L. Powidaja "Przeglad Polski" 1869; Hipler, Literaturgsch. d. Bisthums Ermland.).

X. S. G.

Kromierzyż (po niem. Kremsier) miasto na Morawach w krainie Hanna. Miasto K-ż, na prawym brzegu rz. Morawy położone, od r. 1110 należało do bpów ołomunieckich, którzy w latach 1680-1711 wybudowali tu wspaniały zamek; służył im jako letnia rezydencya. W pałacu słynna biblioteka w w r. 1903 liczyła 13,768 tom. dziel starych; 20,090 tom. dzieł nowych, 133 in-kunabułów i 131 rękopisów; zbiory numizmatyczne, galerya obrazów, muzea przedstawiają się wspaniale. W 1900 r. w K-u liczono ok. 14 tys. mieszkańców wraz z wojskiem, w tem 13,251 katolików. Miasto posiada kilka szkół średnich i fachowych; trzy kośioły kat., z których kolegiata św. Maurycego założoną została przez bpa Brunona z Szaumburga w 1267 r. Kł kolegiacki zbudowany w 1260—1262 r. w stylu wczesnego gotyku zdobią 2 wieże po 64,5 m. wysokości.—Synody morawskie odbyte w K-u w latach 1253, 1267, 1270, 1312, 1318, 1325, 1367, 1380, omawiały sprawy karności klnej. (Ob. Fasseau, Collectio synod. Olomuc. Retz, 1766. Por. też W. E. I., t. 41— 42, str. 118; Mitteil. der Zentralkomm. für Kunst- und histor. Denkmale, 1888, XIV, p. 184...; Buchberger, Kir-chliches Handlexikon, München, 1909, t. II, k. 496).

X. C. S.

Kronenberger Jedrzej.-Ur. 20 gruduia 1849 w Łacku na Podgórzu karpackiem; był przeorem Cystersów mogilskich, † 1888. — Napisal: Zdrowaś Marya w 30 czytaniach majowych, Lwów

zofii do religii, w dwutygodniku Piast, monialu biskupiego (Lib. 1, c. 6, n. 2; Lwów 1877; Wiadomość o wizerunku cudownym Pana Jezusa w ko- bryka w nim zawarta zaleca to tylko, a ściele OO. Cystersów w Mogile z dodaniem nabożeństwa, Krak. 1877; Czy istnieje prawdziwy wizerunek Pana Jezusa, i gdzie go szukać, Krak. 1876; Das Zisterzienserstift Mogila, eine monographische Skizze, Würzburg 1881.

Kropf Franciszek ks. T. J., ur. w r. 1681 w Tirschenreuth (Bawarya), wstąpił do Towarzystwa w r. 1710. Znawca literatury pięknej i wymowy, dawał przez długi czas lekcye tych przedmiotów młodym lewitom Towarzystwa. † w Monachium w r. 1746. Napisal Ratio et via recte atque ordine procedendi in litteris humanioribus etc. Monanchii 1736, 8-0; Amalthea Germanica et Latina... etc. Dilingae 1739, 8-o; Historia Provinciae Societutis Jesu Germaniae Superioris etc. Monachii 1746, fol. i inne wydania. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de Comp. Bruxelles 1893, 4-o, t. IV, k. 1251 i nast.).

Kropidlo-aspersorium jest to narzędzie kościelne do kropienia wodą święconą. Właściwie powinna to być wiązeczka hizopu, dziś jednak pospolicie kropidło stanowi pęczek drobnych wióreczków struganych z miękkiego drzewa, osadzony na rękojeści drewnianej, metalowej lub srebrnej. Podawanie kropidła pżowi, kardynałowi lub biskupowi nawiedzającemu kościół należy do przełożonego tego kościoła, jako jus honorificum; w katedrach, albo gdy kanonicy gremjalnie przyjmują bpa, do pierwszego dostojnika z obecnych. (Por. Gardellini, Decr. authent. S. R. C. Romae, 1857, III 165, not. I; Mühlbauer, Decreta auth. S. R. C. I, 77-84).

Kropidło Jan arcbp gnieźnieński ob. Jan-imie arcbpów gnieź. 3.

Kropielnica. Przy wejściu głównem do kla znajdują się dwie kropielnice z prawej strony wejścia. (S. Carol. Borr. fectionis Iter... deductus. Posnaniae Instr. fabr. eccl. l. I, c. 2, I) Przy drzwiach zaś bocznych—jedna. Kropiel-na Kazaniach całego roku w doroczne nice powinny być czyste. Woda odmie- Ich uroczystości ogłoszona. Kalisz 1701,

Bauldry, p. I, c. 2, a. 1, n. 5) choć runie nakazuje).

z Krosna Paweł poeta łaciński za Zygmunta I, był profesorem sztuki rymotwórczej w akademii krakowskiej. W r. 1508 z powodu zarazy morowej wybuchłej w Krakowie przeniół się do Wegier, gdzie był mile przyjety i otoczony szacunkiem. P. z K-a znalazl możnego protektora w osobie Perena podkom. królewskiego, i przez jego staranie obdarzony został beneficyum. † zdaje się w Krakowie. Z licznych dzieł P. z Krosna zasługują na wzmiankę: Panegyrici ad D. Ladislaum... et S. Stanislaum Praesulem etc. Viennae, 1509, 4-to: Sapphicon de inferorum vastatione et triumpho Christi, addita Oratione Dominica, Ave Maria i Salve Regina versu elegiaco expressa. Cracoviae 1514, 4-0; i inne panegyriki na cześć świętych Patronów węgierskich, hymny na wszystkie uroczystości Świętych i t. d. dotąd nie drukowane. Dziela P. z K-a są dziś wielką rzadkością. (Por. Chodynicki, Dykeyonarz uczo-nych Polaków. Lwów 1833, t. 1, str. 375 i nast.; Janocki, I).

X. J. N.

Krosnowski — 1) Franciszek T. J. ur. w Wielkopolsce w r. 1734, przyjety do nowicyatu w Krakowie w r. 1751, uczył humaniorów, filozofii i Pisma św. w Toruniu i Poznaniu. Na stanowisku profesora był jeszcze w r. 1773. Napisal: Sol Podoliae in signo Agri fatiscens. Ill-us D. D. Stephanus Humnicki... fatis occumbens etc. Leopoli, in folio; Eridanus inter sidera, panegyris Lubomirscio... dedicatus. Cracoviae 1754. — 2) Jan jezuita polski, był rektorem nowicyatu w Krakowie, gdzie † w r. 1697 w 69 r. życia, 49 w Zakonie. Napisal: *Pochodnia słowa* Bożego w Kazaniach niedzielnych... wystawiona etc. Lublin 1685, fol.; Kazania świątalne. Poznań 1691; Viawodą święconą, a przynajmniej jedna z tor religiosus per Triduanam Pernia się w nich co miesiąc, według cere- in fol. (Por. Sommervogel, BibliothèIV. k. 1254 i nast.).

X. J. N.

Krotoski Kazimierz.--Ur. 11 sierpnia 1860 w Zbaszynie w Wielkopolsce, studya uniwersyteckie uwieńczone doktoratem filozofii odbywał w Krakowie, Lipsku i Monachium. Uczył historyi powszechnej i polskiej w gimnazyach w Krakowie, N. Sączu, we Lwowie, na Podgórzu; a od r. 1904 jest dyrektorem gimn. w Nowym Targu na Podhalu.— Z licznych jego prac naukowych wymieniamy: Stosunki polskie po śmierci Leszka Białego r. 1228, Kraków 1886; Z archiwum Karmelitanek bosych wilenskich; tego Norwegia pod względem fizycznym, 1890; Norwe-gia pod względem kultury 1891; O prądach antykatol ckieh w historyi, 1893; Baśnie i fałsze w historyi, 1893; Z archiwum Karmelitów bosych na Czernej, 1894; Savonarola w świetle najnowszych badań, 1899; Gall scholastyk posnański, 1899; Ś. Stanisław bp krak. w świetle historyi nowożytnej, 1902; Ś. Stanisław bp. krak. w świetie źródeł, 1909; S. Stanisław bp krak. i jego zatarg z Bolesławem Śmiałym, 1804; Z dzie-jów reformacyi w Wielkopolsce, 1905; Jakie są szczególniejsze zadania, które katolicyzm w Polsce ma dzisiaj do spelnienia w Ankiecie "Przegladu Powszechnego," Kraków, 1906; Nowa Września i polityka tumska 1906; Zagojenie ankiety w sprawie ś. Stanisława, 1909; W sprawie ś. Stanisława, 1911; Historya wieków średnich, podręcznik dla liceów żeńskich, 1911; Historya starożytna i średniowieczna, podręcznik dla Seminaryów nauczycielskich, 1911.

Kroust Jan Michal T. J. ur. w r. 1694 w Aspach (Alzacya), wstąpił do nowicyatu prowincyi Szampanii w r. 1711. Był profesorem teologii w Strasburgu, rektorem kolegium w Kolmarze, spowiednikiem matki Ludwika XVI od r. 1747-1762. † w Porrentruy w r. 1772, według innych w Brumath. Napisal: Clericus instructus etc. Augustae Vindelicorum 1761; Exercitia spi-Institutio Clericorum. Aug. Vind. 123).

que de la Comp. Bruxelles 1893, t. | 1767; tego ostatniego dziela było wiele wydań p. t. Meditationes de fidei Mysteriis; najnowsze wyszło w Wiedniu, u Mechitarystów w r. 1851, 12-o: i inne. (Por. Sommervogel, *Bibl. de la Comp.* Bruxelles 1893, t. IV, k. 1255 i nast.).

Krowicki Marcin, ur. w Toruniu okolo 1500 r., ksztalcił się w Wittenberdze, gdzie przejał się zasadami luterskiemi, mimo to wstapil do stanu duchownego, wyświęcony na kaplana w dyecezyi przemyskiej, został sekretarzem u Kmity, potem proboszczem w Sądowej Wiśni pod Lwowem. Napominany i karany przez bpa Dziaduskiego za swoje życie niemoralne i za szerzenie w parafii doktryn nowatorskich, odzyskawszy wolność, został jawnym apostatą, zrzucił suknię duchowną i 1550 r. ożenił sie. Obciażony klatwa ndał się do Pinczowa pod opieke Oleśnickiego, który porzucił kościół i został pastorem kalwińskim. K, był ministrem w Wodzisławiu i Książu, brał udział we wszystkich synodach zborowych, został superintendentem lubelskim, wkrótce podlaskim. W końcu urząd złożył i wraz z innymi aryanami w Kubelskie pośpieszył; był seniorem zborów socyniańskich na Podlasiu i umarł w Piaskach pod Lublinem 1573 r. Napisal: Chrześciańskie a żałobliwe napominanie (do króla i szlachty) aby P. Jezusa Chrystusa przyjęli... i Drugie napominanie. Magdeburg, 1554 r.; Obrona nauki prawdziwej i wiary staroda-wnej krześciańskiej. Pinczów 1560 jako odpowiedź na "Krótką odpowiedź" bpa Zebrzydowskiego. Paszkwil ten na duchowienstwo katol. wydał p. t. Apologia większa t. j. obrona i t. d. Wil-no 1584 i 1604. W tym samym duchu napisał: Obraz a kontrefet własny Antykrystów z Pisma sw. dostatecznie wystrychniony i t. d. 1561. Należał do tłumaczów biblii Radziwiłłowskiej. Ponadto napisal: De Trinitate ac Perso. na Christi; List o urzedzie do Stanisława Budzyńskiego pisany z Piasków. 1573. W rękopisie zostawił K. Testamentum ultimae voluntatis, gdzie opisuje przygody swego życia. (Por. Łukaszewicz, Dzieje wyznań helweck. w Litwie II, 95-106; Brückner, ritualia etc. Frib. Brisg. 1765, 8-0; Rożnowiercy polscy, 1905, str. 91-X. S. G.

ko na Zmujdzi nad rz. Krożenta, do-pływem rz. Dubissy. Już w staroży-tności była tu osada; na górze pobli-dzi erygował bp Jerzy Pietkiewicz. W skiej zw. Miedziokalnia (zmudz. Medżu- 1612 r. seminaryum przeniesiono dc Kałnas zn. porosła góra) odbierała cześć K-ż i powierzono Jezuitom. W 1742 r. bogini lowów-Medżiejma (Medziajnia). Po przyjęciu wiary chrześcijańskiej, król Mendog (1257 r.) darował K-e Zakonowi Inflanckiemu. W 1547 r. K-em, już miastem powiatowem władał Kierżgajllo, potem angielscy emigranci, od których odkupił je Mikołaj Radziwill, stad Radziwillowie pisali się panami hrabiamı na Krożach (XVII w.). Pod opieką Radziwillów m. K-e się rozwijało, zyskało zamek obronny i t. p. Za Stanisława Augusta K-e otrzymało przywileje handlowe. - Kościoły w K-ch: Kl. farny z r. 1413, erygo-wany przez Jagielle i Witolda jest jednym z 9 iu najstarszych kłów na Litwie, drewniany 1745 r. ks. Tomasz Uwojnia kł ten starannie odnowił. Kł N. Maryi Panny przy kollegium Jezuickiem rozpoczęto budować w 1620 r. z fundacyi Jana Karola Chodkiewicza. Po kasacie Jezuitów kł ten oddano Karmelitom. W XIX w. kl ten, posiadający obraz Leonarda da Vinci, uległ rozbiórce. – Nadto w 1751 r. z fundacyi Jana Chryzostoma Wołodkowicza stanal kl murowany przy drewnianym klasztorze P. P. Bernardynek. Wr. 1891 ukazem cesarskim zniesiono klasztor Bernardynek w K-ch i polecono za-konnice przenieść do klasztoru w Ko-Parafianie udali się z prośbą do Petersburga, aby kł murowany po Bernardynkach zamieniono na parafialny. Tymczasem administracya miejscowa nakazala zburzenie kla. Lud zajął świątynię (1893 r.), wobec tego rozpoczęla sie krwawa ewakuacya kla i stąd słynna "Sprawa Krożańska.« Kł stał opuszczony do r. 1908, w którym go zwrócono parafianom, a d. 4 września 1910 r. po odnowieniu kła, ks. G. Cyrtowt, bp zmujdzki dokonał uroczystego poświęcenia tej świątyni. - Szkoły. 1607 bp Melchior Giedrojć sprowadził Jezuitów do Kroż. W 1613 r. Mikolaj Radziwiłł ofiarował im zamek na szkolę a w 1614 r. Jan Karol Chodkiewicz obdarzył bogatą dotacyą. Jezuici otworzyli tu wyższą szkołę, w której poetyki uczył znakomity ks. Kazimierz Sar- szkodzie walka z Henrykiem IV i przed-

Kroże, po litew. Krażej, miastecz- biewski (ob.); był tu też profesorem ziebp Antoni Tyszkiewicz zakład ten przenosi do Worń (Miednik), a potem przeniesiono go do Kowna (ob. art. Kow n o. Por. też Ludwik Adam Jucewicz, Wspomnienia Zmujdzi, Wilno, 1842). Po kasacie Jezuitów, O O. Karmelie i prowadzili szkołe 6-o klasową w K-ch (1797—1817). W latach 1818— 1842 istniało tu gimnazyum, przeniesione potem do Kowna. W gimnazyum tem uczyli ks. Andrzej Kłagiewicz, późniejszy bp wileński i ks. Maciej Wolonczewski, późniejszy bp źmudzki. (Por. Baliński, Starożytna Polska, t. III, str. 535...; Gorodskja po-sielenija, Peterb., 1861, t. II, str. 534...; Orgelbranda, Encykl. Powsz., t. XVI, str. 153—155; J. B. Kroże, ich przeszłość i stan obecny, Wilno, 1872; Zaleski, Jezuici w Polsce, t. IV, cz. II, str. 199-1019; Słownik geograficzny Królestwa Polsk., Warszawa, 1883, t. IV, str. 719 - 721; Sprawa Krożańska, Kraków, 1894 i inne w toj sprawia dwiela podsi. tej sprawie dzieła podaje K. Estreicher, Bibliografia polska XIX st., t. II, Kraków, 1907, str. 370; W. E. I. t. 41-42, serya I, str. 153-157),

> Krszka Józef ks., pisarz i działacz narodowy czeski, ur. w r. 1821 pod Chocimem, pisal wiele do czasopism czeskich jak np. do "Szkolnika," "Bla-hoviesta," "Czecha," "Czasop. katolic. duchovenstva, "Gzecha, " "Czasop. katolic. prace Knieżi " dzie umieścił colic. prace Knieżi, biskupstoi královéhra deckeho v XIX stol. etc. 1880. Wydal osobno Chocen, miesto a byv. panstoi. 1858, i inne. † w r. 1885.

X. C. S.

Krucyaty czyli wyprawy krzyżowe, albo wojny święte były przedsiębrane w celu oswobodzenia miasta Jeruzalem i Grobu Zbawiciela z pod panowania muzułmanów; były to walki Zachodu ze Wschodem. Grzegorz VII, papież, po-wziął **z**amiar w 1074 r. wyruszyć na Wschód na czele 50,000 wojowników, Turków wypędzić za Eufrat i odzyskać Ziemię świętą. Stanęła temu na przewczesna śmierć papieża. Myśl jednak Grzegorza VII nie zginela. Gdy położenie chrześcijan w Jerozolimie stawalo się coraz groźniejsze, ucisk ze strony Turków coraz gorszy, myślą Grzegorza VII przejął się pewien pustelnik Piotr d'Achery z Amiens, przyrzekł on patryarsze Jerozolimskiemu Symeonowi, że wystąpi w sprawie oswobodzenia Grobu W noc przed opuszczeniem Jerozolimy miał Piotr otrzymać widzenie we śnie. "Wstań i spełnij, co masz sobie zlecone, rzekł do niego Chrystus. Ja z tobą będę, czas już aby świątynia zo-stała oczyszczoną i aby sługom moim okazana była pomoc." Papież Urban II przyrzekł sam się zająć ta sprawa, a tymczasem Piotr pustelnik wyrusza na wędrówkę po Włoszech i Francyi, przedstawia smutny stan Ziemi św. Piotra wszędzie przyjmują z szacunkiem i wielkim zapałem. Przemówienie Urbana II pod Placencya w 1095 r. do 34,000 meżów i na soborze w Klermoncie do niezliczonych tłumów przyjęto entuzyastycznie. Z hasłem na ustach "Bóg tego chce" poczęto szykować się do wyprawy. Nietylko rycerstwo przejęlo sie tym zapałem, ale i lud, a nawet dzieci. Pospólstwo rwało się do drogi, nie zgadzało się na zwłokę. Chociaż termin wyruszenia w drogę wyznaczony był na dzień 15 sierpnia 1096 r., już przed Wielkanocą zebrało się około Piotra Pustelnika kilkadziesiąt tysięcy przeważnie Francuzów i Włochów. Cześć ich pod wedzą Waltera Golca (Gautier Sans-Avoir) wyruszyła do Konstantynopola przez Szwabię, Węgry i Bulgaryę; do 40,000 następnie wyruszyło pod wodza Piotra Pustelnika, nieco później Gotschalk hrabia z Palatynatu poprowadził od 15,000 do 20,000 Niemców i do 200,000 wyruszyło z nad brzegów Renu pod dowództwem niejakiego Wilhelma hr. Emilkona. Wszystkim tym armiom brak było wszelkiej karności. Wskutek tego większość tych krzyżowców wyginęła po drodze. Niedobitki tylko doszły do Konstantynopola. Cesarz Aleksy Komen przeprawił ich do Azyi Mn. Dowództwo objął Walter. przystapił do oblężenia Nicei, ale został srodze pobity przez Turków. Ocalało zaledwie do 3,000, którzy z Piotrem Pust. powrócili do Konstantynopola.

gotowywały się cztery armie regularnych wojsk. Na czele pierwszej w liczbie 100,000 Francuzów i Belgijczyków stanal Godfryd de Bouillon, książe Dolnej Lotaryngii. Towarzyszyl mu Balduin, brat rodzony. Drug i armię prowadzili hr. Hugo, brat Filipa I, Robert książe Normandyi i Stefan Jan de Blois,—z Włoch morzem udali się do Azyi Mniejszej. Trzeciej armii przewodniczył Rajmund IV, hrabia Tuluzy. Czwarta złożona z samych Włochów była pod dowództwem księcia Tarentu Bohemunda. Towarzyszył mu Tankred, brat ciotecz-ny. Wszystkie armie na wiosnę 1096 przeszły do Azyi Mn., po sześciotygodniowem obleżeniu zdobyto Nicee. Stamtad udano się w glab kraju. Baldwin ze swym orszakiem zdobył Edesse i założył udzielne hrabstwo Edeskie. W początkach czerwca 1(98 zdobyli krzyżowcy Antyochie, a nastepnie zadali straszna kleskę księciu Mossolu, Kerbodze, który stracił do 100,000 wojska, a 15 lipca 1099 zdobyto Jerozolime. Korone królewską ofiarowali krzyżowcy Godfrydowi de Bouillon. Ten wszakże przyjął tylko skromna, nazwę Stróża Grobu Pańskiego. Rzadził niedługo, bo już w 1100 umarl. Po nim tron objął Balduin brat, a od 1118 r. Balduin de Bourg i jego potomkowie aż do roku 1187, do czasów zajęcia Jerozolimy przez Saladyna.

Druga wyprawe krzyżowa wywołały okrucieństwa Nur Eddina w Edessie. Zachęcał do tej wyprawy Ludwika VII króla francuskiego i cesarza Konrada III św. Bernard. Obydwaj monarchowie przedsięwzieli wyprawe, która skoń czyła się niepomyślnie wskutek perfidyi Greków. Było to w r. 1147-1148.

Trzecią wyprawę krzyżową wywołało zdobycie Jerozolimy przez Saladyna w r. 1187. Przedsięwzięli ją trzej monarchowie Fryderyk I Barbarossa, Filip II i król angielski Ryszard Lwie Serce. Wskutek nieporozumień monarchów skutki nie odpowiedziały pokładanym nadziejom. Oprócz zdobycia Ptolemaidy wiecej niczego nie osiągnięto. Najważniejszym wypadkiem tej wyprawy było założenie przez Ryszarda Królestwa Cypru, które to królestwo darowane było Gwidonowi Lusignan.

ust, powrócili do Konstantynopola.

C z w a r t a wyprawe przedsiewzie to po smierci Saladyna w rcoku 1202

i Szampanii pod dowództwem Balduina hr. Flandryi Krzyżowcy poskromili Zarę na korzyść Wenecyi, następnie zdo-byli Konstantynopol i założyli Cesar-stwo Łacińskie. Trwało ono od 1204— 1261. Pierwszym cesarzem został Bal-

duin hr. Flandryi.

Piątą bardzo smutną w swych skutkach przedsięwziely dzieci w 1212 r. Prawie wszystka młodzież ta wyginęła w drodze. Następnie w r. 1217 wyruszył z wyprawą Andrzej II, król węgierski. Poczatki były pomyślne, ale koniec fatalny. Chrześcijanie zmuszeni byli zawrzeć zawieszenie broni na lat 8 w r. 1221.

Nową wyprawę podjął Fryderyk II w r. 1227. Odzyskał przez swa dyplomacyę dla chrześcijan Jerozolime na lat

dziesięć.

Siód mą krucyatę prowadził Ludwik IX od 1247—1254. Zdobyto Damietę, ale nie wyzyskano zwycięstwa. Szczęście się odmieniło, Ludwik z wojskiem dostał się do niewoli. Musiał się oku-

pić wielkim kosztem.

Osmą i ostatnią wyprawę w obronie Ziemi św. przedsięwziął Ludwik IX w r. 1270. Krzyż wcy wyladowali w Kartaginie 17 lipca. Stoczyli kilka pomyślnych potyczek. Tymczasem umiera 25 sierpnia król Ludwik. Jakiś czas wal-czyl jeszcze na czele krzyżowców Edward książe angielski, ale był zmuszony zawrzeć zawieszenie broni w r. 1272.

W r. 1291 zabrano chrześcijanom Ptolemaidę, ostatnią placówkę. W ten sposób główny cel wypraw krzyżowych zo-stał chybiony. Natomiast były korzy-

sci inne:

1. Zbliżyły do siebie ludy europejskie.

Krucyaty wydobyły z odrętwienia Europe.

3. Zapoznały z cywilizacya Wschodu.

4. Podniosły poziom naukowy w Eu-

ropie.

Naogół Europa przebyła w wojnach krzyżowych wspaniałą epopeję z mnóstwem świetnych epizodów. (Por. Bongars, Gesta Dei per Francos; Michaud, Histoire des croisades, Paris, 1825, 2 vol.; Wilken, Geschichte der Kreuzzüge, 1807—1832, 7 vol.; Joz. Kard, Hergenröther, Historya Powsze | Epis. 1. I, c. 15, n. 8; l. 2, c. 16, n.

- 1204. Wyruszyła szlachta Flandryi chna Koscioła Katolickiego, Warszawa, 1902, t. VIII, p. 1-49; F. J. Holzwarth, Historya Powszechna, t. IV, str. 149-485; A. Zdanowicz, Rys chron. hist., Wilno, 1860, str. 391-437).

X, R, J.

Krucyfer tak nazywa sie niosący krzyż na procesyach kościelnych. czasach Aryusza i jego stronników, gdy sobór nicejski 325 ich bledy potepil, chrześcijanie chcąc zaprotestować uroczyscie przeciw blużnierczym zdaniom bezbożnego sekciarza, poczęli do ramion krzyża dodawać litery α i ω w myśl słów Apokalipsy (XXII, 13) zawieszane na łańcuszkach, a nad niemi obsądzano bogate świeczniki, z zapalonemi świecami, że Chrystus jest "światlem świata" i z tak przybranym krzyżem odprawiano procesye. Kizyż niósł zazwyczaj dyakon lub kleryk, zwany draconarius, ponieważ w wojsku rzymskiem chorąży, niosący sztandar z wyobrażeniem smoka (draco) tak się nazywał. Niektórzy praktykę noszenia krzyża ze świecami przypisują św. Janowi Chryzost. (Gawant I, p. 111). Justynian cesarz wyznaczył osobnych krucyferów (Novell. 122 n. 32). Oddawna jest zwyczaj wychodzić z krzyżem na przyjęcie osób znakomitych zasługą lub godnością; nosić krzyż przed pżem, legatem Stolicy Apost. a od Aleksandra IV przed wszystkimi arcybiskupami. Cesarz austryacki jako Apostolicus ma też ten przywilej "crucem ante se gestare facere" dany 27 mar. 1000 r. św. Stefanowi królowi przez Sylwestra II pża (Bull. Rom. t. I, p. 478). Krzyż zwykle bywa noszony między dwoma akolitami, kiedy krucyfer jest w komży lub tunicelli. K. zawsze z odkrytą głową idzie (S. R. C. 10 czerw, 1690) obydwoma rękami trzyma krzyż prosto i tak niesie, aby wizerunek ukrzyżowanego był wyżej niż kandelabry akolitów. Zwykle nie kleka ani przed oltarzem, ani przed Sanctissimum; kleka tylko podczas benedykcyi bpiej lub udzielanej Najśw. Sakramentem. Krzyż powinien być niesiony figura naprzód, przed pżem i arcybiskupami. Wizerunek ukrzyżowanego zwrócony jest do dostojników, dla oslodzenia im ciężkiego obowiązku pieczy nad tylu duszami (Caer.

procesyonalnie przez innego subdyakona a nie ministra przy Mszy św., ubranego w humerał, albę i tunicellę (*Caer. Epis.* l. 2 c. 8, n. 24). W dzień Matki Boskiej Gromnicznej, w niedzielę Palmową, w W. Czwartek i W. Piątek krzyż niesie inny subdyakon, a nie minister przy Mszy św. (Caer. Epis, l. 2 c. 16 n. 16). W W. Sobotę subdyakon, mający śpiewać epistolę niesie krzyż na Lumen Christi i Exultet (Caer. Epis. b. 2, c. 27, n. 4), ale nie przy świeceniu wody. 27, n. 4), ale nie przy święceniu wody. Na konduktach nawet przy bpie celebrującym, subdyakon przy Mszy św. jest krucyferem (Caer. Epis. l. 2, c. 11 n. 14). Na procesyach z Najśw. Sakr., w dni krzyżowe, z relikwiami, krzyż niesie kleryk, w komżę ubrany (Caer. Epis. l. 2 c., 33 n. 5), a gdyby celebraczen był saczybicky to jest krywie. bransem był arcybiskup, to jego krzyż niesie subdyakon (*Caer. Epis.* 1. 2, c. 33 n. 5). Właściwie na procesyach cały kler świecki pod jednym krzyżem postępować winien, jeżeli w obecności kapituły katedralnej, to wszyscy pod krzyżem kapitularnym, a kiedyindziej pod krzyżem kla, z którego procesya wychodzi. Na innych procesyach (nie na eksporcie), gdzie jest zwyczaj, aby kler szedł za swoim krzyżem, można go się trzymać, a wtedy każdy zakon i bractwo pod swoim występuje krzyżem. U nas jest zwyczaj że na krzyżu pa-schalnym aż do Wniebowstąpienia zawiesza się stułę czerwoną (Manuale Caer. Rom. ad usum Poloniae, Varsaviae 1819, II, 497). (Por. Herdt, Praxis Pontificalis t. I, n. 86; Ferraris v. Crux).

X. S. G.

Krucyfiks ob. Krzyż.

Krucyfiks stacyjny ob. Droga krzyżowa.

Krudaszewski Ludwik, malarz polski, ur. w Zamościu, kształcił się w sztuce malarskiej w Warszawie; cichy, pracowity, skromny dał się poznać jako wybitny talent malarski. + w r. 1850 w Warszawie. Malował olejno i al-fresco,

15; c. 33, n. 5). Krzyż kapitulny w Roch, "N. M. P. z Dzieciatkiem Jeczasie celebry potyfikalnej wynosi się zus" – w kle parafialnym w Bedlnie; "Św. Jan Chrzeiciel" -w kle ks. ks. Emerytów w Łowiczu; "Zwiastowanie N. M. P." i inne. Nadto K. przyozdobił malowidłami korytarz i przedsionek zakrystyjny u ks. Misyonarzy w Warszawie. Treścią tych malowań było życie św. Wincentego a Paulo, zdarzenia z życia Chr. Pana i t. d. (Por. Rastawiecki, Słownik malarzów polskich, Warszawa 1850 8-a, t. I, str. 243 i nast.).

Krüdener Julianna, głośna z powodu swej politycznej i pietystycznej działal ności dama, z zamożnej rodziny niemieckiej Wietinghoffów ur. 22 listop. 1766 r. w Rydze. Poślubiwszy v. Krüdenera rzuciła się w wir zabaw. Od r. 1789 rozłączyła się z meżem i żyła w różnych krajach pochłonięta już to przez liczne miłostki, już wśród studyów estetycznych i marzycielsko - religijnych praktyk. Życie własne skreśliła w romansie Valerie, wyd. w Paryżu 1803 r. Nie znalaziszy względów u Napoleona w r. 1862 wrócila do Rygi. Przerażona nagla śmiercia swego kochanka oddała sie praktykom pietystycznym, przebiegając różne miasta i kraje każąc o pokucie. Wska-zywała ona na ces. Aleksandra I, jako na tego bohatera, który miał odrodzić świat, co też ją do niego zbliżyło i dało pewien wpływ nawet polityczny. Jej dziełem był tytuł "świętego przymierza." Wobec wrzeń relig jnych onych czasów, K. marzyła o wzbudzeniu idealnego kła protestanckiego. Podczas głodowych lat 1816 i 1817 zasłynała swoja milosierna działalnością, poświęcając całe swoje mienie na ratowanie chorych i ubogich. Ponieważ K. nie szczedzila przy tej okazyi wyrzutów rządowi badeńskiemu, gdzie przebywała (Hörnlein), jako podejrzana politycznie została pod dozorem policyi odstawiona do granicy rosyjskiej. Usiłowała wskrzesić dawne stosunki z ces. Aleksandrem, ale z powodu swoich sympatyj dla walki wolnościowej Grecyi, spotkała ją odprawa. K. zapadla na chorobe piersiową i † 25 grud. 1828 na Krymie. Listy jej z wysokiemi osobistościami ówczesnej epoki przeważnie kompozycye klne. Celniej-sze utwory jego pędzla są: "Pan Jezus ukrzyżowany," "Św. Antoni Padewski," *M. Krüdener*, 2 t. Paris 1849; Capefi-"Opieka św. Józefa," "ŚŚ. Floryan i gue, *La bar. d. K. et l'emp. Alexan*- dre, Paris 1866; P. Lacrois, M. de in alma Academia et universitate vil-Krüd. et ses lettres et ouvrages inédits, Paris 1880).

(Ch.).

Krug filozof i literat niemiecki, ur. ood Wittembergiem w r. 1771, † w Lipsku 1841. Był następcą Kanta na katedrze uniwersyteckiej w Królewcu od r. 1805—1809, później nauczał w Lipsku. Zajmował się też polityką. Jako filozof usiłował złagodzić sceptycyzm Kanta za pomocą swego syntetyzm u pomiędzy idealizmem a realizmem. Z dziel K-a przytaczamy: Listy o możliwości doskonalenia się religii objawionej (1792); Spis encyklopedyi systematycznej nauk. (1796 – 97) a zwłaszcza Dykcyonarz czyli Podręcznik ogólny nauk filozoficznych. (Por. Blanc, Dictionnaire de Philosophie, Paris 1906, 4-o, k. 738).

Krug Józef, pedagog niemiecki, ur. w r. 1863 w Lützelburgu pod Augsburgiem, jest redaktorem czasopisma "Pä-dagogische Blätter." Napisal: Leitsätze über Schulaufsicht, Simultanschule u. simultane Lehrerbildung. 1893; Der Kath. Lehrerverein in Bayern, etc. 1894, wyd. 6-te; Quo vadis? Ein Wort am Scheidewege zw. christl. u. weltl. Volksschule. 1907; Schulbibel. 1908. (Por. Keiters, Kath. Liter.-Kalend. 1910, str. 241).

Krüger. — I) Andrzej T. J. ur. w r. 1646, wstąpił do zakonu w 1666. W ciągu lat 20 uczył teologii w Wil-nie, gdzie + w r. 1712. Napisał: Resolutio canonico-theologica dubiorum... circa suspesionem Indulgentiarum et Facultatum per Bullam Jubilaei etc. Vilnae 1700, 8-0; Pactum juris cano nico-legale de Feriis etc. Ibd. 1701, 4-0. — 2) Oswald T. J. rusin z pochodzenia ur. w r. 1598, wstąpił do Towarzystwa w r. 1618, uczył gramatyki, teologii, hebrajskiego i wreszcie przez 13 lat nauk matematycznych w Wilnie. † w Grodnie w r. 1665, Napisał: Illustriora Theoremata et problemata mathematica ex Opticis, Geometria, Astronomia etc. Vilnae 1633, fol.; Arithmetica. Ibd. 1635, 12-0; Catop-trocaustica sive speculae ustoriae. Ibd. 2 t. Lwów 1869; późniejsze wydanie w 1636, 4-0; Calendarium romanum. 1 tomie, ost. z r. 1894; Nauki kate-Ibd. 1637, 4-0; Centuria astronomica chizmowe na całość prawd wiary ś.

nensi S. J. etc. Ibd. 1637, 8-o; tego dziela jest przekład ruski p. t. Sotnia astronomskaja jeże jest sobranaja w kratkosti na łatińskom jazykie w Wilnie etc. Moskwa 1707. Oculus. Vilnae 1641; Theorocentrica. Ibd. 1641; Exegesis festivitatis paschalis. Ibd. 1646, 24-o; Iris, sive de coloribus apparentibus. 1647; 24-0; Dissertationes de vacuo. Ibd. 1648; i inne.—3) Zygmunt T. J. ur. w Warmii w r. 1661, wstąpił do Towarzystwa w 1677. Był profesorem filozofii w Wilnie i w Warszawie, retoryki w Połocku, teologii w Pińsku, gdzie † w r. 1710. Napisal: Trias scientiarum philosophicarum etc. Varsaviae 1699, fol.; Ad Apellem symbolicum A. R. P. Joannis Michaelis von der Ketten... carmen panegyricum—oda z 26 strof; Panegyrici. Varsaviae; Theses philosophicae etc, Vilnae 1704, 4 o, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1259—1261; Wiszniewski, *Hist. lit. polsk.* VIII, 487).

Krukowski Józef. — Ur. 3 września 1828 w Krysowicach w ziemi przemyskiej, ukończył gimnazyum i seminaryum duchowne w Przemyślu, gdzie r. 1852 został na kaplana wyświęconym. Był katechetą w szkole ludowej, niższej realnej i seminaryum nauczycielskiem, profesorem teologii pa-toral, i katechetyki w sem n. przemyskiem, radca referentem konsystorza przemyskiego, w r. 1870 proboszczem w Błażowej, a w r. 1877 prof. teol. paster. w Uniwersytecie Jaglellońs, gdzie też był dziekanem wydziału teolog, i radcą hon, kuryi bpiej. W r. 1881 został proboszczem kollegiaty ś. Floryana na Kleparzu i otrzymał prezentę od Uniwersytetu na kanonie katedralną, ale do instalacyi nie przy-szlo z powodu, że prebenda owej kanonii zajęta przez rząd rosyjski faktycznie nie istnieje. Um. 6 grudnia 1900, przeznaczywszy 22,400 fl., t. j. większą część swego mienia na cele pobożne i dobro-czynne. Pisał dużo, zwłaszcza w dziedzinie teologii pasterskiej i homiletyki.

katol., 3 wyd. Kraków 1880; Kateche- Włocławek 1898; też Hippacego Potyka katol. czyli Przewodnik teoretyczny dla katechetów, Krak. 1877; Przewodnik praktyczny do nauczania katechizmu dzieci w szkołach ludowych, 3 t. Kraków; Katechizm rzymski w tłumączeniu ks. Walent. Kuczborskiego kilkoma dodatkami (o Niep. Poczęciu i Nicomylności papieskiej) pomnożony, 2 wyd. Kraków: Kazania na uroezystości i inne świeta N. M. P., tudzież nauki majowe, wyd. 3 Kraków 1885; Rocznik kazań niedzielnych, świętalnych i przygodnych, Krak. 1890; Różnych kozań 23, Kraków 1893; Nowe nauki majowe o 7 radościach i 7 boleściach N. M. P., Kraków 1882; Rozmyślania majowe o tajemnicach Różańca ś., wyd. 3 Krak. 1884 (po niemiecku w Moguncyi (1888); Godzinki o Niepo-kal. Poczęciu N. M. P. w 32 rozmyślaniach majowych, Krak. 1885 (po niemiecku w Moguncyi 1886); Salve Regina w rozmyślaniach majowych, Krak. 1886 (t. r. po niemiecku w Moguneyi); Wykład antyfony Pod Twoja Obrone w 32 rozmyślaniach mujowych, Krak. 1889; Nowe czytania majowe o znakomitszych czcicielach N. M. P., Krak. 1891; Witaj Gwiazdo morza w 32 naukach majowych, Krak. 1892; Magnificat w 10 naukach majowych wyłożony, Krak. 1894; Krótki wykład litanii loretańskiej, Krak. 1896; Perykopy ewange-lijne niedzielne i świąteczne dla użytku kaznodziei, katechetów, rodziców i nauczycieli, Krak. 1890; 12 kazań na największe uroczystości Pana Jezusa i homilia na Poniedziałek wielkan., Krak. 1807; Leona XIII książeczka o pokorze (przełożył na polskie ks. Hube) uzupelnił przekładem celniejszych wyjątków Ojców K-ła, Krak. 1894; Pieśń śpiewana w Lourdes podczas procesyi ze świecami, przełożył z niem., Krak. 1888; Pamiatka 700 rocznicy zalożenia kła i kolegiaty ś. Floryana przy Krakow e na Kleparzu, Poznań 1883; O słowiańskim kościele ś. Krzyża i klasztorze Benedyktynów na Kle-parzu w Krakowie, \* rak. 1886; Rozbiór krytyczny kazań ks. Fabiana Birkowskiego na Niedziele i święta,

cieja, Lwów 1899; Poglad krytyczny na lepszych kaznodziejów naszych XVIII w., Włocławek 1898; nadto był współpracownikiem Encyklop. kościel. Nowodworskiego. Encyklop. wycho. wczej i licznych czasopism kościelnych. (Por. Przegląd katolicki z r. 1900). M. B.

Krumbacher Karol dr. filozofii, zwycz. profesor uniwersytetu w Monachium, ur. w r. 1856 w Kürnach (Bawarya), w r. 1892 był wydawca czasopisma "Byzant. Zeitschrift," od r. 1898 "Byzant. Archivs." Poświęcił się studyom nad językiem i filozofją grecką, Wa-żniejsze prace K-a w tym zakresie są: Beiträge zu einer Gesch. der griech. Sprache. 1884; Griechische Reise. 1886; Gesch. der byzant. Liter. 1890, wyd. 2-ie 1997-go; Mittelgriechisch. Sprichwörter. 1893; Michael Glykas. 1895; Studien zu Romanos. 1898; Umarbeitgn, bei Romanos, Die Moskauer Sammlng. mittelgr. Sprichwörter, 1900; Die Akrostichis Kirchen Poesie. 1904; in der griech. Miszellen zu Romanos. 1908; Populäre Autsätze. 1909, i inne. (Por. Keiters, Katholischer Literat.-Kalender. 1910, 16 o, str. 241).

Krupiński Franciszek, ksiądz, ur. 1836 r· w Łukowie, tamże kształcił się, w r. 1852 wstąpił do Pijarów w Opolu. W 1853–18 słuchał wykładów w Akademii duchownej w Warszawie, a następnie był w zgromadzeniu. Po kasacie Pijarów, został rektorem kla po-pijarskiego w Warszawie. W ciągu lat wie-lu był prefektem w szkołach publicznych. Pisywał artykuły publicystyczne, był stałym współpracownikiem "Gaz. Warsz." w latach 1865-70; umieszczał artykuły w "Encyklojelyi Orgelbran-da," przełożył na język polski 1863 r. Historyę filozofii Schweglera i do niej dodał o Filozofii w Polsce. K. był heglista dzieki tradycyi w naszej literaturze filozoficznej, a stał się pozytywistą wskutek naturalnego rozwoju właściwego sobie życia umysłowego. Ze stanowiskiem pozytywistycznem łaczył K. wierność swym postulatom religijno-etycznym osobowości Boga, nieśmiertelności duszy i wolnosci woli. K. umarl 16 sierpnia 1898 1898; też As. Franc. Rychłowskiego, r. w Warszawie. Napisal: Obraz filozofii spółczesnej we Włoszech, Ateneum, 1882; Odnowa etyki, tže 1884; Pessymizm, tže 1889; Rozwój własności, tże 1890: Poszukiwanie naszego ducha, tże 1894; Wczasy warszawskie ("Wieniec" 1872); Romantyzm i jego skutki, "Ateneum" 1876. Przetlumaczył Al. Bain'a Umysł i ciało, 1894; Logikę, 1898; Naukę o wychowaniu 1880; Aschera, Zarys ustawy angielskiej 1863; Strassle'go Historye nuturalną dla młodzieży, 1873; Laveley'a, Socyalizm współczesny, 1884. Po śmierci jego wydano: Kazania miane do młodzieżu gimnazyalnej. (Por. H. Struwe, o K-im "Bibl. Warsz." 1898 t. IV; J. Kenig "Tygod. Illustr." 1898). X. S. G.

Krupski Jan Nepomucen Kazimierz, dziennikarz, bibliotekarz akadamii duchownej katol., ur. 1799 r. W 1851 r. objął redakcyę "Gazety Warszawskiej," później "Codziennej." Umarł 1856 r. Wydał: Rozmaitości krajowe i zagraniczne, Warszawa 1831; Stenografia polska, 1858; Swiatowid, zbiór powieści i artykułów, 9 tomów 1835-

Krusiński Jacek (Hiacynt) h. Dolega, syn Walentego, rodem był z województwa sandomierskiego, powiatu wiślickiego, na świat przyszedł w 1766 roku; uczył się w czterech klasach w szkolach krakowskich Św. Anny, a w 2 w Poznaniu, potem wstapił do Akademii krakowskiej w 1783 roku, która ukończył w 1786 r. w październiku ze stopniem doktora filozofii, studyował tam nauki przyrodnicze i matematykę, potem się ksztalcił jeszcze w swoich specyal-nościach za granicą i następnie do r. 1805 nauczał po szkołach w departamencie warszawskim. W tym czasie ożenił się i miał syna, Jana Kantego, ur. r. 1796 r., potem adwokata w Wil-nie. Przeniósł się do wydziału naukowego wileńskiego, został mianowany dyrektorem sławnego gimnazyum w Swisłoczy (w gubernii grodzieńskiej), gdzie z chlubą i pożytkiem działał gorliwie na polu naukowem i pedagogicznem od roku 1805 do połowy 1824; uczyl w zakresie swoich fachów specyalnych. W 1812 r., gdy kraj był ogołocony z żywności, swoim kosztem żywił kilkudzie-

maitych zakładów naukowych, a niemalo się przyczynił do uświetnienia szkół świsłockich, które zajęły wybitne stanowisko w calym wydziale naukowym wileńskim, wydawszy dużo pożytecznych krajowi ludzi, uczonych w różnych gałęziach wiedzy i głośnej w rozmaitych sferach działalności. Krusiński był członkiem Towarzystwa Przyjaciół Nauk w Warszawie i innych stowarzyszeń uczonych za granicą (galwanizmu w Paryżu). Znany jest z prac swoich drukiem ogłoszonych, a bardzo cenionych w swo-im czasie. Tak np. wyszła jego rozprawa w "Dzienniku wileńskim w 1806 r. wydana O sposobach pożytecznego uczenia się matematyki; O dostrze zenjach meteorologicznych, drukowana w "Rocznikach tow. przyjaciół nauk w Warszawie" t. II, potem przedrukowana w "Nowym pamiętniku Warszawskim" Dmochowskiego, też w II tomie i inne. Umarl, doczekawszy się późnej starości, podobno w Wilnie. (Por. "Encyklp. Orgelbranda" większa; Archiwum kuratoryi Wileńskiej).

J. M. G.

Krusiński Tadeusz T. J., ur. w Brze-zicach w r. 1675, do Towarzystwa Je-zusowego wstąpił w r. 1693, w r. 1707 był przeznaczony na misyonarza do Persyi i zamieszkał w Ispahanie. Gruntowna znajomość języków wschodnich skłonila władze duchowne do mianowania K-o prokuratorem generalnym missyj perskich w r. 1720 a o. Barnaba z Medyolanu, bp Ispahanu uczynił K-o swym sekretarzem i tłumaczem. K. bawil 18 lat w Persyi i był świadkiem wielkiej rewolucyi r. 1722, która miała tam miejsce; wypadki te opisał szczególowo, co zwróciło uwagę calego świata na osobę uczonego jezuity. W r. 1725 oj uścił Persyę; następnie przebywał przez lat 5 w Rzymie i wrócił do ojczyzny, osiadł w r. 1729 w Kamieńcu, skąd udał się do Jarosławia i Lwowa, w r. 1741, w końcu do Brzezic powrócił; w r. 1748 jeździł do Warszawy, gdzie przeczytał książki tureckie znajdujące się w bibliotece Załnskich. Powróciwszy do Kamieńca † tamże w r. 1756. Z dziel K a godne są zaznaczenia: Relatio de mutationibus memorabilibus Regni Persarum. Romae 1727; Prosieciu uczniów, bywał wizytatorem roz- dromus ad tragicam vertentis belli

ejusdem de Legationibus polono-persicis dissertatio. Ibd. 1734, 4-to, dzieło dziś niezmiernie rzadkie. Było i drugie wyd. tego dziela i przeklady niemieckie i francuskie. Analecta ad tragicam belli Persici historiam. Leopoli 1755, fol.; Pragmatographia de legitimo usu Ambrozyi Tureckiej; to jest opisanie sposobu należytego używania Kawy Tureckiej... Warszawa 1769, 8-a, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1893, t. IV, k. 1262 - 65; Brown, Bibl. pis. ass. polsk. 1863; Orgelbranda, Encykl. Powsz. 1900, t. VIII).

X. J. N.

Kruszewski-1) Antoni ks. T. J. z prowincyi litewskiej, ur. na Polesiu w roku 1701, wstąpił do Jezuitów w r. 1719, uczył gramatyki i humaniorów, był kaznodzieją i zarządzał w ciągu lat 16 drukarnia Towarzystwa. W r. 1752 mianowany został rektorem w Drohiczynie, ale nie spełniał tych obowiązków. † w Łomży w r. 1759. Napisal: Informatio pro iis qui aegrotos ad mortem praeparare debent. Varsaviae 1750, 80; Nauka dla tych, którzy chorych na śmierć przygotowują.— 2) Franciszek T. J. brat poprzedniego, ur. w r. 1708, wszedł do Towa-rzystwa w 1727 r., był profesorem gramatyki i teologii moralnej w ciągu lat 6. Przeznaczony na misyonarza, przez lat 7 rządził drukarnia jezuicka, był rektorem w Drohiczynie i † w Łomży w 1771 r. Napisal: Odae VII R. P. Mathaei Casimiri Sarbievii S. J., quae in libris Lyricorum non habentur. Vilnae 1747, 12-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Compagnie. Bruxelles 1903, 4.o, t. IV, k. 1165).

Kruszka Wacław, ksiądz, ur. 1868 r. w Słabomierzu w poznańskiem. Pojechał do Ameryki, założył w Ripon i Oshkosh w st. Wisconsin dwie nowe parafie, i w obu został pierwszem proboszczem. W 1865-6 wykładał religię i jezyk polski w wyższej szkole polskiej w Milwaukee. Częste podróże misyjne między nowymi osadnikami poza granicami stanu, sprawozdania z nich, uczestnictwo w naradach kościelnych oraz

persici historiam etc. Ex turcico... la- niu jego rozgłos. Kongres katolicki tine facta... Leopoli 1733, 4-o; Accessit polski w r. 1901 w Buffalo wybrał go na delegata do Watykanu w sprawie biskupstwa polskiego, dotąd nierostrzygnietej. K. jest autorem dziela: Historya polska w Ameryce, początek, wzrost i rozwój dziejowy osad polskich w Północnej Ameryce, Milwankee, 1905; Rzym, ib., 1895; Neapol.-Wezuwiusz, 1898; Hymny Wielkopostne, 1896; Wrażenia z wycieczki misyjnej, inne.

X. S. G.

Kruszwica — niegdyś miasto bpie.— Miasto K-a nad Goplem w W. Ksiestwie Pozn. (regencya bydgoska, powiat strzeliński) jest najstarszym grodem polskim.—Nazwa Kruszwica (albo Kruświca, niem, Kruschwitz) ma pochodzić od "kragło, kruhom (dokoła) i "świeca" (świetlna, jama) - albowiem Gopła rzucalo na miasto światło dokoła wodami swemi. Podług innej wersyi pochodzi od "Gród" (Kout—Kon') i "świeca" (bożka Świecza), czyli gród bożka Świecza. - Dzieje miasta. K-a miała być kolebką Piastów, którzy stąd przenieśli śwą stolicę do Gniezna. W r. 1096 Władysław Herman karze K-ę za pomoc okazaną Zbigniewowi. W XII w. odbywają się zjazdy książąt polskich w K-y. W XIV w. K-ę dołączają do swych posiadłości książęta mazowieccy. Rychło potem miasto upada i pomimo opieki Władysława Jagielty pozostaje w upadku. W XVII w. zburzono zamek w czasie zawieruchy Szwedzkiej. Rysunek zamku dal Samuel Puffendorf. (Historia gestorum Caroli Gustavi). Przerysowano go w czasop. Przyjaciel ladu, 1841 r., str. 205. Od 1772 r. K-a należy do Prusaków. – Obecnie K-a liczy ok. 3 tys. mieszkańców. Z zabytków posiada słynną wieżę t. zw. Mysia, odnowiona przez króla pruskiego Fryderyka Wilhelma IV. - Kościół był tu niegdyś drewniany. Kazimierz W. zbudował nowy murowany. Styl pierwotny romański przywracano kosztem pruskiego Fryderyka Wilhelma IV (1859 r.). Odnowa ta w duchu zimnego protestantyzmu zatarła wiele dawnych cech historycznych. W kle tym, obecnie kolegiackim, przechowały się dawne pomniki i portrety (opisano je w Przydziałalność publicystyczna, dały imie- jacielu Ludu, 1842 r. str. 216..., cyt. wał miskę z bronzu, może tacę do zbierania jałmużny; monstrancye gotycka z z XIV lub z XV w.; lampiony; świecz niki i t. p.

Biskupstwo kruszwickie wspomina t. zw. katalog wolborski z XV w. (Monumenta Polon. Hist., IV, str. 24; ustęp cyt. w ks. dr. Trzcińskiego, art. Czy istniało biskupstwo kru. szwickie? w Przeglądzie Kościelnym, Poznań, 1902, t. II, str. 2-3). Dokument ten podaje, że w 966 r. bpstwo to zalożono i wylicza 9 bpów do r. 1160. Pisze, że bp Honoldus włoch w r. 1157 przeniósł stolicę bpią do Wło-cławka i tu † 1160. Ks. dr T. Trzciński (rozpr. cyt.) odrzuca autentyczność tych wskazań, jak również i wzmianke o bpstwie kruszwickim w bulli pża Innocentego. II z r. 1133 (Kodeks dyplomatyczny wielkopolski, t. I, nr. 6). Najpewniej wspaniały ki w Kruszwicy pobudził niektórych referentów do informowania St. Ap. o bpstwie krusz-Również wydaje sie wielce wickiem. prawdopodobnem, że K-a byłarezydencyą pierwotną bpów ku-jawskich, stąd kalendarz krakowski Hogera, bpa kujawskiego mianuje bpem kruszwickim. (Por. Mon. Polon. Hist., t. II, str. 917). - Kapitula w K-y istniała b. dawno. Dokument z 1215 r, wylicza 7 kanoników i dodaje, że ich było więcej. Prawdopodobnie kapituła ta posiadala równe prawa z kapitula włocławską, przy podziale dyecezyi ku-jawskiej na 2 archidyakonaty: włocławski i kruszwicki. Dopiero z czasem za-miast kapituły kruszwickiej powstaje kolegiata. Obecnie składa się z proboszcza i 2 kanoników, należąc do archidyecezyi Gnieznieńskiej od r. 1821. (Ob. art. Gnieźnieńskie arcybiskupswo).

Bibliografia.—Przyjaciel ludu lesznowski, 1841-1842; Z. Komarnicki, O biskupach kruszwickich w Bibliotece Warsz., 1857, t. III, str. 553; t. IV, str. 649; Rłosy, Warsz. t. XVI; Słownik geograficzny, cyt. wyżej, t. IV, str. 737-740; Dr. W. Ketrzyński, Biskupstwa i klasztory polskie w ki, aby wiadomościami z umitowanej X i XI w, w Przeglądzie Powszech dziedziny podzielić się z ogółem. W

też Słownik geograficzny..., Warsza-wa, 1883, t. IV, 739-740). Oltarze sa oli nym, Kraków, 1889, t. XXIII, str. 609..; t. XXIV, str. 15...; tegoż, O or-nowsze w stylu rokoko; skarbiec zacho-ganizacyi Kościoła w Polsce do poł. w. XII w Przewodniku naukowym i literackim, 1891, str. 467...; 561... i in.; dr. W. Abraham, Organizacya Kościoła w Polsce do połowy w. XII, Lwów, 1891, wyd. 2, 1893; St. Łaguna, Pierwsze wicki Kościoła polskiego w Kwartalniku historycznym, 1891, V, str. 549...; X. dr. J. Fijalek, Ustalenie chronologii biskupów włocławskich, Kraków, 1894; X. dr. T. Trzciński, Czy istniało biskup-stwo kruszwickie w Przeglądzie Kościelnym, Poznań, 1902, t. II, str. 1-11; 341 352; Dr. S. K. art. Kruszwi-ca w W. E. I., ser. I, t. 41-42, str. 191-193).

A. C. S.

Kruszyński Józef, ks. współczesny pisarz i profesor nauk biblijnych. Urodzony w 1877 r. we wsi Poraj, powiatu gub. piotrkowskiej z Franciszka i Konstancyi ur. Domańskiej, K-i po skończeniu szkoły średniej w r. 1894, wstapił do seminaryum duchownego we Włocławku. W 1899 r. jako alumn wy. bitnie zdolny i pracowity wzorowo zo-stał wysłany na dalsze studya do Aka-demii Duchownej w Petersburgu. Tu otrzymuje stopień kandydata (1902 r.), a potem magistra św. teologii (1903 r.), zlożywszy Senatowi Akademii rozprawę z dziedziny Pisma św. W dyecezyi ku-jawskiej początkowo ks. K-i pracuje na parafii w Radomsku. Lecz w 1904 r. zostaje powołany na profesora seminaryum dyecezyalnego do Włocławka i tu z zamiłowaniem wykłada nauki biblijne. Już w Akademii cały czas wolny ks. K i poświęcał nauce języka hebrajskiego; studya swe uzupelnia, pracujac w czasie letnim 1905, 1906 i 1909 r. w Londynie; korzysta zwłaszcza z świetnych zbiorów British Museum. W 1908 r. w celach naukowych ks. K-i udaje się do Ziemi Świętej i do Beyrutu (słynnego uniwersytetu św. Józefa). Po pięciomiesięcznym pobycie wraca do seminaryum, aby nadal z zamiłowaniem pracować na katedrze profesorskiej. Oprocz pracy pedagogicznej ks. K-i dosyć często bierze pióro do re-

Wiadomościach Pasterskich (Piotr- uzyskawszy też stopień magistra św. ków) umieszcza art. Relikwie św. Jana Ewangelisty (t. I, 1905 r., str. 195-196); Etyka Starego Testamentu (tamże, str. 312-316); Z historyi Samsona (1906, t. II, str. 277-285); Potop, (tamże, str. 435-545; 587-604); Odkrycia na półwyspie Synaickim i w Egipcie (tamże 604-610) i in. Wydal też Historve Nowego Test. wyłożona sposobem mnemonicznym; Wykład Ewangelii według św. Marka, Włocławek, 1906; Harmonia Ewangelii, tamže, 1907; Ewangelie i Dzieje Apostolskie; Psalterz. Od chwili powstania ezasop. Ateneum kapłańskie (Włocławek), ks. K-i jest gorliwym współpracownikiem tego miesiecz-Oprócz licznych artykulów w kronice naukowej i recenzyi, napisal prace: Najnowsze odkrycia biblijne (1909 r., t. I, str. 51 i nast.); Godzina Ukrzyżowania (tamże, t. II, 380...); Poezya biblijna w życiu narodowem i społecznem narodu izraelskiego, (tamże, 1910, t. III, str. 138...). Ks. K-i jest też współpracownikiem naszej Encyklopedyi, którą zasila artykułami z dziedziny biblijnej.

Kruzeburg Jan, szlązak rodem, profesor akademii krakowskiej, zostawił w rękopisie następujące dzieła: In epistolas Pauli. 1410; In Sententiarum lib. I. 1413; Collatio, 1413; Circa Doctoratum, 1423; Positiones in promotionibus et disputationibus Magistrorum et Baccalaureorum scripta in Cracovia. Rekopisy te znajdowały się w bibl. wrocławskiej P. M. na Piasku. Close Briefe, 2 t., 2 cz st. 290. (Por. Wiszniewski, Hist. lit. polsk. t. 5, str. 15).

Kryminalny proces ob. Proces.

Kryminalny sad duchowny ob. Sad y.

Krynicki Władysław ks., pisarz współczesny. Urodzony we Włocławku 1861 r., po ukończeniu miejscowej szkoły realnej (1879 r.), wstapił do seminaryum duchownego we Włocławku. Jako alumn pilny i zdolny, Ks. K-i zostaje przez władzę duchowną wysłany na naukę do Akademii Duchownej w Petersburgu. Studya akademickie skończył w 1886 r.,

Teologii. Tegoż roku ks. K-i zostaje profesorem seminaryum dyecezyalnego we Włocławku, sprawując nadto urząd wikaryusza tamtejszej katedry, prefekta szkoły realnej miejscowej, a od r. 1890 -1901 pracuje też na odpowiedzialnem stanowisku wiceregensa seminaryum. Ks. K-i do chwili obecnej (1911 r.) jako profesor seminaryum Włocławskiego wyklada prawo kościelne i historye Kościoła. Oprócz pracy pedagogicznej i wychowawczej, ks. K-i jest autorem dz. Rozmyślania o życiu i cnotach Matki B., dla użytku młodzieży duchownej, Warszawa, 1895; O sposobie rozmuślania według metodu św. Ignacego i o rachunku sumieria, tamże, 1893, 2 wyd. 1895 r.; U stóp krzyza, tamże. 1895; Wymowa święta, czyli podręcznik do teoryi kaznodziejstwa, tamże, 1906 wyd. Biblioteki dzieł chrześc.; Dzieje Kościoła Powszechnego, Włocławek, 1908. Nadto ks. K-i napisal liczne artykuły oryginalne i tlumaczone do Encyklopedyi Kośc. ks. Nowodworskiego (od tom. XXIV) w W. E. I., oraz kazania, drukowane w Homiletuce i in. W 1910 r. w uznaniu zasług ks. K-ego, ks. bp Zdzitowiecki mianował go kanonikiem katedry kujawskiel i wizytatorem tej też dyecezyi. (Por. np. Estreicher, Bibliografia polska XIX s. lata 1881 -1900, t. II, Kraków, 1907, str. 375).

Krypta od greskiego κρόπτω (ukrywam) stad κροπτη (crypta) - miejsce podziemne, sklep, pieczara, grób murowany. W starożytności k-ami nazywano podziemia, groty, np. Crypta Neapolitanagrota w górze Pausilypon pod Neapolem, (por. Seneka, Epist. 57) dziś Grotta de Posilipo.—W pierwszych wiekach Chrześcijaństwa k a była rodzajem kaplicy obok izb (cubicula) katakumbowych. (Ob. art. Katakumby) -- W wiekach srednich w k-ch, jako kapli-cach, umieszczanych pod oltarzami, przechowywano relikwie Świętych. Z czasem krypty stały się grobowcami dla ludzi wybitnych i zasłużonych. Już św. Grzegorz z Tours (Historya Francyi 4, 12) wspomina o krypcie, jako grobowcu pod kościołem. Pod niektórymi kościołami krypty o kilku nawach bliczny wystawione, Kraków 1636 (Por. sowała sekta kwietystyczna Messa-Hurter, Nomenci. Lit. p. II' 1344).

Kwiatkowski Wojciech T. J., ur. w Wielkopolsce w r. 1634, przyjęty do sowicyatu w 1649, † w Krakowie w 1676 r. Uczył gramatyki i humanio-16w, był sccyuszem mistrza nowicyuszów i przez wiele lat prokuratorem prowincyi. Napisał Tyrocinium Marianum, seu pia exercitia ad usum sodalium B. V. Cracoviae 1669, 16-0, De novo cultu S. Barbarae. Ibd. 1672, 12-0. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles, 1893, t. IV, k. 1286; Brown, Biblioteka pisarzów. 1862, str. 250).

Kwieciński Apolinary ks., ur. w Warszawie w 1870-go roku, studya odbywał w Warszawie i Petersburgu, ze stop. kand. św. Teol. Wyświęcony na kaplana w 1895 r. Napisal: Atlas archeologiczny do historyi świętej. Warszawa 1901. Podręcznik do historyi Kościoła. Warszawa 1903; 2-ie wyd. 1907-go roku; 3-ie 1911-go roku. Zarys Apologetyki. Warszawa, 1906 i 1910; Katechizm rzymsko katolicki dla dzieci od lat siedmiu. Tamže 1910; Rituale parvum usui sacerdotum polonorum accomodatum. Varsaviae 1911. Prócz tego oczyścił z blędów i ogłosił drukiem poprawny tekst Postylli Mniejszej J. Wujka. 1909. Prace ks. Kwiecińskiego, pisane z gruntowną znajomością przedmiotu w zakresie podręcznikowym, są używane po szkołach. Ks. K. jest też współpracownikiem "Encyk, kinej, podręcznej."

Kwietyzm (Quietismus) — błędny pogląd mistyczny. Nazwa pochodzi od łac. quies zn. odpoczynek, spokój. Kwietyści bowiem łączność mistyczną z Bogiem (ob. art, Mistyka), czyli szczyt doskonałości upatrywali w błędnie pojętej modlitwie spoczynku (oratio silentii, quietis), w której dusza ma się li-tylko biernie, nic nie działa, wyniszcza się (psychologicznie) na to, aby P. Bóg sam w niej bezpośrednio wszelkie działanie sprawował.

Dzieje K-u. W ciągu dziejów Kła k-m przejawiał się w różnych formach, przytem z różnych źródeł czerpał swe mistyczne "extrawagancye." — W drugiej połowie IV w. w Azyi Mn. gra

lianów (Massalianów), zw. też Euchitami (ob. art. Messalianie). Wychodzili z pogladów gnostyczno-manichejskich, życie doskonale zasadzali na polaczeniu z Bogiem przez modlitwe ducha w spoczynku. Stąd odrzucali za-jęcie się pracą, nawet kult zewnętrzny, Sakramenta św., posty, umartwienia i t. p. Dopuszczali się jednak tajemnych występków, owoców ich próżniactwa. (Por. sw. Epifaniusz, Haer., 80; Baron., Annales ad an. 389; n. 39). Podobne błędy spotykamy u Bogomilów, sekcie pokrewnej Manichejczykom (ob. art. Bogomili) w w. X-XII; pomiędzy Begwardami i Begwinkami (ob. art. Begwinki i Begwardzi). Jak się okazuje z 8 ich zdań, potępionych ua Soborze Wienneńskim 1311 r. (3 Clem. 5, 3), Begwardowie holdowali falszywemu mistycyzmowi, nauczając, że człk może sobie zdobyć na ziemi doskonalość wysoka tak, iż staje się bezgrzesznym i większej już łaski nie otrzyma i nie potrzebuje; doskonały nie potrzebuje pościć, modlić się, i owszem cokolwiekby czynił, nie grzeszy; doskonali nie podlegają żadnemu prawu ludzkiemu, nawet przykazaniom klnym, albowiem "ubi spiritus Domini, ibi libertas," a zatem z kwietyzmem łączyli antynomizm (ob.); człk może w sposób naturalny osiągnąć najwyższą szczęśliwość tu na ziemi; doskonały człk nie potrzebuje praktykować cnót, ani czcić Najśw. Sakr. lub rozmyślać o Męce Pańskiej, ta bowiem aktywność człowieka doskonalego stala by się niedoskonalością; wreszcie actus carnalis, cum ad hoc natura inclinet, peccatum non est, maxime cum tentatur exercens." (Por. Denzinger-Bannwart, Enchiridion Symbolorum, def..., Friburgi Brisg., 1908, n. 471-478). Odgłosy messaliańskich błędów spotykamy też u mistyków-kwietystów z góry Atos w w. XIV—XV, zw. Hezychastami, co i nazwa grec. ἡ ἡσυχία - (quies=spokój, spoczyn-k) oznacza (ob. art. Hezychaści). Z panteistycznych spekulacyi w chodzac potracił o blędy kwietyzmu głośny Jan Scotus Erigena (ob.) i slynny mistyk Eckhart' dominikanin z poez. XIV w. (ob. art. Eckhart, Eccard), którego bledy po-

minico, d. 27 mart. 1329. Eckhart w duchu panteistycznym nauczał, że czlowiek sprawiedliwy przeistacza się całkowicie w Boga, jak chleb w Encharystyi w ciało Chrystusowe; sprawiedliwy od Boga otrzymuje to, co Syn Boży otrzytrzne nic u Boga nie znacza, Bóg sam in nobis manens facit et operatur" i t. p. (Por. Denzinger-Bannwart, dz. cyt., n. 501-529).-W XVI w. bledy kwietyzmu głosili t. zw. Alombradowie (Alumbradowie), po hiszp. A- usz Petrucci, oratoryanin (1636 - lombrodoszn. oświeceni (iluminaci). 1701), obrońca Molinosa, to też pż In-Sekta ta mistyczna w Kastylii i w Sewilli odnowiła biedy gnostyckie, poglady Beguardów, nauczając, że człowiek doskonaly tu na ziemi widzi istotę Boga; Duch św. sam sprawuje wszystkie czyny doskonatego, który ma się zachować biernić, gardzić modlitwą, przyjmowaniem Sakramentów św., dobrymi uczynkami i t. p., jako czynami niedo-skonalymi. (Por. W. W. t. IV, k. 195...; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I, k. 150-151; 50 zdań potępionych ob. Malvasia, Catalogus omnium haeres. et concilior., Romae, 1661. centuria deci-

ma sexta p. 269-274). W XVII w. błędy kwietyzmu szerzył glównie Michai de Molinos, rodem z Hiszpanii, gdzie najpewniej zaraził sie bledami Atombradów (ob. art. Molinos Michal), które rozszerzal we Włoszech. Molinos więcej systematycznie ujął kwietyzm; wyraźnie głosił, że życie duchowne wewnętrzne polega unicestwieniu władz duszy; człk ma, jako "corpus exanime," zachować się wole Bogu i nie dba o czyny, o pokusy, które jeśli z natury ludzkiej pochodza, nie nie szkodza człowiekowi. Mo-

tępił pż Jan XXII. konst. In agro do-| czynienia po Komunii św., o modlitwe i t. p. Uczynki zewnetrzne, nawet czyny lubieżne dokonane pod przemoca szatana nie są grzechem, duszy doskonalej nie szkodzą. Sam Molinos skrycie wiódł życie niemoralne i doktryną swą obłudnie chciał je wytłumaczyć. Bledy te mal w naturze ludzkiej; człowiek dobcy winien tak poddać się woli Bożej, iżby św. Officym (28 Aug. 1687) i pz nino-czynił grzechy, jeżeli tego chce sam centy XI w bulli Coelestis Pastor z Bóg. Nadto Eckhart odnowił kwietyzm d. 19 Nov. 1687, potępiając głośne 68 zdań Molinosa. (Por. Denzinger-Bann-do ovt. n. 1221—1288). Podobne blędy głosili Jan Falconi (1596—1638) z zakonu B. M. V. de Mercede, którego dziela potepiono w 1688 i 1689 r.; kard Piotr Mate-usz Petrucci, oratoryanin (1636 – nocenty XI potępił 54 zdania z 8 dzieł Petrucci'ego, brewem z d. 21 maja 1689. (Por. Hilgers, Index, 1094, p. 563— 573; Buchberger, dz. cyt, München, 1909, t. II, k. 1424). We Francyi do rozpowszechnienia kwietyzmu przyczynili się Janseniści. Ślepy od urodzenia Franciszek Malavalle (1627-1719), człk świecki ogłosił kwietyzm w dz. Pratique facile pour élever l'âme à la contemplation, Paris, 1670, 1678. Dzieło to dostało się na Indeks (1688 r.). Malavalle, człk w dobrej wierze, błądzacy, wyrzekł się publicznie bledów, Barnabita Franciszek La Combe wydał dz. Orationis mentalis analysis, Verceil, 1688. Powtarzal on blędy Molinosa, to też dzieło to dostalo sie na Indeks 1688. Nadto La Combe jako przewodnik duchowy podtrzymał kwietystyczne zboczenia w głośnej Joannie Bouvier Guyon de la Motte (ob. art. Guyon Joa n n a...).

Kwietyzm połowiczny (Semiquietismus) spotykamy też w pismach biernie, aby Bog sam w nim wszystko Fenelona (ob.). W słynnej sprawie działał; dusza bierna, doskonała przei- Joanny Guyon znakomity bp Jakób stacza się w istotę Bożą i staje się Benignus Bossuet (ob.) wystąpił przeubóstwioną; dusza doskonała oddaje swą ciwko kwietystycznym mrzonkom Guyon. Fenelon bronil osoby p. Guyon i swe poglady wypowiedział w dz. Explications des maxi mes des Saints sur linos odrzuca drogę oczyszczającą i o- la vie interieure (Paris, 1697). Pż świecającą w doskonałości, uznając jedną Innocenty XII brewem *Cum alias* (d. drogę mistycznego zjednoczenia z Bo-giem, w którem dusza nie ma starać lona, a 23 zdania, wyjęte z tej książki s e o cnoty, o przygotowanie i dzięk- napiętnował jako gorszące, poniekad

blędne a w praktyce niebezpieczne. Przedewszystkiem potępiono błędy Fenelona o milości bezinteresownej P. Boga, dla której człowiek powinien pozbyć się wszelkiej nadziei nagrody w wieczności; stan takiej miłości jest najszczytniej-szem zjednoczeniem z Bogiem. W stanie tym dusza zachowuje świętą obojętność nawet na zbawienie wieczne; dusza w stanie kontemplacyi stoi najwyżej; stan rozmyślania przez akty refleksyjne i dyskursywne jest niedoskonały. Wreszcie w poglądach o zbyteczności praktykowania cnót w stanie doskonalości, Fenelon wyraźnie zbliża się do kwietyzmu zupelnego. (Por. Denzinger Bannwart. dz. cyt., n. 1327-1349). Fenelon poddał się decyzyi St. A., Kwietyzm we Francyi zjawił się dopiero w dzielach matki Teresy od Jezusa, opatki z Lavaur (1828-1884). Zycie Teresy (autobiografię) wydał jej przewodoik O. Roques p. t. Aimer et Souffrir, 3 ed., Toulouse, 1886. Dzielo to St. Ap. potepila w 1894 r.

Zbicie kwietyzmu. Dzieje tych bledów wskazuja, że mają one zawsze błędną podstawę dogmatyczną: gnostyc-ko-manichejskie błędy, panteizm, protestantyzm lub brak wykształcenia teolo-Kwietyzm używa terminów gicznego. z mistyki katolickiej, tylko je blędnie tłumaczy. U kwietystów XVII w. przebija w pływ protestantyzmu, zwłaszcza błąd o całkowitem zepsuniu natury ludzkiej przez grzech pierworodny, stad kwietyści pojmują stan doskonałości, jako stan bezwzględnej bierności; odrzucają wszelkie współdziałanie z łaską jako niedoskonałe, w duchu doktryn protestanckich o usprawiedliwieniu. Wreszcie przypisując działanie w ludziach, dobre Bogu, a działanie złe szatanowi, jako bezpośrednim sprawcom, wprowadzają determinizm fatalistyczny z jego niedorzecznemi następstwami (ob. art. Determinizm i indeter-

minizm).

Mistyka katolicka mówi o zaparciu się, wyniszczeniu naszem, lecz rozumie tu pozbycie się wad i ułomności naszych; stan bierny w doskonałości przyjmuje, jako podstawę zjednoczenia z Bogiem, lecz ma na uwadze to tylko, że mistyczne zjednoczenie jest darem, łaską nadzwyczajną, nie zaś rzeczą nam należną; nawet na szczytach doskonałości

każe współdziałać z łaską, pogłębiać i rozwijać praktykę cnót chrześcijańskich i owszem przypomina duszom, że nawet na najwyższym stopniu doskonałości potrzebują też współdziałania i nieraz praktyk drogi oczyszczającej i oświecającej. (Ob. art. A s c e t y k a i a s c e t y c z n e p i s m a.—D o s k o n a łość). Ascetyka chijańska karci miłość własną lecz nieporządną. Kwietyści przesadzali, występując przeciwko wszelkiej miłości samego siebie, a więc i pragnieniu niebieskiej szczęśliwości.

O zgubności kierunków kwietystycznych swiadczą też błędne i szkodliwe następstwa tych doktryn. Jakoż dawniejsi mistycy wpadali w antynomizm; Molinos i jego zwolennicy usprawiedliwiali występki grzeszne, jako przymuszony wpływ szatana; łagodniejsi kwietyści pseudo-mistycyzmem odbierali adeptom swoim zapał do pracy nad soba i do walki z pokusami. Słusznie tedy St. Ap. ostro piętnowała zgubne w skutkach zboczenia kwietystów.

Bibliografia. J. B. Carpzovius, Dissert. de religione quietistarum, Lips., 1687; J. A. Schmidius, De quietismi revolutione in quietistis XIV et huius saeculi, Helmst., 1732; J. G. Walchius, Biblioth. theolog., Jenae, 1758, t. II, p. 1006-1016 cyt. w art. Kwietyzm w Encykl. Kość. ks. Nowodworskiego, Warszawa. 1878 r., t. XI, str. 540 - 550. Doskonale zbi-jat Molinosa, bp. N. Terzago, Theotogia historico mustica. Venet., 1766: por. też W. W. t. X, k. 680-690; A. Poulain S. J., Des Grâces d'ordison. Traite de théologie mystique., Paris, 1901, 3 éd., zwłaszcza str. 51-52; 374-382, i bib'iografia u tegoż, str. 387-404; Chérot art. Quiétisme... w Etudes..., Paris, 1901-20 janvier; M. Masson, Fénelon et Mme Guyon, Paris, 1907; Gennari, De falso mysticis-mo, Romae, 1907; Zahn, Mystik, 1908, p. 289-313. Bibliografię kwietyzmu podał Hilgers w Centralblatt für Bibliothekswesen, Leipzig, 1907, tom XXIV, p 583-593; Paquier w Revue du clergé franç., 1909, t. 59, p. 257-300; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1909, t. II, k. 1643-1644).

rva benedyktyn, krdł, i uczony pisarz XVIII w. ur. 30 marca 1680 r. w Wenecyi, w r. 16 życia wstąpił do Benedyktynów, gdzie już w r. 1705 nauczał egzegezy. W r. 1719 mianowany przez pża członkiem Kongregacyi do poprawy greckich ksiażek liturgicznych, został opatem we Florencyi, a 1723 arbpem Korfu. Benedykt XIII oceniając zasługi K-iego mianował go krdlem, z zatrzymaniem bpstwa Brescia. Za Benedykta XIV r. 1747 został prefektem kongrega vi dell' Indice zarazem członkiem akademii umiejetności w Wiedniu i Berlinie. Skutkiem sporu z Muratorim co do zmniejszenia liczby świat i w sprawie o patryarchat Akwilejski, opuściwszy Rzym osiadł 1751 w swojem bostwie Brescii, gdzie † 6-go stycz. 1755 roku. Dziela jego w liczbie 50 podaje Rotermunda, Gelehrten Lexicon VI t., str. 1158. (Por. Hurter, Nomenclator liter. II, 2 ed. str. 1395 i nst.).

Kwiryn (Quirinus) św Imię wielu świętych męczenników. Znaczniejsi z nich sa: 1) K. trybun i męczennik w Rzymie, był przeznaczony do pilnowania rža Aleksandra św. Rozmowy jakie prowadził ze św. więźniem nawróciły go do wiary Chrystusowej wraz z cała rodziną. Stawiony przed sędzią Aurelianem meżnie wyznał Chrystusa i skazany został na śmierć. Przedtem urżnieto mu język, ręce i nogi, wreszcie ścięto ok. r. 130, za panowania Adryana. Święto 30 marca. 2) K. męczennik za wyznanie wiary katolickiej skazany na konfiskate majątku, surowe więzienie, biczowanie i inne męki; w końcu przeszyto go mie zem, ciało zaś wrzucono do Tybru ok. r. 269 za panow. Kladyusza Gotha. Cialo zualezione pochowano na cmentarzu Poncyana, a w późniejszych czasach przeniesiono do Tegernsee w Bawaryi. Świeto 29 marca. - 3) K. bp Syscyi w Panonii i męczennik. W r. 304 stawiony przed Maksymem pomo-cnikiem rządcy miasta wyznał śmiało swą wiarę chijańska, za co skazany na okucie w kajdany i uwiezienie. W wiezieniu św. K. nawrócił dozorce Marcelodesłany został do Amancyusza wielko-

Kwireni (Quironi, Quireni) Aniol, Ma- cyusza i gdy nieugiecie trwał w wyzna-a benedyktyn, krdł. i uczony pisarz waniu nauki Pana Jezusa, skazany zostal na wrzucenie do jeziora z mlyńskim kamieniem u szyi. Wyrok wnet wykonano, lecz K., cudownie na powierzchni wody utrzymany, zachecał obecnych chijan do wytrwałości w wierze. Po goracej modlitwie poszedł na dno. Ciało jego znalezione opodal pochowano w kaplicy nad jeziorem; później we wspaniałym kle w Sabaryi. W czasie napadu barbarzyńców przeniesiono je do Rzymu i pochowano w katakumbach blisko relikwij św. Sebastyana. W r. 1140 przeniesiono cialo Św. do kla N. M. P. za Tybrem, a stąd w późniejszych czesach do sławnego opactwa w Fuldzie. Święto 4 czerwca. (Por. Pétin, Diction, hagiogr. 1850, t. II, k. 845-848).

X. J. N.

Kwirynał ob. Rzym.

Kyriakos Diomedes, pisarz grecki, ur. w Atenach w r. 1843, po ukończeniu studyów teologicznych w Atenach udał się do Niemiec, gdzie studyował gruntownie teologię w Erlangen, Lipsku i Wiedniu. Powróciwszy do Aten w r. 1866 mianowany został profesorem historyi klnej w uniwers, ateńskim. Założył dwa czasopisma teologiczne, "Przegląd prawosławny" i "Głos religii;" przełożył na język grecki Medytacye o Chrystyanizmie Guizota. Opierając się na źródłach niemieckich napisał 2 tomową Historyę klną i Rozmyślania, zbiór artykulów o teologii i religii chijańskiej, 1888, wyd. 2-ie. K. jest członkiem wielu towarzystw politycznych. (Por. De Gubernatis, Dic-tionnaire internat. des Ecricains du jour. Florence 1890, t. II, str. 1294).

Kyrie elejson z grec, znaczy Panie zmiluj się. Jest to krótka modlitwa duszy w ucisku będącej o zmiłowanie. (Izajasz XXXIII, 2; Mat. XX, 30; XV, 22; Łuk. XVII, 13). U Greków w liturgii na wezwanie: Módlmy się, sam lud powtarza K-e. W liturgii ambrozyańskiej mówi się trzykroć K-e pośw. K. nawrócił dozorce Marcel. Gloria in excelsis, tyleż po Ewangelli i Po trzydniowym tam pobycie na końcu Mszy s. W Rzymie i we wy został do Amancyusza wielkorządcy Sabaryi. Zaprowadzony do am- św. przed 529 r., jak to widać z kanofiteatru był przesłuchany przez Aman- nu 2 synodu wazeńskiego. Pierwotnie

krypt-kaplic przetrwał do dnia dzisiej- znów odzyskali znaczenie za Chrystyana szego. Najczęściej krypty, jako dolny I, ale na niedługo bo tylko od 1586kł służą za kaplice przedpogrzebowe np. 1591 r. Chrystyan Wilhelm I przywrów Warszawie w kłach św. Krzyża, Wsz. cił wyłącznie panowanie luteranizmu i Świętych, św. Aleksandra i in (Por. zadał ostateczny cios kryptokalwinizmo-W. E. I. t. 41-42, str. 217-218; Marwi. (Por. Calinich, Kampf und Untigny, Dictionnaire des antiquit. chrétiennes, art. Cryptes; W. W. t. VII, k. 1233-1234; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1909, t. II, k. 515—516; ks. A. Nowowiejski, Wykład liturgii Kościoła katolickiego, Warszawa, 1893, t. I, cz. I, str. 129..., 309 i in.).

X. C. S.

Kryptokalwinizm czyti tajny Kalwinizm-tak nazwano zasady Melanchtona i jego zwolenników, znanych pod imieniem Filipistów, popierających w kwestyi Eucharystyi naukę Kalwina na niekorzyść Lutra. Przedtem art. 10 wyznania augsburskiego głosił: "Ciało i Krew Chrystusa są prawdziwie obecne i bywają udzielane przyjmującym je w uczcie Pańskiej." Melanchton zamienił 10 art. w ten sposób: "Z chlebem i winem prawdziwie bywają przedstawiane Ciało i Krew Chrystusa." Przez jakiś czas blędu Luteranie nie spostrzegli. Zwolennicy Melanchtona wydali tymczasem Corpus doctrinae Mysnicum, albo Philippicum, w którem umieszczono zmienione augsburskie wyznanie i opuszczono artykuły smalkaldzkie. śmierci Melanchetona (1560 r.) na czele Filipistów stanął zięć tegoż Kacper Peucer, przyboczny lekarz elektora sa-skiego i profesor medycyny. Sprowadził sobie do pomocy kilku gorliwych Filipistów. Stronnictwo to przez lat kilkanaście wywierało wszechwładny wpływ na dworze saskim; w swych wydawnictwach łacińskich Cathechismus Pezelii i De persona et humanitate Domini nostri J. Chr., umiano ukrywać dość sprytnie tendencye kalwińskie. wpływem Filipistów elektor saski wypędził z Jeny najgorliwszych luteranów Hesshusena i Wiganda. Zaślepieni powodzeniem w r. 1574 wydają Exegesis perspicua de coena Domini, gdzie z szyderstwem odrzucają luterskie opinie. Spostrzegł się elektor saski, gorliwy luteranin, Peucera, Schütza i Stössla

stanowiły jakoby kł podziemny z ofta- wrzucił do więzienia, innych wypędził z rzami. Zwyczaj budowania pod kłami kraju. Po dwunastu latach Filipiści des Melanchtonismus in tergang Kursachsen, Lipsk, 1866, Guerike, Kirchengeschichte. ed. 7, 1849, III, p 446...; Joz. Kard. Hergenröther, Hi-storya Powszechna Kościoła Katolickiego, Warszawa, 1903, t. XII. str. 49--52).

X. R. J.

Kryspin św. bp. Pawii, żył w połowie V w. W r. 451 brał udział w koncylium medyolańskiem i podpisał wraz z innymi ojcami koncylium list do pża Leona św. † w r. 466. Następcą jego na stolicy bpiej był św. Epifaniusz. Święto 7 stycznia. (Por. Glaire, Dictionnaire).

Kryspin blog. z Viterbo, franciszkanin, ur. w Viterbo w r. 1668 z ubogich rodziców. Doszedłszy do lat młodzieńczych K. zapragnał wstapić do wojska, ale będąc przypadkowo obecnym ceremonii profesyi zakonnej dwóch ka-pucynów, tknięty łaską bożą zawołał, że chce poświęcić się wyłącznie służbie bożej w zakonie św. Franciszka. Przyjęty do konwentu w Viterbo, jako brat laik, uczynił następnie professyę z 26 r. życia. Przeznaczony do zbierania jałmużn wiele przy tem zajęciu doświadczył upokorzeń, ale też i wielką okazał milość względem ubogich i nieszczęśliwych. Otrzymał od Boga dar rady, to też zwracali się ku K. różnego stanu osoby, nawet bpi i kardynałowie. W miarę oddawanej mu czci rosła też i pokora Swiętego, który po dawnemu spełniał w kuchni najniższe posługi. maja 1750 r. Św. przepowiedział bliski swój koniec i gorącą modlitwą gotował się do śmierci. 19 maja 1750 r. przy oznakach zadziwiających uczuć pobożności †, mając lat przeszło 82. Święto jego naznaczył Pius VII pż na dzień 23 t. m. w r. 1806. (Por. Pétin, *Dic*tionnaire hagiogr. t. I, k. 66?).

X. J. N.

Kryspin i Krysipinan ss. bracia mę-

ska za Maksymina. Powodowani gorącą żądzą rozszerzenia wiary św. w Rzymie, a następnie w Galii, przybyli do Soissons i tu tajemnie pod pozorem zajmowania się interesami rzemiosła którego sie nauczyli nie tylko dla chleba, ale by łatwiejszy mieć dostęp do pogan. Uczciwa praca i postepowaniem pełnem sprawiedliwości wkrótce zyskali wielka klientele i wielu z przybywających do ich sklepu przyjmowało Chrystyanizm. Maksymin dowiedziawszy się o licznych nawróceniach spowodowanych nauczan em braci, kazal ich uwięzić. Zadano im najwyszukańsze tortury: wbijano drzazgi za paznotcie, zdzierano skórę, rzucano do rzeki Aisne, zanurzano w kotle roztopionego ołowiu i t. d. Wszystko napróżno. Bóg wspieral swoje sługi i dawał im zwycieztwo. Skazani w końcu na ścięcie, poszli po nagrodę do Pana w r. 287. W VI w. wybudowano w Soissons wspaniały kl na cześć ŚŚ. męczenników. Ogłoszeni zostali patronami szewców. Święto 25 paźdz. (Por. Butler, Vie des Saints, t. XV; Surius, De Probatis Sanctorum etc. t. V, str. 959; W. W. — Goschler, Dictionnaire enc. de Théologie, Paris 1900, t. V, k. 420 i nast.).

X. J. N.

Kryspus ob. Crispus,

Krystyn bp pruski ob. Chrystya n.

Krystyna królowa szwedzka, córka Gustawa Adolfa i Maryi Eleonory, księżniczki brandeburskiej. Żyła od 1626— 1689 r. Po śmierci ojca zaledwie sześcioletnia Krystyna obejmuje rządy państwa pod regencyą pięciu najznakomitszych meżów stanu. Wykształcenie naukowe otrzymała gruntowne i wszechstronne. Z rzadami państwa zapoznała sie pod kierunkiem kanclerza Oxenstierny. W roku 1644 poczęła rządzić sa-W roku 1645 moistnie. zakończyła wojnę z Dania traktatem w Brömsebro. W roku 1648 położyła koniec wojnie trzydziestoletniej przez zawarcie pokoju Westfalskiego. W r. 1649 naznaczyła swym następca Karola Gustawa, księcia

czepnicy, którzy ponieśli śmierć męczeń, nacyę w Sztokholmie. W roku 1654 abdykowała z tronu na rzecz swego następcy, a sama przez Hamburg i Monaster, udala się do Brukseli i Insbru ku, a następnie do Rzymu. W r. 16 i 1667 odbyła podróż do Sztokholm Przez całe swe życie Krystyna wielc. sie interesowała nauką i sztukami, założyła w Rzymie akademie dła literatury i nauk politycznych, przekształcona później na Accademia clementina. Wiarę katolicka przyjela Krystyna najprzód potajemnie w Brukseli w r. 1654, a potem jawnie w 1655 w Insbruku. Umarła i pochowana została w Rzymie w kościele św. Piotra. Była to niewiasta mężna, wysoce wykształcona, szlachetna, stanowcza i nieugiętego charakteru w swych postanowieniach. (Por. III, 231; Archenholtz, Mémoires pour servir à l'histoire de Cristine, reine de Suede, Lipsk, 1751-1760, 4 vol.; Gius. Boero, Conversioni alla fide cattolica di Cristina, regina de Svezia, Modena, 1874; Bain, Christina queen of Sweden, London, 1889; Claretta, La regina Christina di Svezia in It. 1892, Turini; Joz. kard. Hergenröther, Hist. Powsz. Kość. katol., XIV, str. 129...).

X. R. J.

Krystyna św. - 1) K. męczenniczka w Cezarei w Kappadocyi, siostra św. Kalliksta. Oboje pod wpływem bojaźni wyrzekli się Chrystusa i powrócili do bałwochwalstwa, za prześladowania Dyo. klecyana. Fabrycyusz rzadca prowincyi nie mogąc skłonić św. Dorotę do apostazyi, posłał ją do Krystyny i Kalliksta, w nadziei, że sami odstępcy, skłonia Dorote do apostazyi. Stalo s'e wprost przeciwnie, Dorota bowiem nawróciła oboje. Zawiedziony w swych planach wielkorzadca, kazał oboje żywcem spalić, a Dorocie być obecnej ich kaźni. męczenniczka do ostatnich chwil była obecną przy męczeństwie i umacniała ich wiare i męztwo. Kł czci pamięć tych ŚŚ. 6 lutego. — 2) K. panna i męczenniczka, poniosła śmierć za wiarę w Tyro po wycierpieniu okrutnych tor-tur również za Dyoklecyana. Relikwie Św. przechowują w Palermo w Sycylii, Grecy i Łacinnicy cześć jej oddają 24 Palatynatu i Dwu Mostów, a w roku lipca. (Por. Pétin, Dictionnaire hanastepnym odbyła uroczystą swą koro- giogr. Paris 1850, t. I, k. 604; Bolland., Bibl. hagiogr. latina. Bruxel- 1899, t. I, str. 262; Ord. Eremit. S. lis 1899, t. I, str. 264).

X. J. N.

Krystyna z Bruzo albo ze Stomw r. 1252 w Stommelen, sławna z cnót i cudów, ekstaz i stygmatów. † w r. 1312. Swięto 22 czerwca i 6 listopada. W r. 1619 cialo Bl. przeniesiono do kla kolegialnego w Juliers i umieszczono w grobie, który ściąga liczne rzesze ludu wiernego. K. zostawiła wiele listów z których większa część zawiera treść duchowna, (Por. Pétin, Diction. I, k. 604; Bolland., Bibl. hag. latina. 1899, t. I, str. 263; Wollersheim Th., Das Leben der ekstatischen und stigmatisirten Jungfrau Chr. v. Stommeln. 1859; Paulson, J., Jülicherhandskriften till Petrus de Dacia. 1894).

Krystyna św. panna i zakonnica zwana Dziwną (Mirabilis) dla wielkich łask jakie otrzymała i dla niezwykłych faktów, jakich pelen jest jej żywot. Żyła w XIII w. w m. Św. Trudona. (S. Trudonis) Prawdopodobnie była to ta Św. która św. Ludgarda pytała, czy ma iść za zdaniem swego spowiednika, który radził jej wstąpić do zgromadzenia, do którego mniej czuła powabu, niż do innego, do którego sama pragneja wstąpić. Sw. K. odpowiedziała: "Wołałabym być raczej w piekle z Bogiem, niż w niebie bez Boga, choćby nawet w towarzystwie aniołów i Świętych."
Św. K. znała w swej młodości św. Maryę z Oignies; jest nawet o niej pełna pochwał wzmianka w żywocie tej ostatniej. Św. K. + ok. r. 1224. Święto 24 lipca i 23 czerwca. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1850, t. I, k. 604; Bolland., Bibliotheca hagiogr. latina. Bruxellis 1899, t. I. str. 264; Acta Sanct. jul. V, 650-60).

X. J. N.

Krystyna od św. Mikołaja ob. Chrystyna.

Krystyna z Visconti albo ze Spoleto, wieleb. sługa boża. panna, tercyarka zakonu św. Augustyna, pokutnica w Spoleto, † tamże w r. 1485. Odbiera cześć dn. 14 lutego, zwłaszcza w Spoleto. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr, t. I, k. 604; Boll, Bibl. hag. latina.

1899, t. I, str. 262; Ord. Eremit. S. August., Approbationis cultus... ven. servae Dei Ch-ae de Vice-Comitibus. Romae 1834. Summarium, 7).

Likrystyny św. Siostry ob. Siostry szkolne.

Krytyka biblijna na podstawie badań naukowych dąży do oczyszczenia i u-trwalenia tekstu świętego, który w ciągu wieków ulegał tysiącznym skażeniom i przekształceniom (por. Biblijne teksty oraz Kodeks). Skazy te i usterki szpeca Słowo Boże pisane i do gruntownego poznania tego słowa przeszkadzaja, wszelako samej jego istoty, t. j. przedmiotów, odnoszących się do Wiary i moralności nie dotyczą. Zatem we wszystkich tekstach oryginalu, czy tłumaczeń starożytnych jest ta sama prawda, zasada, treść, ale obok tego w każdym z nich są tysiące odmian i różnic. Zadaniem krytyki biblijnej jest z tej powodzi waryantów wybrać te wyrazy i zdania, które są autentyczne i pierwotne, aby tym sposobem odnaleźć zupełną i całkowita myśl oraz znaczenie wszystkich ustępów Pisma św.

Zasady krytyki biblijnej nie mają w Piśmie św. niezależnego stanowiska jak to określił Prus X w Sylabusie (3 lipcu 1907 r.) gdzie pod liczbą 1 potępia zdanie, że prawo klne, które nakazuje poddawać uprzedniej cenzurze książki omawiające Pismo św., nie stosuje się do uczonych krytyków i egzegetów. Nie wolno zatem krytyce biblijnej poddawać całego tekstu Biblii bezwzględnej i samowolnej ocenie i wszystko co zechce odmieniać i poprawiać. Nie wolno jej poddawać w watpliwość tych ustępów Pisma Św., o których w Kościele nie watpiono nigdy; zawsze też je podawały jednozgodnie i teksty pierwotne i przekłady starożytne. Krytykę biblijną stosować možna tylko do tych ustępów Biblii, o których pewności niemasz, czy przetrwały nienaruszone. Tyczy się to rzeczy drobnych i podrzędnych, ale i tych lekceważyć nie wolno; rzecz bowiem z pozoru błaha nabiera często w Biblii wielkiego znaczenia i staje się kluczem do zrozumienia całości.

Krytyk więc biblijny bezstronnie bada owe odmienne czytania jednych i tych samych ustepów Pisma Św., spotykane po starych odpisach tekstu oryginalnego i tłumaczeń starożytnych, oraz w dziełach Ojców i pisarzy Kościola zebrane i policzone przez badaczy, niesprzeczne ze soba co do treści, nauki, zasady, ale odmienne w wyrazach, budowie zdań, oraz ich liczbie; - bada pilnie najprzód dowody wewnętrz. n e, t. j. właściwości tekstów i stosunek ich do wybranego ustepu, oraz do calego zbioru Ksiąg SS.; potem zaś dowody zewnetrzne, historyczne.

- Wewnetrzne. Z wewnetrznych dowodów 1-o są takie, które aż nazbyt widocznie stwierdzają, że pewne waryanty należy usunąć, jako zbyteczny balast, ohciążający tylko przedmiot podpoddawany badaniom. Bywa to wtedy, gdy waryant wyraża coś nierozsądnego, co sprzeciwia się prawom rozumu i Objawieniu: nie ma żadnego sensu, albo sens jego jest widocznie błędny. Takie waryanty krytyk biblijny musi stanowczo odrzucić, choćby miały nawet za sobą jakieś dowody historyczne; są to bowiem najwidoczniejsze blędy przepisywaczy i poprawiaczy.
- 2-o Krytyk odrzuca i te czytania, które są sprzeczne z całą treścią i ciągiem myśli wybranego ustępu (contextus).
- 3-o Jeżeli zaś pewien waryant narusza i łamie podstawowe zasady gramatyki i skladni, nie ma być dla tego samego wyłaczany i potępiany, jednakże mniejsze przedstawia prawdopodobieństwo swej pierwotności i nienaruszal-Rozwój bowiem historyczny i odmiany języka hebrajskiego nie są dostatecznie dotad zbadane; co zaś do greckiego, nie może być mowy o klasycznym jezyku w Biblii; czytań więc tu wspomnianych nie godzi się bezwarunkowo usuwać tak, jak poprzednie. Jednakże aby otrzymały one prawo obywatelstwa i uzyskały przewagę nad innemi czztaniami, które owych naruszeń gramatycznych i składniowych nie posiadają, muszą mieć za sobą stare i poważne odpisy Biblii i to większą ich
- odmiennemi czytaniami, krytyk uwzglę- wiek, miejsce, gdzie powstały, starandniać też winien właściwości stylu i wy-ność, z jaka były pisane i poprawione, słowienia, odpowiednie każdemu Pisa-oraz tekst macierzysty, z którego porzowi świętemu, któremu natchnienie wstały. Często bowiem zdarza się, że Boże ich nie odejmowało, ani nie zmniej- pewna, nawet znaczna ilość kodek-ów

- szało. Zatem te czytania, które widocznie kłócą się ze stylem pewnego Pisarza św., mają przeciw sobie dość poważny zarzut. Jednakże tei zasady nie można uogólniać, ani też stanowczo na jej podstawie sadu wydawać. Krytyk biblijny używa jej bardzo oględnie i tylko w razach wyjątkowych, bo niepodobna ustalie stylu wszystkich Pisarzy św., wielu z nich bowiem zostawiło tak krótkie Księgi, iż na ich podstawie o stylu Autora św. nic pewnego wywnio-skować nie można. Nadto uzasadnienie stylu jakiejś osobistości wspiera się zwykle na podmiotowych zapatrywaniach i co jeden krytyk uważa za zgodne z duchem i wyrażeniem pewnego autora, to drugi gotów to samo uznać za sprzeczne.
- 5-o Wreszcie świeccy krytycy w czysto ludzkich dzielach czytania zawiłe i ciemne przenosić zwykli nad te, które sa łatwiejsze i jaśniejsze. Tej jednak zasady krytyk biblijny wnosić do tekstu Pisma św. prawie że nie może, lub przynajmniej nie powinien jej nadawać znaczenia ogólnego. Gdyż w dzielach ludzkich różnice w odpisach powstały z tego, że ludzie, odpowiednio uzdolnieni, usiłowali myśl autora, mniej jasna, wyjaśnić i uzasadnić. W Piśmie zaś św. nie ważyli się ludzie poprawiać i uzu-pełniać myśli Ducha Św., zatem czyta nia różne powstały z niewiadomości i z nieuwagi przepisywacza, który w ten sposób psuł ustępy cale; poprawiacz usiłował wskrzesić myśl pierwotnie wyrażoną, wstawiał więc wyrazy, jak mniemal odpowiednie, i nadawał miejscu takiemu znaczenie zawiłe i ciemne; myśl zaś pierwotna mogła być właśnie i jasna i prosta.
- 2) Zewnętrzne. Usunawszy więc pewną część waryantów, kierując się wskazówkami ich wewnętrznemi, krytyk biblijny z pozostalych wybiera ten jeden, który ma być pierwotnym, autentycznym; a to na zasadzie dowodów zewnętrznych, historycznych.
- 1 o Bierze on pod uwagę odpisy 4-o W wyborze, czynionym między tekstu oryginalnego (codices), zatem ich

zawiera te same wyrażenia, ale gdy odpisy owe z jednego i tego samego źródla pochodzą, liczebnie za jeden tylko dowód brane być winny. Kodeksy należy ułożyć według ich rodzin (familiae codicum) i przy badaniu brać całą rodzinę odpisów, nie zaś jej poszczególne okazy. Tak np. wszystkie odpisy hebrajskie stanowia jedna, lub co najwyżej dwie rodziny (wschodnia i zachodnią), bo choć wszystkie z jednego i tego samego źródła nie pochodzą, to jednak wszystkie na jedną, masorecką modlę zostały poprawione i pierwotnego swego typu zachowały zaledwie drobne różnice, które zdołały ujść bacznego wzroku poprawiaczy. Zatem masoreckie czytanie, choć wiele ma za sobą poszczególnych odpisów, w rzeczy samej wyobraża jednego tylko świadka, to jest jedną tylko powagę-masorecką.

Rozdzieliwszy i obliczywszy świadectwa, krytyk, według glębokiej rady św. Augustyna, daje pierwszeństwo starszym odpisom nad młodsze, poprawionym nad niepoprawione: "ceteris autem paribus in genere antiquiores codices iunioribus, emendatique non emendatis praevalent

auctoritate."

2-o Starożytne przekłady, przede wszystkiem bezpośrednio pochodzące z tekstu oryginalnego, oddają bardzo ważne usługi przy oczyszczaniu tekstu pierwotnego; pośrednie zaś tłumaczenia pośrednio tylko mogą tu być użyte. Zeby jednak na pdstawie przekładu można było wyprowadzić wniosek o pierwotnem brzmieniu oryginalu, musi być stwierdzone, że wskazany ustęp w tekście tłumaczonym jest nienaruszony i niezepsuty; oraz, że tłumacz istotnie dosłownie tak znalazł w oryginale, jak przelożył; gdyż mógł on od siebie coś dodać dla objaśnienia, lub ująć, co mu zdawało się zbytecznem, lub myśl tylko wyrazić, nie przywiązując się wcale do wyrazów, lub przenośnie zmienić i t. d.

Gdy więc to uwzględnimy, wtedy starożytne przekłady zastępują nam miejsce tekstu pierwotnego, z którego były robione; a tem są cenniejsze, im bliższe były autografów ich teksty macierzyste. Odnośnie więc do Starego Testamentu tekst Septuaginty, Peszyta, Wulgaty, oraz szczątki tłumaczeń Akwili, Symacha, Teodocyona nabrały nadzwyczajnej

ceny i powagi, bo są o wiele starsze od wszystkich istniejących odpisów hebrajskich. Odnosnie zaś do Nowego Testamentu Itala, Wulgata, Peszyto 1 koptyckie tłumaczenie na równi bywają uważane z najstarszymi odpisami oryginalu; przesład etyopski, ormiański i gocki wielkiej także zażywają powagi.

3 o Niemałej też ceny w tym przedmiocie sa przywodzenia z Pisma św., znajdujące się w dziełach Ojców i pisarzy Kościoła. Nie należy jednak zapominać, że Ojcowie, szczególniej starożytni, z pamięci zwykle przywodzili ustępy biblijne a przepisywacze według własnych odpisów, jakie mieli pod ręką, je poprawiali. Lecz z wyjaśnień dawanych, z dowodzeń znajdujących się w dzielach Ojców, możemy wywnioskować, jak ten lub ów Ojciec czytał w swych odpisach pewne ustępy Biblii, oraz jak je rozumiał i uzasadniał. Najstarsi z tych Ojców sięgają czasów Apostolskich, byli więc bardzo blizko autografów i czerpali z nieskażonej jeszcze krynicy doslowności biblijnej. O tekście hebrajskim oryginalnym St. T. świadczyć moga tylko Orygenes i Hieronim, gdyż inni języka tego nie posiadali. greckim zaś oryginalnym tekscie N. T. pouczają nas Ojcowie greccy; z laciń-skich-tylko Hieronim i Augustyn; inni zaś Ojcowie łacińscy mówią tylko łacińskim tekście Itali lub Wulgaty.

3) Wnioski. Na podstawie więc tych dowodów wewnętrznych i zewnętrznych, historycznych, krytyka biblijna stawia następujące prawidła:

1-o Czytanie, wsparte przez wszystkie odpisy tekstu oryginalnego i tłumaczeń starych, oraz przywodzenia Ojców Kościoła, powinno być uważane za pierwotne, nienaruszone, a więc pewne i prawdziwe.

2-o Czytanie, które ma za sobą prawie wszystkie kodeksy tekstu pierwotnego, przedewszystkiem najstarsze, należące do rozmaitych rodzin, jak również wiele tłumaczeń starożytnych oraz Ojców Kościoła, powinno być przyjmowane za pierwotne, choćby nawet przeciw niemu świadczyła pewna część kodeksów oryginału, zwłaszcza późniejszych, nadto tłumaczeń Biblii i przywodzeń Ojców.

3-o Czytanie zajmujące się we współczesnym tekście hebrajskim, choćby wspierało się na swiadectwie wszystkich masoreckich odpisów, odrzucić można, jeżeli przeciw niemu staje Septusginta, tekst syryjski, oraz Wulgata; tem więcej, jeżeli i chaldejski od niego się różni, a względnie do Pięcioksięgu Mojiesza, jeżeli i tekst samarytański ma co innego. Pominawszy czytanie masoreckie, można iść za czytaniem tłumaczeń starożytnych nie tylko wtedy, gdy w riewielu choćby odpisach tekstu hebrajskiego znajdowało ono poparcie, ale wtedy, gdyby go w żadnym odpisie hebrajskim się nie spotkało.

4 o Czytania zaś greckie N. T., nieznanego starym tłumaczom i Ojcom greckim, nie można uważać za autentyczne i pierwotne. Przyjąć natomiast je należy, gdy posiada uzasadnione we wszystkich lub przynajmniej w większej części starych przekładów, oraz w pewnej ilości starych odpisów greckich, a nadto, gdy ma za sobą kilku poważuych Ojców Kościoła.

5-o Z pośród dwóch czytań, które posiadają świadectwa prawie że równej powagi, temu należy dać pierwszeństwo, które więcej odpowiada treści, lepiej wiąże się z tokiem zdań poprzedzających i następujących i właściwszy sens nadaje całości. Gdy zaś z treści samej nic pewnego wywnioskować nie można, należy wybrać to zdanie, które więcej zgodne jest z duchem i sposobem pisania tego, lub owego Autora św.

6-o Gdy zaś ani z wewnętrznych ani z zewnętrznych świadectw pewnego wniosku wyprowadzić nie można, zważyć należy, z którego czytania da się wytłumaczyć powstanie czytań pozostałych, i które z nich można uważać za źródło i macierz dla innych czytań odmiennych.

7-o Wszelkich poprawek i zmian tekstu dokonywać należy nie według samego tylko mniemania i przypuszczenia tego lub owego krytyka, ale na podstawie pewnych i niezbitych dowodów po sumiennych i glębokich dociekaniach.

2. Pomoce i środki krytyk biblijnej.

Pomocą i wskazówką w badaniu Bi-

blii jest przedewszystkiem glęboka wiedza teologiczna, pouczająca, które czytania, jako błędne, odrzucić należy, bo sprzeciwiają się prawdom objawionym. Wszechstronna zaś znajomość Biblii wskazuje, które czytania sprzeciwiają się czytaniom w innych ustępach Ksiągśś, a które ze sobą więcej się zgadzają.

Sumienną poznanie języków biblijnych (jak: hebrajskiego i greckiego), ich właściwości i rozwoju, zaznaczającego się w Biblii, oraz innych języków, którymi pisane są starożytne przekłady; nadto i tych, które wywierały wpływ swój na hebrajski jak: staroegipski, asyryjski, — jest pewnym kluczem do rozwiązania wielu trudnych zagadnień.

Znajomość i zbadanie kodeksów starożytnych, wiek, miejsce ich powstania, ich powinowactwo z innymi; dalej dziela Ojców Kościoła, przynajmniej tych, którzy Pismo św. wyjaśniali, dziela rabinów żydowskich odnośnie do Starego Testamentu,—rzucić mogą wiele światła na te zawiłe i ciemne szlaki, na które tak odważnie wkracza krytyka nowoczesna.

Prace te przygotowawcze daleko posunely sie naprzód, materyał dowodowy zebrano w olbrzymich i różnorodnych dziełach, będących owocem sumiennej, gorączkowej pracy wielu uczonych od trzech z góra wieków. Materyał wiec i środki do badania znajdują się w dzielach krytycznych: 1) apparatus critu. ci, w których zgromadzono niezliczone waryanty, napotykane w tekście biblijnym z zaznaczeniem jednocześnie źródla, skad każde z nich pochodzi (por Biblijne teksty); 2) krytyczne wydania wszystkich kodeksów Pisma św. tak tekstu oryginalnego, jak i tlumaczeń z ocena gruntowna i wyjaśnieniem (por. tamże); 3) Biblie wielojęzyczne, Poligloty (ob.). (Pot. Cornely, Introd. I, Diss. II, c. VI. Odnośnie do St. T. De Rossi, Variae lect. I, Prolog; odnośnie do N. T., Tischendorf, Nov. Test. gr. Ed. VII. Prol; Westcott et Horn, The New. Test. Intr.; Scriveur, Introd, w "The criticism, of the N. T.;" Hetzenauer, Wesen u. Princ. d. Bibelkritik, Innsbr. 1900).

X. A. S.

Krzemieniec i Krzemienieckiego deka- | natu kościoły. Uwzględniamy tutaj tylko terytoryum dekanatu, zamykającego się w teraźniejszym powiecie krzemienieckim gubernii wołyńskiej w dyecezyi

łucko-żytomierskiej.

Krzemieniec. W tem mieście, a zapewne, w całym powiecie, najstarszym kościołem, o którego istnieniu mamy historyczne dowody, jest fara, powołana do życia przez Bonę w połowie 1538 roku (lub może w następnym) i przez nia też uposażona należycie. Świeccy księża pracowali przy niej do początku XVII wieku, a następnie miejscowy biskup Marcin Szyszkowski sprowadził tutaj O. O. Franciszkanow w 1608 ro ku, oddał im ów kościół parafialny, opatrzył ich potrzeby doczesne, a Zygmunt IlI i jego następcy, potwierdzając dawne donacye, przeznaczyli jeszcze nowe dziesięciny różne i fundusze. Znaleźli się też inni dobrodzieje O. O. Franciszkanów: książęta Wiśniowieccy około połowy XVII w., wymurowali kościoł pod wezwaniem Wniebowzięcia N. M. P., a klasztor Franciszkanie sami z jalmużny z muru wznieśli. Kościól był sklepiony, z dwiema kaplicami bocznemi, pokryty z początku blachą, a po pożarze w 1805 r. gontami; tylko na kopule pośrodku kościola została blacha ciemno czerwonego koloru; długości miał 56 lokci, a szerokości z kaplicami - 36, z jedną niszą, posadzka z kamienia ciosowego; obok kościoła znajdowała się Kalwarya, a za nią kaplica dawna, w 1818 roku już spustoszała; klasztor o piętrze murowany -- gontami też pokryty, przy nim ogród i inne też budynki; wszystko to było murem otoczone. W biblio tece w 1818 roku znajdowało się z góra 400 tomów i zaznaczono wtedy, że za dawnych czasów znacznie większe ksiag zbiory w klasztorze miewano. Oprócz wsi Bonówki, posiadali OO. Franciszkanie (w 1818 r.) kapitałów 161,770 zł. pl., przynoszących procentu 5,848 zł., za które należało odprawić rocznie mszy śpiewanych 77 i czytanych 981; dochodów różnych pobierano wszystkich razem 9,784 i z tego prawie 9,640 rozchodów. Przy kościele 3 bractwa: Szkaplerznej M. B., Sw. Anny i Sw. Franciszka. Do parafii należało wsi okolicznych 40; w samym Krzemieńcu w 1818 Okninach. Od r. 1702-1711 była tu v.b rło katolików plci obojej 1625, a ich misya, mająca mały kościolek pod

w calej parafii na ten czas -3,424. Ka plic w parafii 6: w Ludwiszczach, w Liszni, w Wielkich Folwarkach, w Bereźcach, w Komarówce i Budkach; istniał też przy kościele parafialnym szpital z uposażenia jeszcze Bony. Na t. z. główne seminaryum w Wilnie opłacał klasztor 400 (?) złotych. Uroczystość Dedicationis Ecclesiae obchodzono w czwartą niedzielę po Wielkanocy.

Czy były tam jakie studya zakonne lub nowicyat, o tem nie mogliśmy sie dowiedzieć, ale nieraz w charakterze gwardyanów zastajemy w Krzemieńcu wybitne osobistości. Tak np. na po-czątku XIX w. gwardyanował tu O. Karol Golański, dr. teologii (ur. 1759, prof. w końcu 1783, kap. 1786), następnie gwardyan w Postawach. 1825 znowu godność gwardyana piastował tutaj dr. teologii, O. Grzegorz Kobyliński (ur. 1775, prof. w Drohiczynie w 1795, kapl. 1799); oprócz niego był tam wtedy I kaznodzieją O. Piotr Borzym, bakalarz teologii (ur. 1799, prof. w Drohiczynie 1818, kaplan od r. 1822) II kaznodzieją – O. Filip Walentynowicz, też bakałarz teolog. (ur. 1799, prof. w Olkienikach w 1819, kapł. od 1823); nadto mieszkał tam jeszcze: O. Franciszek Niewiarowski-Ligeza, bakałarz teologii, wychowaniec konwentu pińskiego, gdzie profesyę składał w 1819 r., mając lat 21, kaplan od 3 lat; O. Henryk Stański, bakl. teol., kaplan od roku, mając lat 25, wychowaniec konwentu w Sokolnikach; O. Adryan Kaliszkowski, spowiednik, lat 66, wychowaniec konwentu międzyrzeckiego i tercyarz, braciszek, Józef Kamieński.-W roku 1832 d. 20 v. s., sierpn. klasztor zniesiono, kościół zabrano; dnia 6 grud. tegoż roku utworzono tam cerkiew pod wezwaniem św. Mikolaja.

Po Franciszkanach zawitali do Krzemieńca Jezuici, o czem ś. p. O. Załęski wyczerpująco i znakomicie pisał. Idąc za nim, sumarycznie opowiemy. Książęta Wiśniowieccy, Janus Antoni, starosta krzemieniecki, kasztelan krakowski i Michał-Serwacy, hetman w. l. i wojewoda wileński, sprowadzili Jezuitów do Krzemieńca, dawszy im na początek dwór w Białokrynicy, folwark Piaskowszczyzne i 50,000 zł. na Wiel. i Malych wezwaniem św. Franciszka Ksawerego, autora dzieł wielu, a także Matki Swie-W г. 1712 otworzono rezydencya i szkoly niższe, a w rok później-humaniora i retorykę, pierwszy zakład naukowy wyższy w tych stronach (Franciszkanie mieli tylko szkółkę parafialną). Dom rezydencyi wyglądał mizernie, jako też i kościół, wiec bracia Wiśniowieccy złożyli znaczne sumy, dali większe uposa-żenie; znaleźli się też inni dobrodzieje, postawiono więc wspaniały kościół pod tytulem Św. Ducha, Ś. Ignacego i Stanisława Kostki, a obok niego okazaly gmach na mieszkanie Zgromadzenia i tak powstało owo sławne kolegium w 1750 r. z 2 konwiktami i głośnemi szkolami, które trwały do 1773 r.; potem nauczali ex-Jezuici, w 1805 r. utworzono znane gimnz, wołyńskie na liceum 1819 r. zamienione, zamkniete 1831 r., a potem mury i kościół zabrano...

Następnie przybyli do Krzemieńca Reformaci, zwykle podają rok 1760\*) jako ich przybycia, lecz data ta nie jest zupełnie ścisła; nawet pewności niema, kto ich tutaj sprowadził: jedni twierdza, że Stanisław Potocki, wojewoda poznański, drudzy wymieniają jakichś Zamoy skich. Reformaci byli w Krzemieńcu tylko do r. 1807, w którym ich kościół i klasztor oddano Bazylianom, ofiarujacym swoje zabudowania na rzecz gimnazyum wołyńskiego. Dzieje ich w tem mieście wcale nieznane; wiemy tylko, że + tutaj w 1799 r. O. Stanislaw Kleczewski, w charakterze gwardyana krzemienieckiego; maż to głośnej w swoim czasie sławy zakonnej i autor dzieł kilku: Institutio relig., Leopoli 1759; Prima elementa Philosophiae, Leopo-Soliloquium, Poczajoviae li 1772; 1771; Kalendarz Seraficzny, Lwów 1760.

mogąc więcej podać szczególów o tym klasztorze, słów kilka po-wiemy o organizacyi tego na Rusi Zakonu. Jak wiadomo, mielismy kilka Reformatów prowincyi: małopolska, wielkopolską, Prus książęcych i nakoniec ruska; w roku 1746 powstaje kustodya ruska, jako filia malopolska, a w roku 1763 uformowano już prowincyę ruską. Pierwszym kustoszem ruskim mianowa no O. Floryana Jaroszewicza, znanego

tych Polski.

Prowincya ruska, Roxolana, 1 od wezwaniem M. B. Bolesnej, składała się z następujących klasztorów: w Chelmie, fundacya z r. 1734, we Lwowie z r. 1629, w Rawie Ruskiej z 1725, w Sadowej Wiszni, z 1730, w Złoczowe, z 1748 r., w Krzemieńcu, w Deder alach, o których jeszcze bedzie mowa; w Zorniszczach, na Ukrainie w powiecie lipowieckim, rok założenia dokładnie nieznany, zdaje sie, że w połowie XVIII w. dopiero. Koniec stulecia XVIII zniszczył jedność tej prowincyi i potem całość administracyjną wytworzyły tylko klasztory: w Krzemieńcu, w Dederkałach, Zorniszczach i Boćkach na Litwie, przed 1725 r. (głośnych z bizunów boćkowskich!). Po roku 1831 w Boćkach i Zorniszczach przestały istnieć.

Jeszcze króciej byli O. O. Trynitarze w Krzemieńcu, bo tylko od r. 1762— 1791. Gdy pobyt ich w Szumbarze (o czem niżej) stał się nie możliwym, to sie do Krzemieńca przenieśli i mieszkali tam jakich lat 30, a potem znowu się do Szumbaru powrócili. W stolicy po-wiatu dał im przytułek Felicyan Drzewiecki, ojciec Szefa, razem z bratem swoim Stanisławem, przeznaczając na klasztor swój dwór w Krzemieńcu, a skarbiec- na kościół. Niestety, nic nie wiemy o życiu i działalności O. O. Trynitarzy w Krzemicńcu! Parafii tam nie mieli, więc zapewne cichy musieli prowadzić żywot, poświęcony modlitwie i uczynkom miłości ku bliźnim skierowanym, a przytem praca w Winnicy Pań-

skiei.

Znamy niektórych Trynitarzy krzemienieckich. Tak np. O. Daniela od św. Jozafata, lektora teologii, który miał kazanie w ostatnim dniu uroczystości koronacyjnych M. B. w Poczajowie w 1773 r.; był tutaj też kaznodzieją O. Marcelin Arndte 1786 r., przyszły prowincyał; w Krzemieńcu też umarł, d, 28 września 1770 r., O. Mikołaj od Jana Chrzeiciela, definitor prowincyi, w świecie Socha Chomętowski, zapewne pochodzacy ze znanego i szanownego rodu tego, obywateli zamożnych wołyńskopodolskich i inni.—Po wyjeździe z Krzemieńca Trynitarzy, całe to terytoryum, Drzewieczczyzną zwane, potem na stałe miano Trynitarsczyzny zachowujące, zno-

<sup>\*)</sup> Chociaż niekiedy zaznaczają r. 1746, w którym mieli tam przybyć.

wu do Drzewieckich powróciło i należało do Jana Nepomucena, synowca Szefa (syna Ksawerego), następnie darowane przez tegoż Jana Nepomucena sławnym szkołom wołyńskim w Krzemieńcu, skonfiskowane potem ze wszystkiemi posiadłościami liceum... Teraz jest dom na tem miejscu murowany ze scianami ogromnej grubości, pod domem piwnice, obok domu znaczny ogród, wszystko to obecnie należy do prawoslawnego seminaryum duchownego.

Po skasowaniu świątyni franciszkańskiej i licealnej 25 lat nie było kościoła w Krzemieńcu i nabożeństwo odprawiało się we dworku M. Chlebowskiego; nakoniec w 1854 r. otrzymano pozwolenie budowania domu Bożego ze składek (rząd dał 16,000 rs.) i we trzy lata stanał (1857 r.) kościół pod wezwaniem św. Stanisława, niewielki, o dwoch wieżach, dość kształtny (niema kruchty!); ozdobą jego jest piękny bardzo obraz w wielkim oltarzu N. P. Sykstyńskiej utalentowanego artysty p. Hike, krzemieńcza-nina. W r. 1850 był tu proboszczem a zarazem dziekanem ks. Józef Szczepanowski, bardzo zasłużony kapłan i obywatel kraju; zestajemy go tutaj jeszcze 1858 r., gorliwie pracującego w Winnicy Pańskiej wraz z wikarym; parafian w tym czasie prawie 3,000 (2,990); w r. 1896 już był tu jeden proboszcz, ks. Antoni Stawiński, jednocześnie dziekan, też wiele tu zasług mający, a parafian 3,747; we trzy lata potem liczba wiernych spada do 3,200; ad interim pracują w parafii ks. Józef Pikszerewicz i zaeny ks. Mikolaj Pasławski; na początku tego wieku - parafian 3,150, proboszczem ks. Wincenty Draguniewicz; w r. 1906-ks. Łucyan Krajewski, wiernych 3,470; w r. 1909 — paraffan 3,520, pro-boszczem ks. Michał Bielecki. Teraz w tej parafii jest jedna tylko kaplica (filia) bez kapłana w Berożcach, raczej Podbereźcach, rezydencyi głośnego i szanownego Marcina Tarnowskiego.

Jampol vel Janus z pol tak nazwany od imienia posiadacza, Janusza z książąt litewskich, biskupa wileńskiego; potem to przeszło do Łaskich, Zbaraskich, Wiśniowieckich, którzy pomyśleli o kościele tutaj i w 1646 roku Januszwikolaj Wiśniowiecki, sufragan wileński miał pierwszą zbudować świątynię. Tak

utrzymuje Tadeusz-Jerzy Stecki. się Wiśniowieccy przyczynili do tego. to fakt; rok fundacyi też, mniej więcej pewny, może nawet się to stało troche wcześniej, ale Janusz-Mikolaj nie mógł być fundatorem, bo takiego Wiśniowieckiego nikt nie zna, a natenczas sufragaganem był wileńskim Hieronim Sanguszko. Z pierwszego nadania otrzymał kościół jampolski wieś Naryłów albo Noryłów, niedaleko od Jampola za Horyniem polożony. Kościół ten miał być pod wezwaniem św. Kazimierza. Ale klęski, wojny, niepokoje wkrótce zniszczyły ten dom Boży i zaprzepaściły jego uposażenie, aż dopiero Jauusz-Anto-ni Wiśniowiecki, wojew. krakow., dziedzic Jampola, de nova radice w 1723 r. podźwignął tę świątynię, odrestaurował i nowym uposażył funduszem, dając na własność wieś Lepieszówkę, nadto przeznaczył annuaty rocznej z arend miejskich 400 zł., półbeczek miodu przaśnego i loju 2 kam. na światło, co kahal jampolski zawsze dawać był powinien. Nowa ta świątynia nosiła tytuł Przemienienia Pańskiego. Od Wiśniowieckich dobra te przeszły do Radziwillów nieświeskich, niezbyt troszczących się o wzrost miasta tego, ani o dobrobyt mieszkańców, ani o kościół. W r. 1780 straszny pożar zniszczył prawie całe miasto i kościół się też spalił, lecz kolator, Radziwili Panie kochanku, niema-jący serca do korony, malo dbał też o dobra swoje koronne i ani myślał o odbudowania kościoła w Jampolu; myśleli o tem miejscowi obywatele, a Jan Sieniuta, horodniczy krzemieniecki, potomek glośnych Sieniutów Lachowieckich (z innej jednak linii), parafianin jam-polski, zakupiwszy ok. 1781 r. stary kościołek drewniany w Dederkałach Reformatów (o czem niżej), którzy tam otrzymali nowy, murowany, przeniósł go do Jampola i za pomocą składek uzbieranych wystawił go w tem miasteczku, gdzie stał on jeszcze lat kilkadziesiat. Na poczatku XIX w. kupili Jampol od Radziwiłłów Chodkiewiczowie. kościołek drewniany tymczasem coraz to więcej w ziemię się usuwał i niszczał, potrzeba było znowu myśleć o nowym i znowu fundusze składkowe i proboszcza własne zaradziły naglącej potrzebie; w

też pod wezw. Przem. Pańskiego.

W 1750 r. d. 3 maja proboszcz tutejszy, ks. Marcin Janczurowski chrzcił Hugona Kollataja. W r. 1807 ks. Dominik Klonowski, proboszcz jampolski, był dziekanem krzemienieckim; w 1850 proboszczem w Jampolu ks. Antoni Swederski, bardzo zacny kapłan, a wikarym ks. Piotr Bzostowski; w 8 lat potem — tenże sam proboszcz a wikary ks. Franciszek Jubowicki, paraf. 1322; w 1897 już jeden ksiądz, proboszcz Bolesław Urbanowicz, wiernych 2,283; w 1900, ten sam ks. B. Urbanowicz, parafian 2.268: we dwa lata później - 2.400 przy tymże proboszczu; w 1906-2,589, proboszczem ks. Franciszek Kotak; w 1909— 2,622. proboszcz ten sam. Kaplice, bez kaplanów, w tej parafii: w Zahorcach, w Wołoskiem i w Lachowcach, w powiecie już ostroskim, po skasowaniu i zabraniu tam wspanialego kościoła po-dominikańskiego.

Wiśniowiec, Ofundacyitam Karmelitów Bosych mówiliśmy już w artykule o Karmelitach bosych; tutaj dodamy tylko slów kilka. Uposażenie mieli tu O. O. Karmelici bardzo dostatnie: należała do nich duża wieś historyczna Łopuszna (Konstanty kniaź na Ostrogu w 1512 r. odnićst zwycięstwo świetne nad Tatarami: Bielski i Stryjkowski opisywali je), z kaplicą kiedyś, dobrze zagospodarowaną, i Pachinia w malowniczem bardzo położeniu; w 1831 r. liczono tam prawie 700 poddanych, pełnoletnich, płci męskiej, a dochód zaznaczony 2,908 rs.; z tego na głów. semn, w Wilnie dawano rocznie 161 rs, a na liceum krzemienieckie po 150 rubli. Konwent ten bywał bardzo ludny; tak np. w 1770 roku zastajemy tutaj 11 ojców i 5 braciszków donatów; w 1781 roku-10 ojców i 4 donatów; na poczatku XIX stulecia były tu studya zakonne i nowicyat; w 1803 roku 7 ojećw, w liczbie tych profesorowie i magister nowicyuszów, w nowicyacie jeden kleryk, a na retoryce-trzech, nadto dwóch braciszków oblatów. Nieraz tu sie odbywały kapituly prowincyonalne, a pomiędzy miejscowymi karmelitami spotykamy znanych kaznodziel i autorów ró. żnych dzieł, w Berdyczowie drukowanych. Czy utrzymywali tu Karm. pa-

łat potem przez biskupa Borowskiego, rafie, --nie wiemy z pewnością, lecz bardzo być może.

> Po zniesieniu tego klasztoru i kościola pozostala tutaj druga św atynia fara, powołana do życia przez Jana Mnisz-cha, dziedzica, w 1757 roku, odrestaurowane w 1811, pod tytułem św. Stanisła-wa biskupa. W r. 1858 roku parafan 1,305, proboszczem ks. Antoni Kaczanowski; w 1897-3,819, O. Apolinary Boner, kapucyn, proboszczem; w 1900 r., przy tymże samym proboszczu, wiernych 4,066; w 1902, praf. 3,950, jeszcze O. Apolinary dusz pasterzem; 1906 r.paraf. 4,302, proboszcz ten sam; w 1909 r. proboszczem ks. Jan Moczulski, wiernych 4,838. W parafi tej fil a w Musurowcach, bez kapłana, i kaplice: na cmentarzu w Wiśniowcu, w Wierzbowcu i w Starvm Oleksińcu; dawniej znacznie było wiecej kaplic.

> Szumsk. I w tej miejscowości pierwotny kościół sięga XVII wieku, aczkolwiek nie znamy dokładnej daty jego powstania i sprowadzenia tutaj O. O. Franciszkanów, to tylko wiemy, że w testamencie Daniela Malińskiego, z przydomkiem Jelo, a hrb. Pietyroch, w 1656 roku wydanym, jest już wzmianka o miejscowych Franciszkanach i kościele: potem glucho o tem wszystkiem, aż dopiero wnuk owego Daniela, Stanisław, podczaszy halicki, wymurował świątynie dla duchowych św. Franciszka synów pod tytułem Niepokalanego Poczęcia N. M. P. w 1715 roku, a przy niej niewielki klasztor; 1722 r. d. 3 czer. nastąpiła aprobata tej erekcyi i wydzielenie parafii, a w 1741 r. d. 8 września konsekracya kościoła przez bisk. luck. Franciszka Kobielskiego; uroczystość Dedicationis w 17 niedzielę po Zielonych Świątkach. Niektórzy utrzymuj, że kościół już był wymurowany w 1705 r., a klasztor potem, lecz zawsze przez tegoż Stanisława, pod. hal., który też nadał uposażenie tej siedzibie franciszkańskiej, do czego się przyczynili też inni Malińscy, a także Drzewieccy, Pruszyńscy, W. Kryńscy, Wyleżyńscy. Ostatecznie klasztor ten posiadal 2 wsi, Cyrankę i Lenieszówkę, mające w 1831 r. poddanych 90, a docbodu z tych rs. 90, nadto byly też znaczne kapitały: sum pewnych 67,102, zawodnych 18,062, zaginionych 45,488. W r. 1825 zastajemy

tutaj gwardyanem O. Kleofaaa Barszczew- | seminaryum dawali wileńskie rocznie 22\_\_\_\_ kaznodzieją O. Benwenutego Rapczyńskiego; nadto mieszkał tu jesz-cze O. Michał Rożnowski. W r. 1832 klasztor zniesiono, kościół zabrano, parafie przeniesiono do Jampola i do roku 18 2 nie było tutaj ukończonego kościola, aż dopiero Ludwika z Pruszyńskich Mężyńska, żona ostatniego od wyborów szlachty marszałka tego powiatu, dziedziczka niegdyś tej posiadłości, wielkiej zacaości i pobożności niewiasta, zbudowała tu nowy, wspaniały kościól, do którego znowu parafia powróciła (Archw. fran., zdaje się pozostało w Jampolu). Świątynia ta, też pod wezw. Niep. Pocz., konsekrowana przez biskupa Borowskiego w 10 lat potem. W r. 1857 para-fian 2,367, proboszczem ks. Kleof. Barszczewski, franciszkanin, wikarym ks. Kazimierz Chaszczyński, znany ze swoich enót, pobożności i przymiotów ka-plańskich; w 1897—parf. około 5,000, proboszczem O. Filip Ługowski, Reformat; w 1902-5,250, proboszczem X. Józef Rammmel; w 1906-5,730, proboszczem, ks. Włodzimierz Ginoff, dziekan zaazem; w r. 1909 - wieraych 5,804, proboszcz ten sam. Dawniej były kaplice w tej parafii, teraz – niema juž žadnej. Szumbar. Franciszka z Zaran-

ków Horbowskich b. Korczak Błędowska h. Nałącz, żona Andrzeja, miecznika nowogródzko - siewierskiego, w 1727 roku fundowała tutaj O. O. Trynitarzy, zbudowawszy im drewniany kościołek pod wezwaniem Św. Trójcy i uczyniwszy niezbyt wielkie uposażenie, prędko potem świat ten opuściła; spadkob ercy wnet potem zakwestyonowali ów fundusz, co było przyczyną, że O. O. Trynitarze po niejakim czasie zmuszeni byli Szumbar opuścić i gdzieindziej przytułku szukac; owóż znaleźli go w Krzemieńcu, o czem wyżej była mowa. Gdy zaś Michał Błędowski, syn owej Franciszki, stał się następnie dziedzicem Szumbaru, to nie zapomniał o pobożnym swej matki czynie i dla Trynitarzy od r. 1762-1791 w Krzemieńcu mieszkających, okazał życzliwość i dał im możność znowu w Szumbarze się ulokować i znalazí środki dla ich utrzymania. Po-siadali oni na własność wioseczkę Krasną Górę, w której w 1831 roku liczono poddanych 23, a dochód zaznaczono 183 rs. i kop. 35<sup>1</sup>/<sub>2</sub> (z tego Ojcowie na

rs. i kop. 50); zapewne, nadto mieli jakie sumy pieniężne. Rezydencya szumbarska nigdy nie była zbyt znaczna i wydatna; w 1823 roku np. mieszkał tu O. Blażej od Św. Jana Chrzc. Kropiwnicki (ur. 1784 r. 25 XII, wstąpił do zakonu 1801 7-VII, prof. uczyn. 1802 8-VII, a kapłan od r. 1809), prezydent i razem proboszcz, i O. Tomasz od Św. Tomasza de Vil. nov. Jaworski (ur. 1792 21-V, wstapił 1808 20-VII, prof. 1809 21-VII, kaplan (d 1817), kaznodzieja. Znamy też innych tutaj kaznodziei: O. Marka Domontowicza, O. Salezego Mokrzyckiego, przed r. 1813; O. Juliana Teodorowicza, O. Kamila Rożnieckiego do r. 1817, O. Jana Kantego Kaneckiego przed rokiem 1820 i innych.-W r. 1832 klasztor skasowano, ale kościół parafial-ny został. W r. 1850 proboszczem był tu ks. Abach Krynicki; w 7 lat potem ks. Leopold Grabowski, parafian 312; w 1897—wiernych 1015, proboszcza stałego nie było wcale; w 1902 liczba para-fian się zmniejszyła do 908; proboszcza jeszcze niema; 1902 – 960, proboszcz dojeżdżał czasem z Krzemieńca; r. 1906parafian 1043, proboszcz z Jampola niekiedy msze miewał; 1909 — wiernych 1060, proboszczem ks. Piotr Orynt. Kaplie w parafii niema; w 1857 r. restaurowano kościół.

Łanowce. Kto i kiedy pierwszy tu kościół powołał do życia-niewiadomo, lecz można się domyślać, iż którykolwiek z Bożeńców-Jelowickich, już po-Łanowce w XV wieku. siadających Drewniana ta świątynia spaliła się przed rokiem 1850 (mniej więcej) i razem z nią spłonęły wszystkie akta i dokumenty. Na tem samem miejscu stanał nowy murowany kościół, staraniem i kosztem dziedzica z dodatkiem ze składek zebranego gresza w 1857 r. pod tytułem Wniebowzięcia M. B. Zapewne łożył na to Teodor Jelowicki (r. 1831). marszałek humański, ostatni z tego rodu posiadacz Lanowiec albo ojciec jego, Stefan, syn Michała, marszałek krzemieniecki. W 1858 r. było tu parafian 780, a proboszczem ks. Jan Czechowski; w 1897—1550, prob. ks. Tomasz Leszczyński; w 1900-1630, prob. ten sam; 1906-1830, prob. tenze; 1909-1900 wiernych i jeszcze tu ks. T. Leszczyń-

parafii jest filia w Domanince bez stalego kaplana, a proboszcz przyjeżdża tu w sobotę ze mszą, w Domanience bowiem jest łaskami słynacy wielkiemi, cu downy obraz M. B. Czestochowskiej. Fundatorem tej świątyni, naprzód drewnianej, w 1700 r., jest Jerzy Wyhowski, podczaszy podolski, a benefaktorem owej kaplicy stał się też syn Jerzego, Józef, starosta wielatycki, z Ledóchowska żonaty.

Radziwiłłów. Nie wiemy też z pewnościa, kto jest zalożycielem kościo ła radziwiłlowskiego ; żeby się Radzi- | wiłlowie, dziedzice niegdyś tej miejsco wości do tego przyczynić mogli-wątpimy, raczej nowy posiadacz tego mia-steczka, Ignacy Malczewski, regent mn. korn., mógł to uczynić, a w każdym razie uposażył tę świątynię parafialną od r. 1760, restaurowana 1841, pod we-zwaniem 7 boleści M. B. Jakiś czas kościół ten był w dekanacje dubieńskim. W r. 1858 zastajemy go już w krze mienieckim, parafian miał około tysiaca i 2 księży: proboszcza, razem dziekana, ks. Fr. Szumkowskiego i O. Celst. Nizgira z zakonu kaznodz.; w 1897-1630, prob. ks. Kajetan Jaworowicz; w 1902 r. liczba wiernych spadła do 1330, prob. ks. Jan Szafrański; w 1906-1433, prob. ks. Julian Rudnicki; w 1909 wiernych 1500, prob. tenże sam. Obecnie jest w tej parafii jedna tylko kaplica murowa-ra na cmentarzu, ale za lat dawnych była jeszcze w Ledóchowie, gnieździe Ledóchowskich i w Krupcu na cmentarzu, po zniesieniu tam parafiii w dek. dubieńskim.

Wszystkie wymienione tu parafie istnieja dotad; teraz wyliczamy takie, kłó-

rvch checnie już niema.

Oleksiniec, dawne dziedzictwo Wiśniowieckich, Czartoryskich (Koreckich), a potem Rzyszczewskich h. Pobóg, wzniesiony im przez Celestynę Czartoryska, stolnikówne litew., która poślubiła Gabryela Rzyszczewskiego. Stecki utrzymuje, że kościół tutaj zbudowali jeszcze Czartoryscy, coby wskazywać mogło na koniec wieku XVII, a może i poczatek XVIII; szczegółów o tem nigdzie nie znaleźliśmy. Świątynia ta byla pod wezwaniem św. Michała Archanioła, więc mógł ją postawić Michal Czartoryski, starosta krzemieniecki, syn Jana-Karola i Anny Zebrzydowskiej,

ski, wice dziekan krzemieniecki. W tej ożeniony z Anna Fredrówna, zmarły bezdzietnie na początku XVIII stulecia. Kościoła tego, IV kl. proboszczem w połowie XIX w. był ks. Adaukt Bukiewicz, w kilka lat potem ks. Stanisław Bętkowski; w 1856 r. parafian 1244, we 2 lata potem 1455; w r 1863 r.—1399; w 1865-1472, zawsze jeszcze proboszcz ten sam; w r. 1868-ks. Ignacy Bondini. Zniesiono parafie około roku 1870; składała się z następujących miejscowosci: Oleksiniec Stary i Nowy, Baszuki, Baryszówka, Borszczówka, Chotowica, Horenka Mala i Wielka, Iwanie, Komarzyn, Korszyłówka, Krutniów, Łosiatyn, Lopuszno. Popowce, Rostoki, Rydoml, Skityk, Świniuchy, Taraz Nowy i Sta-ry, Usteczko i Wolica. Na cmentarzu była kaplica, przyłączona następnie do parafii wiśniowieckiej; kościół zabrany.

Kolodne miało kościół z fundacyi Swiejkowskich,—po kniaziach na Ostro-gu, Cetnerach i Rzewuskich,—dziedzi-ców Kołodnego; mianowicie Leonard-Marcin Swiejkowski, kasztelan kamicniecki, potem wojewoda podolski, 1790 —1793, żonaty z Elżbietą Duninówną Karwicką, kasztel zawichoską, zbudował tu kościól i w nim pochowany w 1793 r.; był on pod wezwaniem św. Marcina i św. Elżbiety, V kl.; na początku XIX w. restaurowano go, a w 1858 r. było tu parafian 1202 pod zarządem probosz-cza ks. Mikołaja Gromnickiego; w 1863 r. ks. Grzegorz Zaborowski miał ich 1141, a we dwa lata potem tylko ok. 1000; w r. 1873, proboszczem ks. Klemens Kochanowski,-1082; w 1889 roku parafian 1000, O. Fortunat Widmond, kapucyn, stał na czele tych wiernych; w 1890-1608, w rok potem znowu tylko 950; proboszczem ks. Józef Pilecki, który w roku następnym miał ich 1636, Parafia skasowana w 1892 r. lub na poczatku 1893. Należały do niej także miejscowości: Kołodno, Bolizuby, Oleszkowce, Rześniówka, Rakowiec Czosnew-skich, Szymkowce, Witkowce, Zarudzie i Hniezdyczno; w czasie kasaty filia tej paratii była w Mosurowcach, o których je-zcze mowa będzie, i przyłączono tu cześć parafii wyżgródeckiej chwilowo.

opisana przez Białozórka tak Steckiego: mala te mieścine zdobi pałac na kształt klasztoru obmurowany... w jednej zaś z sal tego pałacu, niegdyś za teatr amatorski služącej, mieści się pię-

kny kościół, do którego kryte prowadza i krużganki; za palacem ciągnie się obszerny ogród w guście angielskim, także murowanymi poprzeżynany kanalami; fundatorem tego ogrodu, kościola i pałacu był kasztelan Adam Brzostowski.—Jak wiadomo, Białozórka należała do dóbr Zbaraskich, Wiśniowieckich, od których przez kądziel dostała się Ogińskim. Genowefa Ogińska, poslubiając Adama Brzostowskiego, wniosła mu Białozórke. Adam Brzostowski h. Strzemię, kasztelan połocki, od r. 1758–1776, przyczynił się znacznie do wzrostu tego miasteczka i on to w r. 1768 (jak zwykle podają, ale może to nastąpiło i znacznie wcześniej) zbudował tu kościół pod wezwaniem Zwiastowania N. M. P., a także na cmentarzu kaplicę św. Rocha, do której w dniu tego patrona solenne nabożeństwo wraz z odpustem licznych bardzo gromadziło pobożnych że stron różnych. Syn kasztelana, Aleksander, dziedzic też klucza białozóreckiego, kasztelan mazowiecki, był kolatorem tego kościoła, a po jego śmierci, w 1820 r. we Francyi, Michał kasztelanic mazowiecki; umarł nawet w Białozórce w 1852 roku, pamiętając zawsze o potrzebach kościola; (po nim dwie tylko zostały córki, a potem ich sukcesorowie wypuścili z rak swoich te dobra). W r. 1857 ks, Józef Andrulewicz miał tutaj 718 parafian; w roku następnym liczba ta zmalała i było ich tylko 654; w 1863 r. ks. Feliks Szmur-lo posiadal ich 612, a we dwa lata potem-800. Ks. Szmurlę zastajemy jeszcze w 1873 r., ale parafian znowu mniej 613; w roku 1889 już nawet stale nie mieszkał tu kaplan, i dojeżdżał czasem proboszcz z Teofilpola, a ilość parafian ustawicznie topniała... Nakoniec w 1899 roku zniesiono ją zupełnie i kościół zabrano; kaplica św. Rocha ocalała i jest obecnie w parafii łanowieckiej. Do parafii białozóreckiej należały: Białozórka, Jankowce, Molotków, Moskalówka, Szczasnówka, Szuszkówce, Wandżulów, Halczyńce, Kolesiec i Szybenna, te 3 ostatnie miejscowości w pow. starokonstantynowskim.

Wyżgródek był w ręku Zbaraskich, Poryckich, Koniecpolskich, Wielopolskich, Zahorowskich, Czackich, Potockich, nakoniec Rzyszczewskich i ci dopiero pomyśleli o domie tu Bożym. Mianowicie Wojciech Rzyszczewski (syn. 1891 parafia i kościół zniesione.

Jana-Adama i Franciszki Moszczyńskiej h. Nalecz), kasztelan buski, potem lubaczewski, żonaty z Maryanną Suską h. Pomian, stał się dziedzicem klucza wyżgródeckiego w połowie, mniej więcej XVIII w. i umarł w Wyżgródku d. 2 maja 1786 roku; on to jest poczytywany za fundatora kościoła miejscowego, cho-ciaż syn jego Adam, też kasztelan lubaczowski z żoną swoją Honoratą Choloniewską, musiał się także przyczynić do tej fundacyi. Stecki daje takie szczególy o tej świątyni: Kościół w Wyżgródku niewielki co do rozmiarów, na wysokiej zbudowany górze, ma wdzięk staroży-tności... W tej skromnej miejskiej świątyni ogladaliśmy kilka ładnych zabytków i pamiątek; a naprzód są tu wcale dobrego pędzla portrety Rzyszczewskich (Wojciecha z żoną i Adama z małżon-ką, Gabryela też i żony jego); w wielkim ołtarzu prześliczny obraz włoskiego pendzla - Zestanie Ducha Św. (kościół był pod wezwaniem Św. Ducha); w bocznych oltarzach tamże niezle malowidła Św. Erazma, Św. Stanisława Biskupa i Św. Mikołaja; po obydwóch stronach wielkiego ołtarza, nad drzwiami do zakrystyi, dwa duże freski-Trzej Królowie i Zwiastowanie N. M. P., w zakrystyi zaś piękny zbiór dawnych sztychów, a pomiędzy nimi sztych na żóltym atlasie odbity z obrazu M. B. cudownego, znajdujacego sie u OO. Franciszkanów w Miedzyrzeczu Ostrowskim; sztych ten sporządzony z polecenia całej prowincyi ruskiej franciszkańskiej i dedykowany Wojciechowi Rzyszczewskiemu d. 23 kwietnia 1782 r. (w dniu jego imienin), który odnowił i wymurował kościół i klasztor dla Franciszkanów w Drużkopolu (w pow. włodzimierskim na Wołyniu); cała historya i dedykacya wypisau spodu tego sztychu... Piękna ambona z drzewa, misternej snycerskiej roboty, wielce też ozdabiała ten kościół. W połowie XIX w. był tu proboszczem ks. Wojciech Sobiech, parafian w 1857 roku-1021, w roku następnym-1044; w r. 1863 proboszczem O. Jozafat Urniaż, bernardyn, paraí, juž tylko 938, we 2 lata później 998; w 1873 r. jeszcze tu O. Urniaża zastajemy, a 874 wiernych do tej należy parafii;w 1889 r. proboszcza niema, parafian 802; dojeżdżał czasem ksiądz z Łanowiec; w 1890 r. wiernych e17, parafia bez kaplana, nakoniec dnia 24 stycz. (5 lut.)

W tej parafii była kaplica w Żukow Borszczówka, Jankowce, cach, wspaniałej niegdyś rezydencyi Rzyszczewskich w Mosurowcach, powołana do życia przez dziedzica tej wsi, Augusta h, Nalęcz Piegłowskiego (a może ją zbudował syn jego, Józef, ożeniony z Joanna Dzierżanowska, b. Grzymała), intendenta ceł koronnych, żonatego z Ksawerą Oraczewską, h. Szreniawa, prawdo-podobnie już przy końcu XVIII wieku; następnie owa kaplica stala się filią kła zwykle bez kapłana stale tam mieszkającego, obecnie filia w Mosurowcach jest w parafii wiśniowieckiej. Do para-fii wyżgrodeckiej należały: Wyżgródek miasteczko i wsi — Bilka Mała, Bilka Wielka, Buhłów, Domanineczka, Korostawa, Korżkowce, Kutyska, Lulińce, Łopuszna, Martyszkowce, Mosurowce, Pachina, Pańkawce, Pie zorna, Płyska, Sokołówka, Szyty, Ul zczyńce, Were-

szczaki, Żukowce.

Katerynburg ve' Katerburg, miasteczko założone p. zez Józefa-Wincentego Platera, kasztilana trockiego, żonatego z Katarzyna Sosnowska, hetmanówną, i od jej imienia miano swoje otrzymało. Kościół pod vezwaniem św, Józefa przez tegoż Plate a przy końcu XVII w. zbudowany z casem jednak zniszczył się i tak podupadł, że trzeba bylo o innym myśleć; nowy zaczęto budować w 1854 r., za inicyatywą Cecylii Ożarowskiej, córki kasztelana trockiego, a żony Kajetana, generała brygady w. p., jej syna Maurycego, † 1866 (brat rodzony świętobliwej pamięci ks. prałata żytomirskiego a potem kameduły zmarłego na Bielanach pod Krakowem) i ze składek; w 1877 r. ukończono tę swiątynię-jakiś czas nabożeństwo odprawialo się w sali na plebanii i-poświęcono. W r. 1857 był tu proboszczem ks. Józef Czerwiński, mający 720 parafiau, w rok potem 814. w 1863 r. 700, probo-szczem ks. Leon Żelechowski; w 10 lat potem proboszczował ks. O. Jakób Żero, franciszkanin, a parafian zaledwo ok. 400; potem liezba ich znowu urosła i w 1889 r. liczono 959, ale stalego nie było tam, kapłana i dojeżdżał ksiądz z Krzemieńca; w 1890 r. wiernych 850 bez proboszcza; w 1891—980; w 1892 r.—910, zawsze bez księdza; zapewne, w tym roku skasowano kościól i para-

Kudlajówka, Kuszlin, Matwijowce, Okniny, Pieszczatyńce, Podhajce, Rybcza, Temnohajce, Tetylkowce i Wila. Kaplicy w Horynce

niema.

Dederkaly Wielkie slawne byly z cudownego Pana Jezusa obrazu w w klasztorze O. O. Reformatów, o którego początkach nie mamy wyczerpują-cych wiadomości. Antoni Wyszpolski, właściciel Dederkał, podczaszy mozyrski, w 1735 roku zbudował sam drewniany kościół i klasztorek i ofiarował wizerunek Zbawiciela, oddawna bardzo w tym rodzie zostający, który następnie cudownością, przez kaplanów i biskupów stwierdzoną, bardzo zasłynał. Potem znalazi się znowu dobrodziej owej siedziby duchownych św. Franciszka syż nów-Michał z Grocowa Prejss, (syn Jakóba i Katarzyny Paprockiej), sędzia grodzki krzemieniecki, dziedzic Szyben-ny, żonaty z Teresą Druczaninówną-Kniahynińską, chorążanką kijowską; on postanowił O. O. Reformatom wymurować kościół i większy już klasztor. Jak długo to murowanie trwało, właściwie niewiadomo dokładnie; zwykle podają przy tem rok zbudowania 1760, a niekiedy nawet 1772; tymczasem, jak to skądinąd wiemy, sędzia umarł w 1751 roku, a żona jego w 1772 i jedyna córbezdzietna, Helena Wyleżyńska, jeszcze przed ojcem; ale nie ulega kwestyi, że kosztem Prejssów stanął w Dederkałach murowany kościół pod wezwaniem znalezienia Krzyźa Sw.; a także klasztor. Swiątynia ta w 1750 roku nie była jeszcze parafialną, ponieważ słynny i głośny następnie Hugo Kollątaj (syn Antoniego, podstolego mścisławskiego i Maryanny Mierzyńskiej, mających w Dederkałach swoja posiadłość), który się tutaj urodził, 1 kwt. 1750 r., był chrzczony w kościele parafialnym w Jampolu; ale u O. O. Reformatów, dnia 10 stycznia 1776 r., odbywał prymicye; przy tej sposobności wymienieni są: gwardyan, O. Gaudenty Bogolabski, wi-, kary, O. Edward Flissowski, nadto O. Konrad Wilczopolski i O. Pawel Obor, ski, może i Obarski, (Archw. Akad-Nauk, nr. 235). Jest to najstarszy ze znanych nam gwardyanów dederkalskich. Po tem na początku już XIX fię. Kaplica była w Horyuce, mieszka- w., — wymienia to kalendarzyk wileńniu kolatorów. W obrębie tej parafii ski — plastował te godność O. Deodat znajdowały się Katerburg, Horynka, Kobielski; innych znamy ze szematyz-

Falkowski, znany w swoim czasie kaznodzieja wymowny; w kilka lat potem—O. Bernard Sadowski, liczący sobie w 1857 r. lat 49, wokacyi 31, kaplań. 23. Wtedy w Dederkałach było były piękne dwa obrazy szkoły włoskiej ojców 6, nowicyuszów 3 (Rzeszowski Św. Franciszka Serafickiego i Św. Elż-Seweryn, Dyonizy Ługowski i Melit biety, nadto Św. Jana Ewangielisty, Szymborski) i jeden braciszek. Znacz- bardzo udatny, Wiktora Brodzkiego, któ-Seweryn, Dyonizy Ługowski i Melit Szymborski) i jeden braciszek. Znacz-nie większą ilość zakonników zastajemy w roku 1859. Gwardvanem tenże O. B. Sadowski, wikarym O. Jakób Lisowski, magistrem nowicyuszów O. August Wesołowski, nadto jeszcze ojców 3, no-wicyuszów 12-tu, w liczbie ich Graevan Bohusz. W roku 1860-ym, 1861 i 1862-ym zmian prawie niema, nowicyuszów tylko nieco więcej; w roku 1865-ym jeszcze gwardyanem O. B. Sadowski i wikary ten sam, ojców 3, kleryków prof. 5, laików prof. 2; ale taki stan nie trwał już długo, bo wkrótce nowicyat skasowano, a wiekszość Reformatów dederkalskich pracowała po parafiach. Przelożonym w tych samych czasach był tam, jak się zdaje, O. Melit Szymborski, a po nim O. Gracyan Bohusz, zapewne, już od r. 1870, mniej więcej. W r. 1873 mieszkali w Dederkalach: O. Gracyan Bohusz, gwardyan, lat 36, kaplań. 10, obow. 3; O. Spirydyon Puchalski, 36, 10; O. Łukasz Sierżanowski 35, 8; O. Melit Szymborski 40, 13; O. Filip Ługowski 37, 8; O. Dyonizy Ługowski, 45, 13, administr. parf. w Zaturcach; nadto było tam jeszcze 3 laików. W r. 1889 zastajemy tam tylko gwardyana, tegoż O. Bohusza i 2 laików, a 5 ojców extra monastr. pracowało po parafiach. Toż samo w r. 1890, a w roku następnym dnia 16 (28) lipca kościół i klasztor zniesiono.-O. Dyon. Lugowski † 1890 r.; w rok po kasacie żylo jeszcze 5 ojców Bohusz, F. Ługowski, Puchalski, Szymborski i Sierżanowski), którzy jeszcze są wymienieni w rubryci. z r. 1896 i na-wet w 1899; w r. 1901 O. F. Ługowskiego niema; O. Szymborski †, jak się zdaje, 1908 go r., a O. Gracyan Bohusz jeszcze (1910) żyje, pracując gorliwie w Winnicy Pańskiej, jako ultimus Ordinis...

Parafia w Dederkalach nie była liczw 1858 r.—wiernych 678, w r. 1863 - około 600; w 1865 - prawie 700; w 1873-820; 1889-882; w 1890-850. Narodziny Pańskie; i w. innych.

mów dyc. łuck.; i tak w połowie XIX Kaplic w tej parafii dwie—w Sadkach w gwardyanował tutaj O. Aleksander i Szmikach. Do parafii tej należały: i Szmikach. Do parafii tej należały: Dederkały Małe i Wielkie, Bykowce, Liski, Miziuryńce, Pototurów, Radyszówka, Sadki, Szmiki, Szkroblówka i Wołkowce. W kościale dederkalskim ry porzuciwszy pendzel, oddał się potem wylącznie rzeźbiarstwu i w tym kierunku zasłynął; także Gabryel Rzyszewski, wspomniany wyżej, wymalował Przemienienie Pańskie, bardzo ładny obraz, służący za zasłonę do cudownego Pana Jezusa wizerunku. W refektarzu wisialy portrety: Antoniego Wyszpolskiego, Michała Prejssa, jego żony i córki, Jana-Felicyana Węcławskiego, skarbnika żydaczew., benefakt. klasztoru, Stanisława Potockiego, woj. poznań., Mikołaja Potockiego, star. kan. i in-nych. W bibl. było 2 tysiące tomów, pomiędzy nimi ważne rzeczy, ciekawe druki i rękopismy. (Por. Słownik Geogr.; Stecki T. J., Wołyń, t. II, Lwów 1871; Istoria goroda Kremenca przez Teodorowicza, Siedlee 1904; Krôtka wiadomość o życiu O. Flor. Jaroszewicza, Reformata, Pozn. 1893; O. St. Zaleskiego, Jezuici w Polce; Directoria lucko-żytom, z różnych lat; własne notatki).

J. M. G.

Krzesichleh Piotr ob. Artomiu s z.

Krzesimowski Antoni Andrzej, opat Cystersów w Koprzywnicy, umarł 1706. Autor kilku dzieł ascetycznych, nawet na język niemiecki i francuski tłumaczonych, a mianowicie: Viator Christianus in patriam tendens per motus anagogicos, Cracoviae 1684, 1693 etc.: Geistliche Eeinsamkeit oder Betrachtungen über wichtige Wahrheiten uns. Glaubens auf alle Tage in der Woche, Straubingen. 1747 (Estreicher, Bibl. Pol. XX).

Krzesz Józef Męcina, współczesny malarz polski, kształcił się w Krakowie. Zasłynał głównie jako malarz religijny. Najcelniejsze jego obrazy są: cykl 7 obrazów "Ojcze nasz," "Modlitwa,"

Krzycki Andrzej zw. Cricius, arcbp gnieźnieński, ur. w r. 1483 lub 1477 we wsi Krzycku, ksztalcił się w Krakowie, w Paryżu i Bolonii. Wró ciwszy do kraju jako 20 letni młodzieniec bawił przy bpie poznańskim Lubrańskim. Dzięki protekcyi Tomickiego został sekretarzem królowej Barbary. Oddawał się z upodobaniem literaturze, co przy wrodzonych zdolnościch i bystrej pamięci uczyniło go jednym z najuczeńszych dypłomatów przytem; miał talent poety ki. Protekcya wuja Tomickiego utorowała mu też drogę do godności klnych, w których szybko postepuje, coraz to wyższe urzędy otrzy Zostaje kanonikiem poznańmulac. skim i krakowskim, w r. 1524 bpem przemyskim, w 1527—płockim, w r. 1535 arcbpem gnieźnieńskim. † w r. 1537 d. 10 maja w Krakowie. Pochowany w Gnieźnie. Jako pasterz K. prowadził życie nieodpowiadające wysokiej godności. Był to raczej dyplomata i poeta w stylu humanistów; w życiu prywatnem hulaka; w satyrach i epigramatach zwłaszcza z epoki młodocianej rozwiezły, chociaż wymowy niepospolitej; gładkością, zwiezłością i prostotą stylu celował wśród współczesnych; jako człowiek nie odznaczał się przymiotami charakteru, owszem jego złośliwość, skłonność do oczerniania innych, wygórowana ambicya dawały się wielu we znaki. Jako polityk dbał o swoje sprawy, ale też ostro i czynnie występował pko różnowierstwu. Pko zarzutom mu czynionym bronia K-o Bużeński, Damalewicz i Letowski. Z dzieł K-o celniejsze sa: Oratio in ingressu in episcopatum cracoviensem Petri Tomicki. 1528; Oratio in postulando ad regnum Ser. Sigismundo etc. 1530; Oratio genialis inter nuptiales caeremonias Hedvigis filiae regis in thalamo habita; Encomia Luteri etc. Cracoviae 1524, 8-o, mowa pko Lutrowi. Uwiedzeni tytułem książki teologowie hiszpańscy umicścili ja na indeksie; De Afflictione Ecclesiae, com-mentarius in Ps. XXI etc. Ibd. 1527mowa pko Lutrowi; De ratione et sacrificio Missae etc. Ibd. 1529, 8-odzieło bardzo chwalone przez Erazma Rotterdamczyka i inne. Nadto K. ogłosił ustawy o których Załuski wspomina, że je widział w archiwum kapituły prze myskiej p. t. Statuta Synodi Dioece- Llotoustego. Z polecenia bpa Klagiewi-

sanae... die IV mensis Octobris 1525. Premisliae... celebratae. Janocki zaś wspomina o drugiem piśmie (T. III, p. 70): Andreae Cricii., ad universos Presbyteros totius Provinciae suae: de libris novis sive legendi, sive conscribendis regulae Pastorales. Cracoviae 1536, d. XXVI Novemb., 4-o. Pisal też K. wiele pieśni nabożnych, epigramatów, nagrobków, satyr i t. d. przeważnie niedrukowanych, poczęści zaś zamieszczonych w Tomicianach. (Por. Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. Kraków 1896, t. II, str. 87; Wiszniewski, Historya literatury polsk. Kraków 1844, t. VI, str. 230 -237; t. IX, str. 4, 196, 281, 412; S. Orgelbranda, Encykl. powsz. 1901, t. IX, str. 19 i nast.).

X. J. N

Krzykowski Wacław ks. T. J., ur. w Wielkopolsce w r. 1600, wstąpił do Towarzystwa w 1617, uczył gramatyki, filozofii i teologii, przez lat 7 był kaznodzieja i dwukrotnie rektorem kolegium w Lublinie, gdzie † w r. 1660. Napisal: Sacro-civilis Politia. 1636; Łódż do portu wieczności żeglująca, przy pogrzebie JMCP Alexandry z Czarńca Krzeńskiey i t. d... wystawiona. Kraków 1639, in fol. (Por. Brown, Biblioteka pis. ass. polsk. 1862, str. 245; Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1893, t. IV, kol. 1267).

Krzyski albo Krzysztek Bogumil ks. ob. Christecus.

Krzystanowicz Stanisław rodem z Zubrzy pod Lwowem, znakomity prawnik za Zygmnnta III; † w r. 1607. Napisal: Liber contra decretum parlamenti anglici latum adversus Catholicos. S. l. 1606; Status regni Poloniae compendiosa discriptio. Moguntiae 1606. (Por. Wiszniewski, Hist. lit. pols. t. VII, 539; t. IX, 112).

Krzyszkowski Innocenty Seweryn, ur. 1789, uczony trynirarz, odznaczał się wielkiemi zdolnościami i znajomościa języków klasycznych, kształcił się w uniwersytecie wileńskim i tam otrzymał stopień doktora teologii. Obrany przeło-żonym klasztoru XX. Trynitarzy na Au-tokolu, mieszkał w Wilnie. Tłumaczył kazania i homilie św. Augustyna i Jana cza skrócił i poprawił styl postylli Ba- był z Rzymu do Polski O. Dominik lobrzeskiego, która wyszla p. t. Wykład świętych Ewangelii niedziel i świat uroczystych przez cały rok, 4 t. Wilno; 1839—1840; ogłosił rozprawe historyczna: Założenie, dokończenie, tudzież stan obecny kła Pana Jezusa Antokolu. Pozostawił ciekawa autobiografie, w której opisuje stan Kła Katolickiego za cza-ów swoich i kreśli mnóstwo sylwetek ze świata duchownego, literackiego i umysłowego na Litwie.

X. S. G

Krzyszkowski Wawrzyniec, anabaptysta, należał początkowo do Braci Czeskich, nastepnie od r. 1558 był pastorem kalwińskim w Nieświeżu; po śmierci Radziwilla został arvaninem w r. 1565. w końcu superintendentem anabaptystów. † ok. r. 1573. Napisal; O prawdziwem i gruntownem używaniu zbawienia i t. d. Szamotuły 1558; Catechesis vel doctrina Russorum. Nicśwież 1562; nadto przełożył przy pomo-cy Szymona Budnego: Św. Justyna, Rozmowa z Tryfonem żydem. Nieśwież 1564, 4-a (Por. Wiszniewski, Hist. lit pols. t. VI, 539; t. IX, 173; Orgelbranda, Enc. powsz. 1901, 4-o, t. IX, str. 20).

Krzysztof św. (Christophorus) męczennik w Licvi za Decyusza w r. 250. O życiu jego niema szczegółów, wiadomo tylko że z miłości ku Chr. Panu nawracał innych i między innymi św. Nicetę i św. Akwilinę. Był niezwykłego wzrostu. Przed przyjęciem chrztu nazywał Reprobus. Relikwie Św. przeniesione naprzód do Toledo w Hiszpanii, zaniesiono do Francyi i umieszczono w opactwie Saint Denis. Wielkiej czci doznaje od Greków zarówno jak i od Łacinników. Jest patronem od zarazy. Swięto 25 lipca. (Por. Pétin Dictionnaire hagiogr. t. I, k. 605; Bolland, Bibl. hag. latina 1899, t. I, str. 266 i nast.).

Krzysztof Zatyński świątobliwy zakonnik reformat, poprzednio był rycerzem. W jednej bitwie z Tatarami wzięty został przez nich do niewoli. Pozostając dłużej wśród Tatarów nauczył się ich języka. Gdy odzyskał wolność po-święcił się Panu Bogu na służbę w zakonie Reformatów. Zdarzyło się, iż przy-

z Nissy, przełożony misyi perskiej. Przybywszy do Krakowa szukał towarzysza prac aplskich, znającego język per-ki. Pelen gorliwości o chwalę bożą i ducha aplskiego ofiarował się na tę podróż K. Zygmunt III król przydał tym zakonnikom posla swego i wyprawił ich do Persyi. Pracował gorliwie K, na niwie Pańskiej, nie szczedzac sił, to też wkrótce zapadł na zdrowiu i w r. 1645 swiątobliwy żywot zakończył. Pochowany Alepie. (Por. Jaroszewicz, Matka Świętych Polska. Poznań 1894, t. III. str. 206 i nast.).

Krzywicki Prokop, kapucyn, kaznodziela liceum wolyńskiego w Krzemieńcu, porywającej wymowy. Kazania jego pozostały w rękopisie. † w r. 1834 w Krzemieńcu.

Krzywokulski Stanisław T. J., ur. w Krakowie w r. 1561; jeszcze przed wstąpieniem do zakonu był profesorem wymowy, matematyki, kosmografii i filozofii w uniwersytecie. Mając lat 27, już jako kapłan, wstąpił w r. 1587 do Towarzystwa Jezusowego i profesyę czterech ślubów uczynił. Był mistrzem nowicyuszów w Rydze i w Krakowie, przełożonym domu profesów w Jarosławiu, instruktorem 3-go roku powołań, † w Krakowie w r. 1633. Napisał po lacinie i po polsku: Compendium vitae spiritualis; De praeparatione ad mortem; De via vitae aeternae; De modo meditandi. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. 1893, t. IV. k. 1267; Brown, Bibl. jis. ass. polsk. Pozn. 1862, itr. 244).

Krzywoprzysięstwo. K. nazywa się stwierdzenie przysięgą zdania, które w przekonaniu mówiącego po bawione jest prawdy: K. z natury swojej jest grzechem ciężkim i chociażby najdrobniejsza nieprawde stwierdzono przysięgą, jest to grzechem ciężkim, gdyż Boga, prawda, wzywa się jest sama świadka nieprawdy. K. było zwyczajne lub solenne wykonane w sądzie. Prawo kanoniczne karze solenne K. dożywotnia utrata ezei, duchownych nadto dożywotnią suspensą, świeckich zaś czterdziestodniowym postem o chlebie i wodzie i publiczną pokutę kościelną przez 7 lat. Egipcyanie i Scytowie K. karali śmiercią, w Indyach ucinano krzywoprzysiczcom rece i nogi; niemcy ucinali | W, czyni kapłan przy poświęceniu wody dwa palce. Jeżeli wskutek K. ktoś poniósł śmierć, krzywoprzysięzca skazywany był na śmierć. Prawo pruskie z XVI w. u nas karze podobnie. Konstytucya z 1775 r. karze K. jako zbrodnię stanu. Wszystkie prawodawstwa wprowadziły u siebie kary za K. mniej lub wiecej surowe, chociaż, niestety, z osłabieniem wiary coraz częściej zdarzaja się sadowe przysiegi falszywe. X. H. P.

Krzyż w użyciu historycznem, liturgicznem i symbolicznem

1-0 Nazwa greck, σταυρός, σπόλοψι σανίς; łacińska- stipes, patibulum crux z sanskr.—çram=dreczyć; krunć=krzywić; skark=przekręcić; polsk. krzyż od od czes. křiž, ta zaś od niem. Kreuz z łac. crux (ob. Karłowicz, Kryński i in., Słownik języka polskiego, Warszawa, 1902, t. II, str. 601-602). Rzymian crux realis zw. narzedzie kary, rodzaj szubienicy najczęściej tworzonej z dwóch drzew, zbitych wpoprzek; crux exemplata - wyobrażenie rysunkiem, rzeźbą i t. p. tego narzędzia kary,-już to samego narzędzia-crux simplex: już to z osobą ukrzyżowanąimago crucifixi, stad nazwa Krucyfiks; wreszcie crux usualis, signum crucisfigura z dwóch linii rzeczywistych albo myślą przeprowadzonych, złożonych napoprzek.

2-o Różne ksztalty krzyża spotykamy u starożytnych Rzymian. Zazwyczaj składa się z dwóch drzew (sti pes et patibulum) które tworzą, według terminologii J. Lipsiusa: a) krzyż zbijany albo rozłożony (crux commissa v. patibulata), kształtu litery T. zw. krzyżem Antoniusza; czasami nazwą tą oznaczają swastykę

, zw. też crux gammata; b) krzyż wcinany (crux immissa) w środku przecięty t. zw. grecki +; albo przecięty wyżejłaciński Zbawiciela +; niżej-św. Piotra 4; lub krztałtu jakoby polożenia + czyli krzyż Apostoła Filipa; c) krzyż

do chrztu (Por. Missale Romanum: Benedictio Fontis po słowach: "Descendat in hanc..." art. R. Schrod'a w Pastor bonus, Trier, 1889, p. 169 i nast.); d) krzyż monogramowy (crux monogrammata) forma staro chrześcijańska, przypominał χριστός, jako kombinacya liter X i P;— Z czasem powstały inne formy krzyża, jak: a) krzyż dwuramienny zw. lotaryńskim, albo arcybpim, patryarszym, podobna do niego jest karawika (ob.); b) krzyż trzechramienny, papieski; c) krzyż, używany przez Rosyan, był początkowo czterokońcowy; późniejszy, skomponowany w IX-XI w., jest dwuramienny z ukośnem przekreśleniem; podług jednej wersyi jest to przypomnienie pochylenia ciała P. Jezusa; podług innej—to połączenie krzyża Zbawiciela z krzyżem św. Andrzeja; podług innej wreszcie: wyż.ze - krótsze ramię przypomina tablicę z napisem na krzyżu Chrysowym; niższe-dłuższe ramie jest belką, do której przywiązano ręce P. Jezusa (antenna v. patibulum); skośna belka (ukośnica, po rosyjsk. popierecznaja perekładina)-jest to podstawa, do której przybito nogi Zbawiciela (staticulum, suppedaneum); d) krzyż potrójny, używany przez filipowców-raskolników (ob. art Bezpopowcy. Por też Encykl. więk. Orgelbr., t. VIII, str. 868).— Różnych odmian krzyże spotykamy w herbach. (Por. Kraus, Realencyklopaedie der christ. Altertümer, Freiburg, im Breisg., 1882-1886, t. II, k. 225; Münz. Archaeologische Bemerkungen über das Kreuz, Frankfurt, 1867; W. t. VII k. 1054-1056; I. Arseniew, O rawnoczestnom poczytaniu św. kresta czetwierokoniecznago i ośmikoniecznago, Moskwa, 1889; X. A. Nowowiejski, Wykład liturgii Kość. kat., Warszawa, 1893, t. I, cz. I, str. 1013-1019; W. E. I. t. 41-42, str. 280-282, 284).

3-o Krzyż w czasach przedchrześcijańskich znany był: A) jako narzędzie kary — a) u pogan kara ta polegala na przybiciu żywego człowieka do takiej szubienicy, skośny (crux decussata) w iżby, przybity męcząc się, skonał. Z Askształcie litery X, zw. krzyżem św. Ansyryi kara ta przeszła do Babilończydrzeja, dawniej miał kształt greck. Yp- ków, Medów i Persów (Diodor, 2, 1; sylon = Y; znak taki, nie zaś greck. Herodot 1, 128; 3, 125; 4, 43. Por. też Esth. VII, 9). Od Fenicyan przejęli ją a) U Żydów kary krzyżowej nie Kartagińczycy (Polybiusz I, 24, 6; Valer Max. 3, 3). Znali tę karę Indowie Wprawdzie prawo (Num. XXV, 4 Deut, (Dyodor 2, 18), Egipcyanie (Gen. XL, XXI, 22) mówiło o powieszeniu trupa 19-23; XLI, 13; Justyn, *Hist*, XXX, 2; Mmemeton, *Apotelesm* 4, 197 i nast.). Stosował karę krzyżową Aleksander W. i in. (Sofokles, Antiq., 309; Dyodor, 14,53). Znali ją też Brytowie i Fryzowie i in., jak np. świadczy Tacyt (Annal., 4, 72; 14, 33).—Zwłaszcza u R z y m i a n często tę karę stosowano. Wprawdzie prawo XII tablic nic o niej nie wspo-mina; nieznaną też jest przed wojnami punickiemi. Prawdopodobnie przyjęli ja Rzymianie od Kartagińczyków, Poczatkowo stosowali tylko do niewolników, stad zw. servile supplicium, servilis cruciatus; później karali krzyżem przestępobcego pochodzenia (peregrini); wreszcie zastosowano ją i do własnych obywateli, uważając za karę najokrutniejszą ("supplicium crudeli-simum teterrimumque" Cycero In verrem, 5, 64; "arbor infelix", "infelix lignum"— Seneka, Ep., 101),—karę wielce hańbiąca (Arnobiusz, Adv. gentes, 1, 36; Laktancyusz, Instit., 1, 5, 26). Prawo Rzymskie (Paulus, Digest. 48, 19, 38, 2. Por. Józef, Antiq. Jud. 20, 129) krzyżem karało za morderstwo, bunt i t. p., świętokradztwo (sacrilegium) i falszerstwo (falsum). Te ostatnie zbrodnie przypisano P. Jezusowi, którego ukrzyżowano podług prawa i obyczaju Rzym. skiego. (Ob. art. Krzyżowanie). Kare krzyżowa zniósł dopiero Konstantyn W. po r. 314 (Cod. Theod. 9, 3, 1) (Por. Lipsius Justus, De cruce w Opera t. III, Antverpiae, 1637; La-yard, Niniveh und seine Ueberreste, deutsch von Meissner, Leipzig, 1850, p. 379 i fig. 58; Montfaucon, L'Anti-quité expliquée Paris, 1722, V, 235; Daude, De cap. poen. jur. Justin., 1871, p. 59-61; Degen, Das Kreuz als Strafwerkzeug und Strafe der Alten, 1871; Fulda, Das Kreuz..., Breslau, 1878, p. 56 i 112 i in.; W.W. t. cyt., k. 1056-1057; Strasser, Das Kreuz als Strafwerkzeug der alten Völker w Gymn. Progr., Seitenstetten 1884: Mommsen, Geschichte der Todesstrafe im rom. Staat, Cosmopolis, 1896; t. I; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. 2, k. 506-

na szubienicy, a to dla odstraszenia ludzi od występków; uczynił to Jozue (VIII, 29), lecz nie było to właściwe krzyżowanie. Dopiero Aleksander I Jannaeus, Machabejczyk wprowadził karę krzyża (Józef Flawiusz, Antiq., 13, 14, 2), stosowano ją i później (tegoż, Bellum Jud., 2, 14, 19; 5, 11, 1). Żydzi uważali tę karę za wielce hańbiącą: "Przeklęty każdy, który wisi na drzewie" (Deut. m. cvt. Por. Gal. III. 13: Phillip. II, 8; Hebr. II, 9). (Por. Bormitius, De cruce, num Ebraeor, sup-plicium fuerit, Viteb., 1644; Clos, Das hebräische Ez die histroische Form des Kreuzes Jesu Christi, Augsburg, Fostzeitung, 1888, Beil. 1-7; Schegg, Biblische Archaeologie, Freiburg im Breisg., 1887, p. 690; W. W. t. cyt. k. 1057-1059; Buchberger, dz. cyt. wyżej). B) Krzyż jako emblemat w czasach przedchrześcijańskich spotykamy: a) u Pogan w ornamentyce, jako prosta figure geometryczną; nadto używano krzyża jako znaku symbolicznego. W Egipcie spotykamy "klucz życia" (krzyż z uchem, połączenie krzyża T z położonem O na nim)-zw. crux ansata. Czesto też spotykamy wyobrażenie koła, w którem krzyż stanowią dwie prostopadle średnice, ma to być symbol słońca, życia, Ozyrisa i t. p. (Por. Klemens Alex., Stromata V, 4; Socrates, Hist. eccl. V, 17; Sozomenus, Hist. eccl., VII, 15; Brugsch, Hieroglyph. Grummatik, Leipzig, 1872). W Fenicyi; Assyryi—krzyż jest "symbolem życia", na wyobrażeniach władców "symbolem władzy". (Por. Botta, Monuments de Ninive, II, 158; Lajard, Observations sur l'origine et la signification du symbole appelé la croix ansée, Paris, 1847; tegož The prechristian Cross w Edinburgh Review, 1870, Jan., 234-272). Buddyści w Indyach mają krzyż-swastyke za symbol madrości. Dawne ludy Ameryki krzyż w kształcie T mieli za symbol deszczu, boga deszczu, boga-dawcy życia. (Por. Brinton, Myths of the New World, New York, 1869; G. Squier, The Serpent Symbol in America w Edinburgh Review, 507; W. E. I. t. 41-42, str. 281-282). 1870, str. 235). Znak krzyża w p.śmie

runicznem podobne ma znaczenia (Por. | Deux Mondes, 1868, poniekad Bunsen, Lelewel, Etudes numismatiques cyt. u Rauch'a, Einheit des Menschengeschlechts, Augsburg, 1873, p. 321...; Stephens, The old Northern Runic Monuments, London, 1860).—Z powszechności tego symbolu, niektórzy pisarze wnioskowali, że jest on dowodem pierwotnego monoteizmu, jako symbol li tylko religijny, nie łączony z wyobra żeniami bogów, ludzi i zwierząt, a zatem symbol bóstwa jednego i bezimieu nego w przeciwstawieniu do późniejszych zboczeń politeistycznych. – Zdanie to rozwija Dr. M. Zmigrodzki w dz. Przeglad archeologii do historyi pierwotnej religii, Kraków, 1902. — Aczkolwiek pewną jest rzeczą, że monoteizm jest religią pierwotną ludzkością, to je-dnak dowody z emblematów krzyża czerpane, są niewystarczające, albowiem 1-o niezawsze emblemat ten jest religijnym znakiem, często li-tylko ozdoba; 2-o, nawet jako znak religijny ma charakter zgola nieokreślony (Por. E. Fehrenbach O. S. B., art. Croix w Diction. apolog. d'Alès'a, Paris, 1910, fasc. III, k, 829).—Inni widza w tym symbolu znak zbawczy, objawiony Adamowi i przez tradycyc przekazany ludzkości. Poganie czcili krzyż jako znak prorocki Chrystusa, godło zbawienia. Poglądy te rozwijał Ansault, Sur le culte de la Croix avant Jésus-Christ w Correspondant 25 octobre. Paris, 1889 (tl. polskie ks. L. Zajtz, O czci krzyża w czasach przedchrześcijańskich, Warszawa, 1890-dzieło to dostało się na Indeks; zbił je dobrze A. J. Lafargue, Le culte de la croix avant Jésus-Chr. w Revue Cath. de Bordeaux, 1891, t. XIII, p. 321-330). Slusznie zarzucają tym pomysłom, że są nie oparte na dowodach realnych. Zresztą, gdyby czczono krzyż, jako symbol męki Zbawiciela, wówczas ani Żydzi, ani poganie nie mieliby takiej nienawiści do tego rodzaju katuszy i śmierć Jezusa na krzyżu nie byłaby przeszkodą w głoszeniu Ewangelii. (Por. F. Fehrenbach, art. Croix, czyt. wyżej, k. 830).—Zwolennicy bezwzględnego ewolucyonizmu religijnego przypominają, że czesć krzyża science des religions w Revue des daeos, Christianos et Gantiles signo

Das Symbol des Kreuzes bei allen Nationen und die Entstehung des Kreuzsymbols der christlichen Kirche, Berlin, 1876. Lecz jest to opinia naukowo chybiona; czysty Braminizm (ob.) nic o śmierci krzyżowej Visznu nie wie; legenda ta powstała w VII w. ery chrześc, najpewniej z wpływów samego Chrystyanizmu. (Por E. Fehrenbach, art. Croix, cvt. wyżej, kol. 831). O pomysłach pseudo-naukowych Bunzena, Burnoufa i t. p. pisali de Rossi w Roma sotteranea, t. II, str. 318 w Bolletin. di arch. christ., 1868, p. 90; ks. dr. S. Pawlicki, O początkach chrześcijanstwa, Kraków, 1884, str. 10-17, 24-34. (Por. też Słownik apologetyczny X. Jaugey'a tł. X. Szczesniak, Warszawa, 1894, t. I, st. 281-286). - Inni rzucają pomysł, że chrześcijanie adoptowali znak krzyża pogański-symbol boga słońca i z czasem zastosowali go do legendy o śmierci krzyżowej Chrystusa i t. p.—Zdania ta-kie głosił Mourant Brock, La croix paienne et chrétienne; notions sur son existence primitive chez paiens et son adoptation postérieure par les Chrétiens, Zéd., Paris, 1881.-Słusznie zapytywano zwolenników tego zdania, dlaczego poganie miotali na chrześcijan-czcicieli krzyża obelgi, jeśli mieli symbol wspólny? Zreszta wobec naukowych badań o początkach Chrześcijaństwa, wykazujących oryginalność religii Chrystusowej, pomysły wspomniane jako urojenia fantastyczne upadają. Odprawę tym błędom dał znakomita C. de Harlez (Le culte de la croix avant le christianisme w Revue des Sciences Cath., 1890, févr.; tegoż art. w Słowniku apolog., cyt. wyżej, w tłumaczeniu ks. A. Kakowskiego, Warszawa, 1894, t. II, str. 447-453).—Wobec tych zdań Benedyktyn E. Fehrenbach (art, Croix, cyt. wyżej K. 831) wnioskuje, że pisarze niektórzy znaczenie emblematu krzyża u pogan stanowczo przeceniają. Najpewniej był to znak ornamentacyjny, czasami religijny pochodzenia astronomo-mitologicznego, nie zaś przedmiot czci szczególnej, tem chrześcijańska pochodzi z Braminizmu, mniej nie pochodzący z pierwotnego ob-który czci boga Visznu ukrzyżowanego, jawienia, (Oprócz dzieł cytowanych por. Podobne zdania głosił E. Burnouf w La C. L. Schlichter, De cruce apud Ju-

salutis, Halae, 1733; Letronne, Exa- cych nad wszystkiemi obrzydłościami..." men archéologique de ces deux questions: 1 o La croix ansée egyptienne a-t-elle été employée par les chrétiens d'Egypte pour exprimer le monogramme du Christ? 2-0 Retrouve-ton ce symbole sur les monuments antiques étrangers à l'Egypté? w Mémoir. Acad. Inscrip. et B. Lettres, 1846, t. XVI, p. 236 - 285; L. Müller, Ueber Sterne, Kreuze und Kränze als religiose Symbole der alten Kultur-völker, Kopenhagen 1865; G. de Mortillet, Le signe de la croix avant le christianisme, Paris, 1866 -dzielo to bledne zbil dobrze A. Bertrand w Re-vue archeologique. t. XIV, p. 447 1 nast.; Lüken, Traditionen des Men schengeschlechts, 2 Aufl., Münster, 1869, p. 71..., 306...; O. Zöckler, Das Kreuz Christi, Gütersloh, 1875; Hamard, La croix gammée des catacombes est - elle une importation bouddhique? w Controverse, 1881, t. II p. 373-376; Hochard, Le symbole de la croix w Ann. facul. lett., Bordeaux, 1886, I; W. W., t. cyt., K. 1059-1061; E. Fehrenbach O. S. Croix w Diction. apol., d'Alès'a, Paris, 1910, fasc. III, k. 827-832; ks. A. Nowowiejski, Wykład liturgii... dz. cyt., t. I, cz. I, str. i012-1013), b) u Żydów, posiadających prawdziwą religie, spotykamy często typy i symbole krzyża Chrys usowego i Jego zbawczej mocy. Do tych należy drzewo żywota i drzewo wiadomości dobrego i złego (Gen. II, 9; III, 22, 24) (Ob. art. Drzewo wiadomości dobrego i złego i drzewo żywota). Typem takim był wąż miedziany na puszczy (Num. XXI. 8-9), zwany w Sip. XVI, 6 "signum salutis". Zresztą sam P. Jezus wskazał na ten typ krzyża (Joan. III, 14). Laska Mojžesza o sile cudownej (Ex. XIV, 16; XVII, 9...), zwana "virga Dei" (ibid. IV, 20 i in.) wieściła moc krzyża Chrystusowego i t. p. Typ ten okazał się w skrzyżowanych drewnach, na których rozpinano Baranka Wielkanocnego.—Aluzyę do krzyża czynią słowa ps. 95... Dominus regnavit a ligno" (podług Itali i greckich manu-skryptów); ps. 21, 18 o przebodzeniu rak i nóg Mesyasza.—Ezechiel (IX, 4) zapisuje rozkaz Boży: "naznacz Thau na czołach mężów wzdychających i żałują- Syna Swego. Z okoliczności też, że

00. Kła słusznie podkreślają, że tu mowa o zbawczym znaku krzyża (T), zw. "znakiem Syna człowieczego" (Matth. XXIV, 30), który będzie cechował prawdziwe sługi Boże. (Orygenes, Hieron., autor dz. z r. 243 p. t. De pascha computus c. 20 inter Op. S. Cupriani. ed. Hartel, III, 267; Knabenbauer, Com-mentarius in Ezech., Paris., 1890, p. 19 i nast.) — (Por. J. Gretser, De S. Cruce, 1, 43..; 4, 8... w Opera omnia, Ratisb., 1734. I, 69..., 349...; Dassovius, signa crucis gentis Hebraeue, Kiliae, 1695; Odilo Wolff, O. S. B., Der Tempel von Jerusalem, Gaz, 1887, p. 46—50; Vigouroux, La Bible et les découvertes modernes, 2 ed., Paris, 1882, IV, 47...; III, 250, 421; W. W., t. cyt., k. 1061—1063).

4-o Krzyż Chrystusowy był drewniany, prawdop dobnie z sosny, która do Jerozolimy sprowadzano z Ale-Krzyża po (ob art. Drzewo Św.). Legenda stara wieści, że Krzyż ten był zrobiony z drzewa żywota. Set syn Adama miał gałązkę z tego drzewa posadzić; z niego zaszczepiono drzewo na grobie Abrahama, Z tego zaś drzewa sporządzono krzyż Chrystusowy. (Por. W. W. t. VII, k. 1083 — 1085; Przeg/qd Katolicki, 1869 r., str. 8..).-Co do formy, jedna tradycya niesie, że był weinany (c. immissa); inna-że zbijany (c. commissa). Pierwsze zdanie przeważa (por np. Barnabae Epist., c. 9; Tertulian, Adv. Marc., 3; 22)-Przypuszczaja jednak, że skutkiem przybicia tablicy otrzymał formę krzyża zbijanego † . — Wysokość krzyża Chr. ego również nie jest znana dokładnie-Zazwyczaj wznoszono krzyże niskie (Sweton., Nero, 49). Znaczniejszych winowajców wieszano na wyższych szubienicach (Esther, VII, 9). Staro ytne wyobrażenia podają krzyż Jezusa wyższy od krzyża łotrów, współukrzyżowanych ze Zbawicielem. Jednak nie musiał się wiele różnić od krzyżów łotrów, gdyż po znalezieniu cesarzowa Helena nie łatwo rozpoznała Krzyż Chr. (ob. art. Krzy. ża św. znalezienie). Dzieło Christus patiens, przypisywane św. Grzegorzowi z Nazyanzu, podaje, że krzyż Jezusa był tak wysoki, iż N. Marya Panna ustami mogla calowac nogi na krzyżu, gabkę z octem, (Matth. XXVII, 48; Marc., XV, 36; Joan. XIX. 29) wnioskuja, że krzyż miał ok. 15 stóp wysokości w tem o 1-a stopę byl zakopany w ziemi. - Przypuszczają, że w środku słupa było siedzenie (cornu, sedile, pegma), na którem ciało Jezusa się opieralo. (Justyn, Dialog. cum Tryphone, c. 91; Ireneusz, Adv. Haereses, I, 12 i in. Por. Martigny, Dictionnaire des antiq. chrétien., art. Croix). Inni, jak św. Grzegorz z To-urs (De gloria Mart.) mniemają, iż P. Jezus opari nogi o podnóżek (suppedaneum). Ciało przybito gwoźdźmi o szerokich główkach, nogi przybito osobno. (Ob. art. Gwoździe śś.). Na krzyżu Chrsa umieszczono napis po hebr. greck, i łacinie: Jesus Nazarenus, rex Judaeorum (Joan. XIX, 19). Było to zgodne z Prawem Rzymskiem. (Apul., Florida, 1; Dyon Kasayusz, LIV, 3; Euzeb., Hist. Eccl., VI i in.). Tablica ta drewniana, dosyć duża (litery prawie po 3 ctm. wielkości), przechowuje się w kle św. Krzyża Jerozolimskiego w Rzym e. (Por. H. Niquet S. J., Titulus s. crucis seu historia et mysterium etc..., Antwerpiae, 1670; Drach, L'inscription hébraique du titre de la sainte croix, Roma, 1831; Vigouroux-X. Biernacki, Nowy testament w świctle archeologii, Warszawa, 1908, str. 61 - 62 wydawn. Biblioteki dzieł Znakomita rozprawe w tej chrześc. kwestyi dal dr. D. Donadiu y Puignan, Le vrai titre de la Croix, druk w Compte rendu du IV Congrès scientif... des cathol., Sect. I, Fribourg (Suisse), 1898, p. 65... — (Ob. art. Krzyżowanie). Por. też W. W. t. cyt. k. 1063-1068; ks. A. Nowowiejski, Wykład liturgii, dz. cyt., t. I, cz. I, str. 1019—1025; X. C. Fouard, Zywot P. N. Jezusa Chr., z franc. tłum. E. K..., Warszawa, 1910, t. II, str. 274—285. Wydawn. Biblioteki dzieł chrześc; X. A. Iipiński, Archeologia biblijna. Warszawa, 1911, str. 215-300).

Krzyż w archeologii chrześcijańskiej. Religia chrześcijańska jest religią krzyża, nic tedy dziwnego, że wyobrażenie krzyża (crux exemplata) dla chrześcijan zaw-ze jest przedmiotem czci szczególnej. (Tertulian,

žolnierz podał Zbawicielowi, będącemu chrześcijan poganie prześladowali, jako "religiosos crucis" "crucicolas". Aby najdroższy dla chrześcijan znak Zbawienia osłonić przed szyderstwami pogan, poczatkowo używano innych znaków, które jako typy lub obrazy aliegoryczne przypominalyby wiernym krzyż Chrystusowy (t. zw. "cruces dissimulatae"). Przypuszczają," że w tym celu używano znanej i u pogan swastyki (crux gammata), którą spotykamy na grobowcach i freskach z końca III w., na szatach świętych i oponach jedwabnych i t. p. nawet i rozpowszechniony monogram Chrystusa złożony z greck. X i P (crux monogrammata) u pogan miał oznaczać z litera A wyraz greck. αρχων; sam zaś - wyrazy χρυσός; χρόος. Stad mogli dosyć jawnie kiaść ten krzyż chrześcijanie, nie obawiajac sie zniewagi. Przypuszczaja że i X przecięte w środku I () ozn. Ingous Χριστός znane było w starożytności, jako ornament, gwiazda, to też gdy zjawia się u chrześcijan w użyciu od III w., również wobec pogan ukrywa znak Chrystusowy. - Z innych symbolów krzyż: w katakumbach spotykamy k o t w i cę, przeciętą linią w kształcie krzyża (cb. art. Kotwica i rysnnek nagrobka z krypty św. Lucyny u ks. J. Bilczewskiego, Archeologia chrześci-jańska..., Kraków, 1890, str. 150-151). Maszt okrętowy krzyż przypominał, podług słów Minucyusza Felixa (Octav., 29), krzyż widziano w Orancie i t. p.-Wyraźnie krzyż spotykamy w dawnych zabytkach chrześcijańskich o różnych ksztaltach: t. zw. krzyż grecki na kamieniu grobowem Hilarus'a (z r. 528.) (Rysunek ob. u ks. A. Now wiejskiego, Wykład liturgii..., dz. cyt., str. 1014); krzyż łaciński w napisie z IV w. na cmentarzu Trazona i na napisie z 400 (lub 405 r.), znalezionym w bazylice św. Sykstusa II. Na cmentarzu Pryscylli znaleziono krzyż ukośny w napisie, pochodzącym z czasów przed Konstantynem W.-Bardzo często krzyż w ksztalcie litery T umieszczano na nagrobkach. nawet jako literę w wyrazach pisanych T kreślono o większych rozmiarach np. na cmeutarzu św. Kaliksta napis grobowy, w nim wyraz IRETNE (Por. Ros si, Bolett. di arch. crist, 1863, p. 35 i ks. A. Nowowiejski, dz. cyt., str. 1015). Apolog., 16). Już najdawniejszych Czasami w napisach kladziono kilka krzyżów i to różnych ksztaltów ob. np. | dal ka. J. Bilczewskiego, Archeologia napis z 384 r. na grobie chłopcs, znaleziony w Spoleto. Ponadto znaki krzyża pierwsi chrześcijanie kładli na sprzetach domowych, narzędziach, księgach i t. p.; nosili krzyżyki na piersiach np. św. Prokop Mecz., Orest żolnierz i t. p. -Od chwili tryumfu Kościola za Konstantyna W. Krzyż występuje jako znak, otoczony chwałą. Dla wyrobu krzyża używają z materyalów najszlachetniejszy; złota i drogich kamieni (Konstantyn W.). Krzyż poczyna zdobić korony cesarskie (Ob. art. Korona) zjawia się na monetach. Uważany jest jako znak, strzegący ludzi, a nawet zwierzęta. (Napisy z IV w. podaje ks. A. Nowowiejski, dz. cyt., str. 1016).— Na darach składanych Bogu, ku czci ŚŚ. Pańskich często też kładziono krzyż, jako znak wiary składającego. - Świątykształcie krzyża nie wznoszono w i t. p. (Por. np. Sauer, Symbolik des Kirchengebäudes, 1902, r. 291... Münz, Archaeologische Bemerkungen über das Kreuz..., Wiesbaden; nodze; mozajka z IV w. w bazylice św. 1866, p. 43... Wolter, Die römischen Kosmy i Damiana wyobraża baranka u Katakomben, Frankfurt, 1866, I, p. 16..., stóp krzyża. W VI w. już umieszczano de Rossi, De titulis Christianis Carthaginiensibus u Pitra, Spicilegium Solesmense, IV, p. 505..., 517...; de Rossi, Bolletino di arch. crist., cyt. wyżej; Kraus, Realencyklopaedie..., dz. cyt., t. II, k. 225 i in.; Martigny, Di ction. des antiquit. chrétien., art. Croix; W. W., t. cyt., k. 1066-1071; Wilpert, Die Malereieen der Katakomben, 1903, p. 495...; Buchberger, dz. cyt.. k. 499-500; ks A. Nowowiejski, Wykład liturgii ., dz. cyt., t. I, cz. I., str 1013-1017; ks. J. Bilczewski, Archeologia chrześc., dz. cyt., str. 149 i nast.).

6-o Krzyż w ikonografice. Najdawniejszy rysunek wyszedł z ręki poganina z końca II lub początków III w. Jest to rysunek, ostrzem wykonany na ścianie budynku szkoły, czy też koszarów, istniejących na wzgórzu palestyńskiem. Wyszydzano w nim chrześcijanina Aleksamenosa, który czcił, jak głosi napis, Boga swego. Rysunek przedstawia ukrzyżowanego człowieka z ośłą glową. Znany to zarzut, że chrześcijanie czczą oślą głowę, zbijany przez Tertulia- krzyża po syryjsku. O przykrywaniu na (Apolog., c. XVI), Minucyusza Fe- Chrsa na krzyżu opowiada św. Grzegorz lixa (Octav., 9 i 28) i in. (Dobry rysunek | z Tours (Miracul. l. 1 De Gloria

chrześc, str. 25, opis str. 24—27. Por. O. Garucci'ego, który wizerunek ten znalazł w 1856 r. opis w Civiltà Cattolica p. t. Il crocifisso graffito in cava dei Cesari, 1857, IV, p. 529...; Becker, Das Spotterucifix, Breslau' 1866; Kraus, Das Spotterucifix vom Palatin und ein neu entdecktes Graffito, Freiburg im Breisg., 1872; tegoz, Realencyklopaedie..., art. Spotterucifix; ks. Nowowiejski, Wykład 'iturgii..., dz. cyt, str. 1026).- Sami zaś chrześcijanie początkowo przedsta-wiali krzyż symbolicznie (ob. wyżej n. 5), często na krzyżu kładziono kwiaty, wieniec oliwny, drogie kamienie, gwia-zdy, litery A i Ω, najczęściej zaś baranka (ob. art. Baranek); pod koniec w. IV św. Paulin umieszcza w bazylice, którą zbudował, baranka pod krzyżem; krzyż koloru czerwonego przypomina krew Jezusa. Współczesny rysunek z drzwi bazyliki św. Pudencyanny przedstawia baranka z krzyżem przy prawej baranka na krzyżu samym. W 692 r. Synod Trullański (can. 82) zabrania wyobrażania baranka, jako symbolu Staro-testamentowego. Odtąd na Wschodzie wyobrażenia te znikają, na Zachodzie istnieją nadal.

Ludzka postać Zbawiciela na krzyżu po-raz pierwszy spotykamy w w. V, w płaskorzeźbie na drzwiach bazyliki św. Sabiny w Rzymie. Chrs obnażony przybity do krzyża. (Por. Berthier, La porte de S. Sabine à Rome, Fribourg, Suisse). W wyobrażeniach Chrystusa na krzyżu poczatkowo (VI-IX w.) postać Jezusa malowano lub rytowano; przytem przedstawiano Chrystusa (aż do XII w.) Chwalebnego, a zatem mękę więcej symbolicznie. Taki wizerunek umieścił w 586 r. Syryjski Ewangeliarz mnicha Rabulasa z Mezopotamii (rysunek u ks. A. Nowowiejskiego, Wykład liturgii, dz. cyt., str. 1031). Chrs w szacie colobium (ob. art. Colobium) wisi na krzyżu, oczy ma otwarte, głowę pochyloną nieco na prawo, przybity 4-ma gwoźdźmi. Podnóżka niema, tytuł

Mart., I. c. 23), że gdy w VI w. wisiał | wprowadziła to w w. XVII. Chrs obnażony na obrazie w Narbonie, kaplan Bazyli miał objawienie Zbawiciela, aby obraz przykrył, co bp uskutecznił. - Od IX w. na wyobrażeniach Chrystusa ukrzyżowanego umieszczano też oznaki cierpień, chociaż narazie mniej znaczne. Zamiast colobium. Chrs okryty jest przepaska (perizonium), na głowie ma koronę królewską, lub biret sę-dziowski (judex vivorum et mortuorum) Krucyfiks ze skarbca w Tongres (w. IX). Okładka z Monachium (X w.) - opisuje i podaje rysunki ks. A. Nowowiejski (dz cyt., str. 1033-1034). Biblioteka w St. Gallen przechowuje wizerunek Chrsa ukrzyżowanego z XII w. (Codex 388), na którym nogi są przybite jednym gwoździem; podobne wyobrażenia z XII w. opisuje Voisin, (Notice sur un Crude l'église d'Ogy. Tournai, 1868).—Od XIII w. wyobrażenia Chrsa na krzyżu są więcej realne; Chrs na krzyżu cierpi, głowę ma zwieszoną ku ramieniu prawimu. Krucifiksy z XIV-XVI w. wyobrażają Chrsa z koroną cierniowa, w wazkiem perizonium, nogi przybite jednym gwoździem, ręce wyciagniete do calego świata, który Chrs pociąga ku sobie. (Joan. XII, 22). Janseniści, w myśl swych błędów o śmierci Jezusa za wybranych, na wyobrażeniach krzyża rece Jezusa zwracali ku górze, Co S. Rit. Congr. d. 14 jan. 1623 zabroniła czynić. Dziś "zakaz ten, zdaje się, wobec upadku teoryi jansenistowskich, utracił swe znaczenie"-pisze ks. A. Nowowiejski (Wykład liturgii, dz. cyt., str. 1039).

W nowszem malarstwie czasami Jezus na krzyżu bywa przedstawiany tak realistycznie, iż zatraca cechy majestatu Bożego i budzi oburzenie w sercach wierzących. - Ikonografia chrześcijańska domaga się, aby w cierpiącem obliczu Zbawiciela był odblask Jego godności i potęgi Bożej. Głowę chyli P. Jezus na prawa stronę. Chociaż św. Jan (XIX, 30) wspomina tylko ogólnie o pochyleniu głowy ku skonaniu, tradycya (Hugo a S. Victore; Al cuinus i in.) chce uzasadnić pochylenie jako żyjący. — Od XII-XIII w. Chr. P. nosi cierniową koronę. Sztuka ruska jako praktyke pobożną.

na w dawnych czasach. Nowsze krucyfiksy mają często cały napis.- Podnóżek w krucytiksach był do XII w. W czasach późniejszych bywał usuwany, zachowali go jednak Giotto (XIV w.) i Fra Angelico (XV w.). Z usunieciem podnóżka wyobrażano nogi, przebite jednym gwoździem; Rosyanie widzą w tem bład łacinników (Trebnik z r. 1639, cytata u ks. A. Nowowiejskiego, dz. wspomn. wyżej, str. 1041 i dop. 1-y). Inne szczegóły omawia ks. A. Nowowiejski, dz. cyt., str. 1037-1046; ks. A. Brykczyński, Podręcznik praktyczny ikonografii chrześc., Warszawa, 1894. Ob. art. Chrystusa wizerunki; Ikonografia. (Por. też J. Gretser S. J., De cruce Christi..., dz. cyt.; Justus Lipsius, De cruce..., dz. cyt.; Bartholinus, De cruce hypomnemata, Hammon., 1651; Paciaudi, De veteri Christi crucifixi signo, Romae, 1746; Zöckler, Das Kreuz Christi, Gütersloh 1775; Fulda, Das Kreuz und die Kreuzigung, Breslau, 1878; Grimouard de S. Laurent, Iconographie de la Croix, u Didron, Annales archéolo-giques, 1869, XXVI-XXVII; Stock-bauer, Kunstgeschichte des Kreuzes, Schaffhausen, 1870; Engelhardt, Die aeltesten Crucifixe w Zeitschrift für kirchl. Wissenschaft und kirchl. Leben, 1880. IV, 188...; Nestle, De S. cruce, Berlin, 1889; Kraus, Realencyklopaedie..., dz. cyt., Hoppenot, Le crucifix dans l'histoire et dans l'art. Paris, 1902; Reil, Früchristlich. Darstellungen der Kreuzigung Christi, 1904; Brehier, Les origines du crucifix, Paris, 1905, 2 éd.; W. W. t. VII, k, 1071—1074 literatura kwestyi k. 1086 — 1088; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, cyt. t. II, k. 500-503, literatura k. 503; Krzyż i Krucyfiks w Przeglądzie Katolickim, Warszawa, 1868, str. 118 i nast.). 7-o Krzyż we czci u chrzecuinus i in.) chce uzasadnić pochylenie ści j a n słusznie jest od początków jej na stronę prawa.—Oczy Chr. P. ma naszej religii.—Czcimy: a) sam krzyż, zamknięte, gdy przedstawiany jest jako na którym P. Jezus dokonał zbawczego umarły; otwarte, gdy wyobrażony jest dziela; b) wizerunki krzyża Chrystusowego; c) znak krzyża św., uważając go,

z napisem skróconym, samemi literami

I. N. R. J. lub greckiemi, syryjskiemi,

słowiańskiemi i t. d. bywala umieszcza-

Tablica

a) Cześć relikwii Krzyża św. określił, że jest to cześć względna (c. opiera się na tej łączności, jaką ma to relativus seu respectivus), albowiem oddrzewo ze Zbawicielem, który "zma- nosi się do osoby Zbawiciela. (Harduin, zawszy... cyrograf dekretu, który byl nam przeciwny i ten zniósł z pośrodku; przybiwszy go do krzyża" (Coloss. II, 14. Por. I Cor. I, 17...; Gal. II, 19 i V, 11; VI, 12; Epb. II, 16; Phillip. II, 8; III, 18; Hebr. X1I, 2). Tak rzecz rozumieli OO. Kła: św. Augustyn (Tract. I in Joan., 16), Rusticus (Contra Acephalos, Migne P. L. t. LXVII, k. 1218) i in. — Znakomicie uzasadnil te cześć św. Tomasz z Akw. (3, q. 25, a. 4) i in. teologowie (Por. Thalhofer, Liturgik, I, p. 282 — 291). (Ob. art. Drzewo Krzyża św.; Krzyża św. podwyższenie i znalezienie).

Wizerunki Krzyża odbieraja cześć na tej samej zasadzie. Zreszta cześć taka spotykamy w Kle od początku; krzyż Chrystusa wyniesiono na oltarze; wprowadzono do koron cesarskich (ob. wyżej), czcia go otoczono, wznosząc "na placach, drogach, górach i t. d.. " (tak iż) "krzyż wszędzie ponad słońce jaśnieje", podług słów św. Jana Chryzostoma (Homilia de Deitate Christi, Migne P. G., t. XLVIII, k 824 i iu.). Synod Trullański (692 r.) can. 73 (Harduin, Coll. t. III, p. 1688) zabrania czynić wizerunki na podłogach świątyń, aby snadź deptaniem nie uległ zniewadze – Szczególniejszą cześć odbiera krzyż Chrystusowy w Wielki Piatek (b), a cześć ta datuje się od pierwszych wieków, jak świadczy Ordo Romanus, I, n. 35 u Mabillona, Mus. ital, Paris, 1689, t. II, k. 23; Sacrament. Gregorii M. Migne L. P. t. LXXVIII, k. 86). Dawniej w 3 Niedziele W. Postu czczono szczególniej krzyż w Rymie, prawdopodobnie pż. Grzegorz W. zaprowadził praktykę Kła Jerozo-limskiego, znaną tam w IV w. (Opis dal Gamurrini w wyd. Peregrinatio S. Silviae ad loca sancta, Romae, 1887-1883). Oprócz uroczystości Znalezienia i Podwyższenia św. Krzyża (ob.), Grecy d. 1 sierpnia obchodzą święto "Progressio venerandorum lignorum pretiosae ac vivificae crucis".

Co zas do rodzaju czci (ob. art. Cześć--cultus), jaka należy się

nosi sie do osoby Zbawiciela. (Harduin, Coll., IV, 193). Bellarmin mniemał, że należy oddawać cześć duliae; lecz zdanie św. Tomasza o czci latriae reltivus cultus przeważa u teologów katolickich. Zwłaszcza, że i Greccy tak się wyrażali προς πύνησις σχετική (Teodor Studyta w dz. Adoratio crucis i in u Hamartolus, Chronica 4, 238 Migne P. G. t. CX, k. 889), i pisarze łacińscy średniowiecza szli za tem zdaniem: Kapitularz Karola W. De imag. 1, 13; 2, 28. Migne P. L. t. XCVIII, k. 1034 i 1096; Jonasz z Orleanu, De cultu imaginum, Migne P. L. t. CVI, k. 305; Dungal od św. Dyonizego, ibid. t. CV, k. 457...; Alkuins Officia et. orat. de S. Cruce, ibid. t. CI; Fulbert z Chartes, ib. t. CXLI, k. 345 i wielu innych cyt. przez Zöcklera, dz. wsp., p. 450 -- 467. (Por. Bosio, Crux triumphans et gloriosa, Antwerpiae, 1617; Basilius, De veterum Christianorum ritibus, Romae, 1647; Ziegelbauer, Historia didactica de v. crucis cultu..., Viennae (Austriae), 1746; M. Houssaye, Les cérémonies... culte de la croix w Revue des Quest. historiques, t. XXIII, 1878, p. 472 i n st.; Kraus, Realencykl. d. christ. alterth., dz. cyt., t. II, k. 244 i nast.; W. W., t. cyt., k. 1074 — 1078; Encyklopedya Kośc. X. Nowodworskiego, t. XI, Warszawa, 1878, str. 461 t nast.; J. Hoppenot, Le Crucifix dans l'histoire..., dz. cyt.; Tanquercy, Synopsis Theol. Dogm. Specialis, ed. VIII, Parisiis, 1905, p. 628 — 630; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, dz. cyt., t. II, k. 499-500).

c) Znak krzyża św. ob. art. Zegnanie się.

8-0 Krzyż w liturgii, czyli krzy e liturgiczne; rozróżniamy ich kilka rodzajów.

a) Krzyż oltarzowy spotykamy w użyciu już w pierwszych wiekach Kła (św. Jan Chryzostom, Contra Jud. et Gent. n. 8 Migne P. G. t. XLVIII, k. 824; św. Paulin z Noli, In Fel. Natal., 11, 664 i in.) Zdaje się, że początkowo po ukończeniu Mszy św., krzyż z oltarza zdejmowano (Ephem. liturg, 1894, p. 410). Od XII w. mamy Krzyżowi św., już Sobór Nicejski (787 r.) dowody stalego używania krzyżów na

oltarzowego z XII w., przechowywanego w Luwrze i in. daje ks. A. Nowowiejski, Wykład liturgii..., dz. cyt., str. 1056-1057), Od XIV w. spotykamy na olta-rzach wielkie krucyfiksy, wiecej niż metr wysokości. — O becne Prawo liturgiczne nakazuje, aby na oltarzu do Mszy św. stał krzyż między kandelabrami; krzyż powinien być tak wysoki, aby go kaplan i wierni widzieli; brak krzyża na oltarzu uważa Benedykt XIV za przeszkodę do odprawienia Mszy św.; św. Alfons mówi, że przepis ten obowiązuje sub veniali tantum. (Rubricae gener. Missalis Rom. tit. 20; Caeremoniale Episcoporum, l. I c. 12. n. 11.; Benedict XIV, Const. "Accepimus" d. 16 Jun. 1746; S. Rit. C. 16 Jun. 1663; 11 Sept. 1822). Ze zwyczaju krucyfiks oltarzowy może stać na Cyboryum; lecz nie na tronie z baldachimem tem bardziej nie na korporale (S. R. C. d. 2 Jun. 1883 ad III). Jeśli w oltarzu jest posąg P. Jezusa ukrzyżowanego lub takiż obraz, krucyfiks może być nie-umieszczany między kandelabrami (S. R. C. d. 16 Jun. 1663). - Tego krucyfiksu prawo nie nakazuje poświęcać (S. R. C. 12 Jun. 1704). Z dawnego zwyczaju jednak poświęca się prywatnie formą "pro imaginibus" (Por. dz. liturgistów Cavalieri, Barufalldus i in.). W czasie czynności liturgicznych przed krzyżem oltarzowym kleka sie: wyjatek stanowia celebrans w szatach liturgicznych; kanonicy katedralni; zapewne i kollegiaccy, asysta w kapach, gdy wraz z celebransem czyni rewerencye, (Rubr. Miss. p. 2 t. 2 n. 2 i t. 4 n. 7; Caerem. episcop., l. I, c. 18, n. 3; l. II, c. 3, n. 3, 10; S. R. C. 22 Decemb. 1612, urbis). W Wielki Piatek wszyscy przyklękają na jedno kolano przed krzyżem oltarza Wielk ego (S. R. C. d. 12 sept. 1857, Molinen., ad 4).—(Por. Migne, Diction. d'archéol., I, p. 419...; 454; 1066.; A. Schmid, Der christliche Altar. Regensburg, 1871, p. 134...; Hefele, Aeltere und aelteste Form der Crucifixe w Beitraegen Kirchengesch., Archeol. und Liturgik, II, p. 265 i nast.; Barbier de Montault, Traité pratique de la construction et décoration des églises, Paris. 1877, I, 434 438; W. W. t. VII, k. 1078-1079; ks. A. Nowowiejski, Wykład litur- 1708). Krzyże arcybpie, patryar-

oltarzach. (Opis i rysunek krucyfiksu | gii..., dz. cyt., t. I, cz. I, str. 1056-1062).

> Krzyże wiszace (cruces b) pensiles) do w. XII zastępowały krzyże oltarzowe. Były ozdobne, upiększane cennymi klejnotami, wisiały wraz z koronami ołtarzowemi (ob. art. Koron a). Wspomina o nich św. Paulin z Noli († 431.—Opis z jego dzieł podaje X. A. Nowowiejski, dz. cyt., str. 1046 — 1047), św. Grzegorz z Tours († 594) i in. (Por. Fleury, *La Messe*, Paris, 1883—1890, t. V, p. 117, 122...; X. A. Nowowiejski, dz. cyt., str. 1046-1048).

Krzyże procesyonalne c) (cruces processionales) spotykamy w Kle w odleglej starożytność; nosił go dyakon lub subdyakon, albo kleryk zw. σταυροφόρος - draconarius (ob. art. Draconarius. Por. też Socrates. Hist. eccl., 6, 8; Nicephorus, 13, 8; św. Grzegorz z Tours, Hist. Franc, 5, 4; Beda, Hist. Angl., 1, 25). Dawniejsze krzyże procesyonalne są małe, drzewca, czesto z uchem, za które je wieszano. Krzyż taki z V w. przechowuje biblioteka Quirini w Brescyi. Do dawnych należą krzyż Justyna I. ofiarowany bazylice św. Piotra i św. Agnellusa, przechowywany w Rawennie. (Opisy daje ks. A. Nowowiejski, dz. cyt., str. 1049-1051). Od XI w. dolaczano przedłużone drzewce. Z XII w. dosyć liczne są zabytki takich krzyżów. Już w dawnych czasach umieszczano je po procesyi w kolumnach, trójnogach i t. p. przy ołtarzu Wielkim. - Obecnie rozróżniamy krzyże procesyonalne: parafialne, które ze zwyczaju bardzo dawnego należałoby umieszczać na podstawie obok W. Olt. ze strony epistoly; czasami zawieszają je w skarbcu lub w zakrystyi; K-e bractw, przechowywane w zamknieciach; K - e pogrzebowe, które w dawnych czasach już bywały srebrne, jak tego i dziś chce Caeremon. episc.; K-ż Kapitul (crux capitularis), pod którym idzie całe duchowieństwo (S. R. C., 28 apr. 1866; Abellinen, ad III, chyba że ze zwyczaju używa się w procesyi innych krzyżów, nawet osobnych dla zakonów i bractw różnych (S. R. C. 29 novemb. 1632, Gallien.; 10 decemb.

sze, legatów i papieskie są nieco nie mówią; zabraniają tego przy udzleinnej formy. (Ob. wyżej n. 2). Co do poświęcania tych krzyżów są te same przepisy, co i do krzyża ołtarzowego (ob. wyżej n. 8 a). - (Por. Georgius, De ritu praeferendae crucis, Rom., 1740; De cruce Vaticana ind. 1779, Drouyn, Croix de processions, de cimetières..., Bordeaux, 1858; Barbier de Montault, Traite pratique de la de Montault, Traite pratique de la construction et décoration des églises, Paris, 1877, t. I, p. 382...; Fleury, La Messe, dz. cyt., t. V p. 135—147...; W. W. t. VII, k. 1080—1081; X. A. Nowowiejski, Wykład liturgii... dz. cyt., t. I, cz. I, str. 1048—

d) krzyż tryumfalny (crux triumphi major) umieszczano na widocznem miejscu przy wejściu do prezbiteryum Wspomina o tem św. Ambroży (Serm., 55), Laktancyusz (Carmen de l'as-sione) i in. Znane są zabytki takich krzyżów z XI w. w Niemczech i in. Umieszczano taki krzyż w kłach romańskich w t. zw. tęczy, czyli łuku tryumfalnym, w gotyckich – w tęczy ostrolu-kowej. Zazwyczaj krzyż ten zwieszał się na 3 lańcuchach nad wejściem do prezbiteryum. W naszych kłach zwłaszcza wiejskieh czesto spotykamy krzyż tryumfalny na belce (trabes) przed prezbiteryum w miejscu, zwanem krzyżowa ciesią; krzyż ten otaczają figury N. M. P. Apłów i in.—Rubryki nie mówią o takim krzyżu, lecz pobożny zwyczaj ten godzien zachowania. Nasze Synody zalecały umieszczanie takich krzyżów, słusznie widząc w tem środek do ożywienia wiary i przypominania wiernym, czem jest w Kle krzyż Chrystusowy. Synod Warm., 1610; Pastoral. Maciejov., Kijów, 1762).—(Por. Guéranger, L'année liturgique, Paris, 1841-1889, Temps pascal., p. 213; Revue de l'art chrétien., 1887, p. 453; Łuszczkiewicz, Wskazowka co do utrzymania kościołów w Przeglądzie Katol., Warszawa, 1872, str. 9 i nast.; ks. A. Nowowiejski, Wykład liturgii..., dz. cyt., t. I, cz. I, str. 1062 - 1065).

e) krzyż ręczny (crux manualis) jest to krzyż, częściej relikwiarz noszony przez celebransa na nieszporach

laniu Chrztu św. (S. R. C. d. 5 august. 1690). Jest to jednak nasz stary zwyczaj, o którym mówi Rytual Piotrkowski, Agenda Powodowskiego. (Por. ks. A. Nowowiejski, Ceremonial parafialny, Warszawa, t. I, 2 wyd., 1895, str. 347, 391 i in.; Encyklopedya Kośc. X. Nowodworskiego, Warszawa 1878, t. XI, str. 469).

9-0 Krzyż w znaczeniu przenośnem oznacza: a) mękę śmierć Chrystusa, nauczanie o tem: nawet w ogóle głoszenie Jezusa Ukrzyżowanego znaczy opowiadanie Ewangelii (Eph. II, 16; Coll. I, 20; II, 14; I Cor. I, 13...; II, 13...; Gal. II, 2; V, 11; VI, 12...; Phillip., III, 18; Rom. I, 16; II Petr. I, 16 i in; b) krzyżem nazywają się też cierpienia i utrapienia życia doczesnego; c) najczęściej krzyżem zowie sie dobrowolne zaparcie sie siebie w żvciu chrześcijanina; naśladowanie Chrystusa przez życie umartwione, podług zachęty Zbawiciela (Matt. XVI, 24). W tem znaczeniu św. Augustyn (Sermo 20 in append.) pisze: "całe życie chrześcijanina, jeśli według Ewangelii żyje, jest krzyżem i męczeństwem", a pisarze ascetyczni podniośle mówią o szkole, umiejętności i "złotej drodze" krzyża i t. p. (Por. św. Bonawentura, Lignum vitae, w Opera ed. Venet. 1754, V. 393; S. Franciszek Salezy, L'estendart de la sainte croix w Oeuvres, ed. Paris, 1859, t. IX; Naśladowanie Chrystusa, I, 1; II, 12 1 in.; Van Haeften O. S. B., Regia via crucis, Antwer piae, 1654; 1728; tegoż, Schola crucis, hid., 1629; Bossuet, Oeweres, éd. Lachat, Paris, 1866, VI, 69, 117..., 556...; X, 429...; 277; Schör, Schule des Kreuzes, Graz, 1850 i in. W. W.; t. cyt.; k. 1082—1083).

10-o Krzyż przy końcu świata ma się okazać na niebie podług słów Zbawiciela "na on czas ukaże sie znak Syna człowieczego na miebie" (Matt. XXIV, 30). Oprocz OO. Kla, w liturgii mamy to tłumaczenie m. cyt., Respons. "Hoc signum crucis erit in coelo, cum Dominus ad judicandum venerit". Św. Jan Chryzostom (De cruce et latrone. Hom. 1, 4, Migne P. i procesyach (bez wystawienia Najśw. G. t. XLIX, k. 404), św. Cyrill Jeroz., Sakr.) Rubryki o noszeniu krzyża nic Catech., 15;—teologowie Salmeron, Tomasz Waldensis (De sacram., III, 20, | ze świętego grodu; bracia szpitalni w e 198), św. Tomasz z Akw. (Opuse., II, cap. 244) sądzą, iż ukaże się krzyż matervalny, na którym umarł P. Jezus. Inni, ze św. Anzelmem (Elucidar.) na czele, przypuszczają, że to będzie jakiś znak krzyża świetlany. Zresztą nic pe-wnego o tem nie wiemy. (Por. S. Bäumer O. S. B., art. Kreuz w W. W. t. VII, k. 1086).

X. Cz. Sokołowski.

Krzyżacy, albo Maryi rycerze. Zwani tak od czarnego krzyża na płaszczu wyszytego, lub od szpitala MB., przy którym początkowo się skupiali, jakobracia szpitalni. Stad i nazwa ich róžna: juž to Braci niemieckiego szpitala N. M. P. w Jerozolimie (Fratres hospitalis S. Mariae theutonicorum ierosolymitani; fratres theu-tonici ecclesiae S. Mariae ierosolymitanae); już to Niemieckich rycerzy N. M. P. (Sanct-Mariens Ritter); juž to Rycerzy krzyża, Krzyżaków (Cruciferi, Kreuzherren. - Por. Watterich, Gründung des deutschen Ordensstaates, Lipsk 1857; de Toll, Zur Chronologie der Gründung des Ritterordens v. St. Marienhospitale des Hauses der Deutschen in Jerusalem. Mitteil. aus d. Gebiete d. Geschichte Liv - Esth - und Kurlands, Riga. 1865).

Data zalożenia Krzków, jako braci szpitalnych ginie w niepewności. Po pierwszym krzyżowym pochodzie (zob. Krucyaty) jakieś božne malžeństwo niemieckie oddało swe usługi dla chorych współziomków, przybywających do grobu Pańskiego (około 1099 r.). Zbożną myśl poparli inni; znalazły się pieniadze na kupno osobnego domu, przy którym rodzaj bractwa powstalo. Patryarcha Jerozolimski swa powaga popierał je, Fryderyk Barbarossa, kk. Baldwin I, Amalryk I, Gwido de Lusignan nie szczędzili darów. Rozrastające się szybko bractwo wpadło w nieporozumienie z zak. Joannitów. Celestyn II (1143-44) poddaniem go pod jurysdykcye tego zako-nu pogodził powaśnionych. Dla obrony braci szpitalnych zgłaszali się i rycerze niemieccy. Po upadku Jerozolimy (1187) powstającego zakonu zmniejszył się teren działania: rycerze usunęli się Zakonu), ochraniany przez cesarzy zwła-

znacznie uszczuplonej liczbie pozostali. Podczas obleżenia Ptolomaidy albo Akkonu (Akr - Saint-Jean d'Acre 1190) niektórzy kupcy z Bremy i Lubeki z Adolfem hr. na Schaumburgu i Holsteinie opatrywali rannych niemieckich rycerzy pod namiotem z płótna żaglowego. Utworzył się powoli zarodek przyszłego zakonu. Fryderyk ks. Szwabski, dowódca Niemców po śmierci ces. Barbarossy zaopiekował się napowrót powstającem zgromadzeniem i przez ces. Henryka VI wyrobił u pap. Celestyna III opieke (6 lut. 1191) nad niem.

Dwie idee dawniej powstałych zako-nów miał nowy zakon w sobie zawierać: obrone chrześcijan przed niewiernymi (Templaryusze) i dogladanie chorych (Joannici). Wewnetrzn a organizac v e wzieli od Templaryuszów - n o rmę doglądania chorych od Jo-annitów, co widać z zatwierdzeń papieskich "iuxta modum templariorum in clericis et militibus et ad exemplum hospitalariorum in pauperibus et infirmis" zwłaszcza Innocentego III (19 lut. 1199 i 27 czerw. 1209) i Honoryusza III (8 grud. 1216), którzy "rationabiles consuetudines" (21 grud. 1196) jakie potwierdził Celestyn III, zmienili na ustawe i potwierdzili. (Por. Streh!ke, Tabulae ordinis theutonici, Berlin 1869 n. 295-8, 303, 306, 308, 309). Do trzech ślubów zakonnych ubóstwa, czystości i posłuszeństwa dodali czwarty-walki z niewiernymi - "ad recuperandam et defendendam terram sanctam laborare."-Walkę z chrześcijanami uważali za zbrokrzywoprzysięztwo. (Strehlke dnicze n. 401). Twarda regula zakonna wyrabiała w zakonikach siłę woli-zaparcie się siebie, oddanie się na służbę sprawie katolickiej. Nowowstępujący godził się na trudy, jakie go w zgromadzeniu cze-kały. "Zakon ofiaruje ci tylko chleb i wodę oraz skromną suknię i niczego więcej domagać się nie masz" mówił mistrz do nowicyusza. Sypiano wspólnie na twardych łożach, spożywano nieobfite proste pokarmy; walczono z pogarda śmierci; i wszystko to z wyższych idealnych pobudek. Wobec tego zakon zyskiwał sobie coraz więcej zwolenników. Protegowany przez papieży (Sam Honoryusz III 113 bulli wydał na rzecz szcza Fryderyka II, podsycany coraz jaciół niżej postawić, a zakonowi być to nowym kontyngensem zdrowych, rosłych a młodych nowicyuszów szlachciców niemieckich-bo tylko tych i takich pcczątkowo przyjmowano - rósł Zakon w potęgę i siłę. Wewnątrz przestrzegano bardzo surowo statutów. Na zewnatrz rozszerzano sie szybko.

Statuty te składały się z 4 części: a) prologu, zawierającego w 5 rozdz. historye zakonu; b) reguly, obejmującej w 37 rozdz. obowiazki zakonne: c) praw czyli objaśnień do reguł w 45 rozdz. i d) zwyczajów albo organizacyi zakonnej z 65 rozdz. Statuty te powstawały sto-pniowo. Pierwotne consuetudines rationabiles uzupelnione zostawały czy to przez wyjątki stosowne z regul już istniejących zakonów rycerskich, już to przez postanowienia kapitni generalnych, które od XIII w. wcielano do statutów Z 31 rękopisów statutów jakie doszły do nas można wnioskować, że ciagłe zmiany zaprowadzano. (Lorenz, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter, Bd. II; Potthast, Biblioth. hist. medii aevi, t. I—II, Berlin 1896). Od czasu do czasu przeprowadzano rewizyę statutów, zwłaszcza za W. Mistrza Winricka v. Kniprode.

Bracia-Zakonnicy dzielili się na trzy kategorye: a) na rycerzy-milites, którzy podczas mszy św. po uroczystej przysiędze pasowani byli. b) na kapłanów-clerici, którzy niekoniecznie musieli byli być szlachcicami, albo niemcami, b) na braci czeladnych — Soldner, Knechte. Prócz braci były Siosty zakonne, osobno przy szpitalach mieszkające. Pierwsi to sa rycerze przybrani w ciężka bez ozdób, lecz hartowną zbroję; narzucali na się biały płaszcz krótki z czarnym krzyżem przy występach uro-czystych, lub na wojnie, wybierali z pośrod siebie urzedników zakonnych i rządzili wszystkiem. Kaplani oddawali się posługom religijnym w zakonnych dobrach i czuwali nad szpitalami. Bracia czeladni, na żoldzie pozostawali przeważnie, mogli się żenic i mniej byli związani z zakonem; stąd trzyramienny krzyż tylko na płaszczach nosili. Wszy- na czele 40 rycerzy, rozwinał swą dziascy oni składali przysięgę na bezwzglę-dne posłuszeństwo Zokonowi. "Musiszojca, matkę, brata, siostry i wszystkich przy-ośmdziesięcioletni starzec z młodzieńczym

posłuszniejszym, wierniejszym

im," mówił przyjmujący przysiege. Na czele zakonu stał dożywotnie wybieralny Mistrz, od Hermana v. Salza Wielkim zwany. Z rozległą władzą, choć ograniczoną w ważniejszych wypadkach przez kapitułę. Mistrz Zakonu wybierany zostawał przez 13 z różnych stron i różnych stopni braci; zwykle l kaplan, 8 rycerzy i 4 innych braci. Po śmierci mistrza wyznaczał namiestnik elekcyę, na którą przybywali sa-motrzeć prowincyonalni mistrzowie. Po modlitwie, mszy o Duchu św. i odmówieniu 15 ojczenasz częstowano 13 ubo-gich. Wyznaczony przez namiestnika brat-rycerz przewodniczył na wyborach. Przewodniczący wybierał drugiego brata, ci dwaj trzeciego i tak aż dosiegli liczby trzynastu. Po złożeniu przysięgi o bezstronności w wyborach dokonywano obioru nowego mistrza absolutną wiekszością, t. j. 7 głosów musiał posiadać wybrany. Nowoobranego stawiał namiestnik przed oltarzem i po mowie okolicznościowej wręczał mu pierścień i pieczęć jako insygnia wielkiego mistrza. Czując śmierć blizką oddawał M. pieczęć wybranemu przez się bratu rycerzowi, na którego kapituła mogła się jednak nie zgodzić, i ten sprawowal zastepczo rządy.-Noszono przed nim, jak przed mistrzem miecz i tarcze. W. mistrza radę przyboczną stanowiło pięciu dygnitarzy zakonnych: wielki komtur (Grosskomtur), wielki marszałek (Ordensmarschall), dowodzący siła zbrojną zakonu, wielki szatny (Obersttrapper), wielki szpitalnik (Oberstspittler), wieki skarbnik (Oberstdressler). Ci w razie nieudolności mistrza mogli zwołać sad tajemny i złożyć z godności swego przełożonego. Sprężystość była jak widać z samej reguły w zakonie wielka. Choć W. mistrz był nieco ograniczony w działaniu, nie mniej wpływał bardzo na rozwój zakonu lub upadek jego dzięki osobistym zaletom, lub wadom. Wszystkich mistrzów do swej sekularyzacyi liczył zakon 37. 1) Henryk Walpot z domu Bassenheim (1191) 1195-1200. Stanawszy

Herman v. Salza (1210-1239) zastal w takim upadku zakon, że pragnał postradać oko, byleby choć dwunastu rycerzy zakon zawsze liczył. Przyjaciel Boga i ludzi" tchnał nowego ducha w zakon, który liczył przy jego śmierci do 2000 rycerzy. Przyjaciel Fryderyka II tak zręcznie lawirował z Grzegorzem IX, że, choć stał po stronie wyklętego cesarza, papież wybrał go na rozjemcę szcześliwego w długoletnim sporze. Cesarz za zasługi obdarzył go i następców tytułem Wielkiego mistrza, udzielił praw przysługujących członkom rodziny cesarskiej, pozwolit mieszkać na dworze ces, jak i dwóm rycerzom, mającym czuwać nad dobrem zakonu, (Dyplomat z Hagenau 23 stycz. 1214 r. i z Tarentu, kwiec. 1221 r.) nadał mu tytuł książęcy, który Grzegorz IX potwierdził, pozwolił w herbie zakonnym używać orla czarnego. Jan de Brienne ofiarował krzyżakom za waleczność pod Damietta jako oznakę krzyż jerozolimski, który nad krzyżem zwykłym umieszczali. Grzegorz IX ofiarował pierścień złoty, który potem wręczano przy obiorze mistrzowi. (Por. Pettenegg, Die Urkunden der Deutsch-Ordens - Zentral-Archiv zu Wien, Prag-Lpzg. 1887; Sallis, Annales de l'ordre Teutonique, Paris 1877; Herman v. Salza, v. Koch Lpzg. 1885). Za rządów Hermana najwięcej terytoryalnie rozszerzył się zakon i największe usługi Chrześcijaństwu ododdal. 5) Konrad landgraf Turyngii (1239-1240) urządzał przez Hermana Balk'a weielony zakon kawalerów mieczowych do krzyżaków, prowadził wojne z Prusami i Litwa. 6) Gerard Malberg (1241--1244). 7) Henryk hr. Hohenlohe (1244-49) wysłał wojska przeciw Mendogowi i zmusił go do chrztu. 8) Günther hr. Szwarzburg (1249 - 53). 9) Poppo v. Osterna (1253-1257), abdykował z powodu podeszłego wieku. 10) Hanno v. Sangerhausen (1257-1274). 11) Hartman v. Heldrungen (1274-83). 12) Burhard v. Schwenden (1283 - 90). 13) Konrad v. Feuchtwangen (1290-97), przenosi stolicę wielkich mistrzów z Akki do Wenecy i formalnie, gdyż i tak już stale w Akce nie rezydowali. 14)

zapałem prowadził braci do boju. 3) | Gottfried v. Hohenlohe (1297 Herman Bart (1206-1210). 4) | -1303), choć mieszka w Marburgu, stolicy nie przeniósł. 15) Siegfried v. Feuertwangen (1303--11) przenosi stolice W. mistrzów z Wenecyi na zamek Malborski. 16) Karol Beffart z Trewiru (1311-24). Werner v. Orseln (1324-30) uzupełnił statuty, zamordowany przez rycerza zakonnego Jana v. Biendorfa, prowadził wojne z Lokietkiem i Gedyminem. 18) Ludgerks. Brunswicki (1331-35). Bitwa pod Płowcami. 19) Dytryk burgrabia alten-burski (1335-41). 20) Ludolf König v. Weitzau (1341 - 45). 21) Henryk Tusmer v. Arfberg (1345-51). 22) Winricz v. Kniprode (1351-82, porównywany z Hermanem Salza, twórca wieku złotego w Zakonie. 23) Konrad Zöllner v. Rothenstein (1352-90). Za niego nastapił chrzest Litwy. 24) Konrad v. Walllenrod (1390-93), po niepomyślnej wyprawie na Litwę umarł w konwulsyach; opiewany przez Mickiewi-cza. 25) Konrad v. Jungingen (1393—1407) prawy rycerz i surowy za-konnik przyłączył Nową Marchie i Žmuidź. 26) Ulryk v. Jungingen (1407 - 10) brat Konrada, mężny, zapalczywy i nieopatrzny zginał w pamietnej bitwie pod Grunwaldem. 27) Henryk v. Plauen (1410 — 13) dzielny obrońca Malborga, duma swa, uporem i samowolą spowodował swe złożenie z urzędu przez kapitule. 28) Michal Küchmeister v. Sternberg (1414-22) sam złożył godność i umarl jako komtur Gdańska, 29) Pawelv. Russdorf (1422-41) składa dobrowolnie urząd; za jego rządów powstał związek pruski. 30) Konrad v. Erlichshausen (1441-49). 31) Ludwik v. Erlichshausen (1441 -49). 31) Ludwik v. Erlichshausen (1449-67). Podczas wojny 13-letniej przenosi stolicę do Królewca 1466. 32) Henryk Reus v. Plauen (1469-70) po dłuższem nieo-bieraniu wielkiego M. przyjął trudny urząd. Złożył hold królowi polskiemu na sejmie w Piotrkowie, 33) Henryk Reffle v. Richtenberg (1470-77). Skazawszy na śmierć głodową bpa Sambijskiego Teodoryka Cubę ścigany spomnieniami i wyrzutami sumienia w furyi dokonal posepnego życia. 34) jak: budowania zamków drewnianych, Marcin Truchsess v. Wetzhau- wolnych jarmarków, dobywania kruszs en (1477-89) surowy "mnich w kla-sztorze a lew w boju" pracował nad podniesieniem zakonu. 35) Jan v. Tieffen (1489-97). Za niego stracił zakon posiadłości sycylijskie darowane jeszcze za Hermana Salzy Zakonowi) (Palermo z 13 komandoryami). 36) Fryderyk ks. Saski (1489-1510). 37) Albrecht margr. Branderburgski (1510-1525). Ten zlożył hołd królowi polskiemu i sekularyzował Prusy. Część zakonu protestowała, przeniosła stolicę z Królewca i Morgen-heimu albo Merendalu we Frankonii i obrała Waltera v. Cromberg, który kolatał u dworów o poparcie, lecz bezskutecznie.

Krzyżacy jako zakon tracą wpływ i posiadłości. Dziś istnieje kilka parafii w Au strvi Dolnej obsługiwanych przez księży należących do Zakonu. Rycerze-Krzyżacy služa jako oficerowie w wojsku austryackiem, a W. mistrzem jest zwykle jeden z arcyksiążąt aust. z ogromną pensya; obecnie arcksiaże Eugeniusz z sie-

dziba w Innsbrucku.

Zakon Kr. dzięki Hermanowi Salza zyskał wpływy w Europie. Wszyscy prześcigali się w darowiznach tak, że choć państwa w Europie zachodniej nie posiadal, nie mniej z rozmaitych dzierżaw mógł osobne państwo wykroić. Jeszcze Henryk VI darował 1197 r. w królestwie Neapolitańskiem Zakonowi klasztor św. Trójcy w Palermo i w Barletto, do których 14 komturyj należało z czasem.

Miedzy r. 1203 a 1234 rozszerzyly się posiadłości krzyżackie we wszystkich państwach zachodnich. W Austryi w Tyrolu (Friesach) w Turyngii, Frankonii, Alzacyi, Lotaryngii, Montpellier i Czechach: w Marburgu, Koblencyi, Halli, Norymberdze i innych miastach mieli swoje domy osobne lub szpitale. Od cesarzów i papieży zdobywali przy wileje, mocaktórych zdobyte na poganach kraje mialy należeć do nich, bez opłaty dziesięcin i podatków papieskich. Próbowali Krzyżacy założyćosobne państwo na Węgrzech. Wr. 1211 Andrzej II kr. wegierski oddał im dziki kraj Burzę w Siedmiogrodzie, by bronili Wegry od najazdów dzikich Kumanów.

ców i t. p. Krzyżacy oczyścili kraj i użyźnili przez kulturę. Andrzej II, bojac się niebezpiecznych gości odwołał nadanie 1221 r. i choć napowrót przy-wrócił Krzyżakom przywileje 1222 r., już w 1225 r. wygnał zupełnie Krzyżaków z Wegier.

Niepewnem jest jakiemi pobudkami kierował się Andrzej II, niemniej nawct interwencya papieży nic nie pomogla. Spór z Rzymem i Krzyżakami trwał do 1334 r. (Por. Perlbach, Der deutsch. Orden in Siebenbürgen i polemike z Ketrzyńskim W. w Mitth. des Instituts für österr. Geschichtsforschung. 1905). Dopiero powołanie Krzyżaków przez Konrada ks. na Mazowszu do Prus (ob. Krzyżacy w Polsce) pomogło Krzyżakom do utworzenia silnego państwa, które stalo sie fundamentem dla przyszlego

królestwa pruskiego.

Wszystkie posiadłości zakonne dzieliły się na tak zw. balliwje oprócz posiadłości polsko pruskich. W samych Niemczech było 12 balliwij: Frankonia, Hessya, Biesen, Westfalia, Saksonia, Lotaryngia, Turyngia, Utrecht, Alzacya, Koblencya, Austrya, Burgundya. Każda z balliwij miała osobnego zarządcęlandkomtur'a;" na czele wszystkich stał mistrz niemiecki. Z czasem 4 balliwije: Koblencyę, Austryę, Burgundye i Alzacye wcielono jako osobny okreg do Prus pod zwierzchnictwo bezpośrednie w. mistrza. Prócz niemieckich były 4 balliwije: Kalabrya z domem w Palermo i St. Sepulcro w Hi-szpanii; Lombardya z komturyami w Wenecyi, Bolonii, Krecennigo i Padwie; Romania z domami w Rzymie, Monte-Fiascone z posiadłościami w Achai i Viterbo; Apulia z komturyami w Neapolu, Barletta Cornet, Bari i Brindisi. W 1291 r. zdobywają mahometanie Akkę i przez to giną Krzyżakom posiadłości wschodnie. W Wenecyi pod Konradem v. Feuchtwangen odbywa się w 1292 r. generalna kapituła i rewizya statutów, by zastosować umiejętnie rządy w obszernych posiadłościach. Każda balliwija, która odpowiadala okręgowi w Prusach, dzieliła się na komturye, na czele których stał komtur, ograni-Obdarzyl ich król przywilejami różnymi czony przez radę pięciu jak W., albo niemiecki, czy też inflancki (ob. art. kawalerowie mieczowi) mistrzowie (ob. art. Komtur). To samo można powiedzieć o komturze prowincyonalnym (Landkomtur). By czuwać nad całością włości krzyżackich zbierała sie kapitula generalna corocznie poczatkowo w Elblagu a potem w Malborgu (dla niemieckich posiadłości we Frankfurcie nad Menem) 14 września. Wszyscy dostojnicy zakonni brali w niej udział, W zwykłych komturyach zbierala sie kapitula szczególowa, radzaca pod przewodnictwem komtura nad potrzebami komturyi (Hauscapitel). Dzięki takiemu ogólnemu wgladaniu w spra wy zakonu, wyrabiała się w poszczegółnych braciach sprężystość i przejęcie się dobrem publicznem w zakonie. Każdy z braci-rycerzy posiadał sztukę

wojenna i stawał do boju z giermkiem w czasie potrzeby. Z czasem wojsko krzyżaków było różnolite. Oprócz braci-rycerzy i knechtów przybywali zewsząd rycerze rządni sławy, podejmowani suto przez Krzyżaków, i nieśli im pomoc zbrojną. Piechoty używano niewiele, główną silę stanowiła ciężkie zakute w stal pułki złożone z rycerzy, sołtysów i tych których wysyłały mia-sta czynszowe. Z czasem weszła w uży-

cie najemna lekka jazda.

Na wszystko to starczał olbrzymi skarb krzyżacki. W 1400 r. Krzyżacy posiadali w naturaljach: 24 tys. miar przenicy, 463 tys. żyta, 47 jęczmienia, 200-chmielu. Wszystko to z domenów, dziesięcia i opłat naturalnych. (Por. W. En. Il. t. 41-42, str. 295). Podatków bezpośrednich unikali Krzyżacy - były to raczej podatki pośrednie z rożnych dzierżaw i czynszów, t. np. młyn w Gdańsku dawał czynszowej opłaty 10 tys. grzywien. Prócz tego handel ożywiony z całą Europa dawał Zakonowi nie mniejsza ilość pieniędzy. Każdy komtur zbierał podatki w swym okregu przez osobnych urzędników i obracał wszystko na potrzeby komturyi. Zwyż-kę po opuszczeniu stanowiska wraz ze szczególowymi rachunkami oddawał W. mistrzowi, który wraz z w. komturem i w. skarbnikiem czuwali nad skarbcem centralnym. Oni tylko posiadali klucze od głównego skarbca. Doskonalej go-spodarki finansowej nauczyli się K-y na Sycylii, gdzie Fryderyk II starał sie

wcielić w życie swoje reformy państwowe. Tej gospodarce zawdzieczaja K-cy, że nie potrzebowali przez długi czas dopuszczać do współudziału w rządach miejscowego elementu. Dopiero gdy poczęło się nieco psuć w zakonie, gdy za-poznano pierwotne prawa i cel, dla któ-rego powstali, gdy łgarstwem, przekupstwem, zdzierstwem i uciskiem poczęli bronić swej egzystencyi; wtedy związek pruski poczał się domagać podziału rzą-Wreszcie stopniowo poczeli Krzyżacy ustępować ze swych praw na rzecz miast poteżnych, aż w końcu po pogromie grunwaldzkim Henryk v. Plauen zwołał w 1412 r. stany pruskie, by uchwaliły bezpośredni podatek. Spreżystości w finansach zawdzieczali K-cy możność pożyczania innym i opłacania się w wielu wypadkach, wreszcie płacenia Polsce wielkich na one czasy kontrybucyi wojennych.

Nie mniej spreżyści byli w sądownictwie. Miasta przynależne Krzyżakom oprócz Elblaga, rządzącego się prawem lubeckiem, posiadaly prawo magdeburskie. Choć rada z burmistrzem wybieralna stała na czele, sądy sprawował wójt z ławnikami. We wszystko jednak wtrącał się Hauscomtur, który był ostatnia instancya w komturyi. Wieksze sprawy kryminalne lub cywilne, zwłaszcza zatargi ważniejsze, podlegaly kompetencyi zakonu. Byleby poddani wypłacali podatki i spełniali powinności wojskowe (1/2-10 grzywien z łanu i 1 człowiek uzbrojony z 10 łanów) nie robiono szczególnej między nimi

różnicy.

Poczta, jaka Krzyżacy w swych posiadłościach jedni z pierwszych zaprowadzili, dopomagała do ogólnego ustroju i szybkości w informowaniu wyższych urzedników o sprawach bieżacych.

Wobec tego nie dziw, że zakon krzyżacki zajmuje poczesne miejsce w historyi Europy; szkoda że splamił swe posłannictwo dziejowe hańbiącą zaborczością nie wspólnego z posłannictwem Chrześcijaństwa nie mającą. (Por. Krzyżacy w Polsce).

Literatura o Zakonie K. jest bardzo obszerna. Przytacza ją b. obficie Dr. M. G-y w art. Krzyżacy w W. E. I. Oprócz cytowanych dziel zob. Rogalski L. Dzieje Krżyżaków 2 t.,

in Deutschland. Berlin 1857-9 1-3; Anderson, Der deutsche Orden in Hessen bis 1300. Köngsb. 1891; Millauer, Der deutsche Orden in Böhmen. Prag 1832; Stettler, Geschichte d. D. O. in Kanton Bern. Bern 1842; Hopf K., G. d. D. O. in Griechenland, Wien 1859; Roeppel - Caro, Geschichte Polens t. 5; Pistorii, Scriptorum rerum Germ. ed. Struve t. I, str. 998, t. 1096; Dr. Frid. Wilken. Geschichte d. Kreuzzüge t. IV, 317, 318; Fryderyk v. Raumer, Gesch. d. Hohenstauter fen t. VI, s. 607 i nast., por. też art. Kawalerowie mieczowi, oraz rozprawe doktorska Wacława Babińskiego D. Kolonisation d. heutigen West-preussens unter d. Herrschaft d. deutschen Ritterordens, München 1910).

Ks. M. N.

Krzyżacy w Polsce. Przed wypędzonymi przez Andrzeja II 1225 Krzyżakami z Wegier (ob. art. Krzyżacy), wnet otwarły się horyzonty jeszcze większych zdobyczy i w lepszych warunkach, mianowicie w Prusiech, krainie położo-nej doskonale pod względem geograficznym, i w sasiedztwie Polski, osłabionej walkami książąt dzielnicowych. Polska od dwu wieków zwracała oko na kraje nadbaltyckie, położone między ujściem Odry i Niemna, pragnąc posiaść przedewszystkiem dolny bieg i ujście Wisły najważniejszej rzeki spławnej kraju. Ponieważ Pomorze nadodrzańskie było w początkach XIII w. stracone, zwrócono przeto szczególną uwagę na Prusy. Energiczny i przedsiębiorczy ks. mazowiecki Konrad usiluje podbić Prusy. w czem mu dzielnie sekundują mnisi niektórych polskich cysterskich klasztorków, tak że kolo r. 1215 Stolica aplska mianowała mnicha Krystyana biskupem dla Prus. Konrad sam jednak zadaniu podolać nie mógł; było to tem trudniejsze, że powoływały go do działania zarówno sprawy polskie, jak i ruskie. Żeby działania w Prusiech ujednostajnić, postanowiono oddać je Zakonowi krzyżackiemu, Rokowania prowadzono za pośrednictwem Krystyana w r. 1225 i 1226. Konrad pragnal nadać Zakonowi, zdaje się tymczasowo, ziemię chel-

Warszawa 1846. Voigt, Geschichte d. mińska, a następnie podzielić się z Zadeuts. Ritterordens in s. 12 Balleien konem zdobyczami na Prusakach poczynionemi. Ale Zakon miał zamiar usadowić się w tych stronach na stałe; ponadto nie myślał być sługą polityki Konrada. Jako członek narodu niemieckiego, jako jeden z czynników cesarstwa, z którem w. mistrz Herman v. Salza żył w przyjaźni, Zakon umyślił pod protekcyą cesarską uzyskać prawa własności do ziem obiecanych i maja. cych być zdobytemi. Już w r. 1226 ces. Fryderyk II daje Zakonowi wielki przywilej, moca którego darowizny Konrada, a przedewszystkiem zdobycze Zakonu miały należeć do Zakonu, jako lenno cesarskie. W 1228 Zakon obejmuje swa nową placówkę, którą objął pod do-wództwem landmistrza Hermana Bal-ka. Zaczęły się walki z Prusakami, przyczem jednak Zakon nie zapominał i o sprawach z Polską i biskupem pruskim Chrystyanem, który jako głowa duchowna mógł mu być nie na rękę. W tym celu Zakon miał sfałszować szereg dokumentów zarówno polskich jak Chrystyanowych, które przedkładali bądź papieżowi, bądź cesarzowi do zatwierdzenia, by tą drogą uzyskać dla siebie podstawę prawną zaborów. Podczas niewoli pruskiej, do której dostał się biskup Chrystyan, zagarnęli znaczna część ziemi, która należała do biskupstwa (1239),-jeszcze w r. 1228 dostali oni od Chrystyana dziesięciny z ziemi chełmińskiej i Orłowa, — dostała się w ich moc Nieszawa, w r. 1234 posiadło-ści Rycerzy Dobrzyńskich, o co Konrad protestował. Przed r. 1240 usadowili się Krzyżacy w ziemi chełmińskiej i nieszawskiej. Zakon z każdym rokiem rósł w siły i potęgę. Zamki budowano w ziemiach zdobytych zapewniały zakonowi spokojne posiadanie zdobyczy, a nadto książęta chrześcijańscy popierali czynnie krucyaty zakonu na Prusaków. Książęta polscy, mimo że sami kilka-krotnie już spotykali się z zaborczością Zakonu i wchodzili z nim w konflikty, mimo epizodu siedmiogrodzkiego nie wachali się brać czynnie udziału w wyprawach na Prusaków. W r. 1237 Zakon rycerski inflanckich

Kawalerów mieczowych (ob.) połączył się z Zakonem niemieckim, zachowując przy tem pelną autonomię wewnętrzną. Unia ta oczywiście powiększyła siły Zakonu i rozszerzyła jego wpływy daleko na na pozór przymierzami, w końcu unią, wschód. W r. 1243 legat papieski Wilhelm z Modeny podzielił Prusy na 4 dyecezye: podział ten zrobiony niewatpliwie za staraniem Zakonu, był w jego interesie, gdyż jeden biskup na cale Prusy był zbyt poteżny i niebezpieczny dla Zakonu. Reakcya przeciwko rządom zakonnym dała się odczuwać ze wszystkich stron, albowiem, zarówno okrutnie gnębieni Prusacy, a następnie Litwini, jak Pomorzanie i Polacy podstepnie i nieuczciwie wyzyskiwani przez Zakon podnoszą się do walki z Krzyżakami. Prusacy raz wraz podnosili bunty, w latach 1240 i 1241, 1245 i 1248, a przy pomocy Świętopelka pomorskiego walczą tak szczęśliwie, że stanowisko Zakonu w Prusiech było mocno zachwiane, i jedynie posiłki polskie i niemieckie zdolały go ocalić.

Na Litwie prowadzonej ku kulturze europejskiej przez Mendoga, działali Krzyżacy podstępem i falszerstwami, pragnąc od neofity Mendoga wydrzeć jak najwiecej, tak, iż Mendog w końcu zerwał z nimi stosunki i rozpoczał walke. Nagla śmierć Mendoga pchnela Litwe w nowe walki domowe, jednak zaczęta walka z Zakonem dała Prusakom pochop do nowego powstania, które trwalo 1260-1283 r. W walce tej pomagali niejednokrotnie Zakonowi ksiażeta polscy. Skończyła się ona zupelnem

podbiciem Prus.

W r. 1294 zyskał Zakon Pomeranie i w ten sposób skupia on w sobie wszystkie ziemie t. zw. pruskie uważane za lenno cesarskie. To była odtad podstawa wiel--kości Zakonu, który ponadto posiadał ogromne dobra w całej prawie Europie,

podzielone na 16 balliwij.

W r. 1291 upadła Akka pod ciosami Osmanów, a z ta chwila traci Zakon swe stanowisko w Azyi. - W. mistrz przenosi swą stolice do Wenecyi, a w r. 1309 do Malborga w Prusiech. Od tego momentu posiadłości pruskie stają sie centrum całego Zakonu, który tworzy tu wielkie państwo zakonne o charakterze niemieckim, które miało wpłynać na losy sąsiednich krajów, przedewszystkim Polski i Litwy. Tak Polska jik i Litwa miały doznać ze strony Zakonu najcięższych ciosów, które dopro-"adziwszy oba te państwa prawie do

aby tylko uratować samoistność.

Prawie równocześnie z przeniesieniem stolicy do Malborga nastapiło powiekszenie posiadlości Zakonu nową zdobyczą, Pomorzem polskiem. Zdobycz ta podniosła niesłychanie potęgę Zakonu, ale naraziła równocześnie Zakon na długotrwałe wojny z Polska, które skończyły się pokojem toruńskim i zupelną kleska Krzyżaków. Pomorze po śmierci ks. Mszczuja (1295-go roku) dostał Przemysław II-gi, następnie przeszło ono na Władysława Łokietka, Przemyślidów czeskich i znowu Władysła. wa Łokietka. Wtenczas zaczeli walke o Pomorze margrabiowie brandenburscy, przeciwko którym, z powodu słabości sił Łokietka, zawezwano pomocy Zakonu, za obietnica należytego wynagrodzenia. Zakon pomocy udzielił, ale nie długo wpadł w konflikt z załogami polskiemi, które wypędził i zajął Pomorze na własną rękę. Łokietek zażądal, aby Krzyżacy z Pomorza ustąpili, Zakon zaś zażądał wprzód wypłaty kosztów wojennych, które na 100,000 grzywien obliczał, t. j. na sumę w owych czasach niebywalą, której uboga Polska zaplacić nie była w stanie (1309). Układy te, w których Krzyżacy umyślnie stawiali niemożliwe do przyjęcia warunki, rozeszły się na niczem. Zakon jednak uzyskał prawny tytuł posiadania ziemi pol-skiej, nadto starał się trzymać go jesz-cze drogą uzyskania cessyi prętensyi prawnych u tych wszystkich, którzy jakiekolwiek prawa do Pomorza posiadali, t. j. u margrabiów brandenburskich i potomków ks. Henryka Glogowskiego, którzy dopiero w r. 1314 Wielkopolskę na rzecz Łokietka utracili. Władysław Łokietek, zajęty walkami wewnetrznemi i tworzeniem państwa. zwolna przez związki rodzinne i przymierza zwiększał swe sily. W r. 1320 związał się w ten sposób ostatecznie z Wegrami, z którymi był już od dawna w dobrych stosunkach, a w r. 1325 z Litwa główna antagonistka Zakonu. Do tego czasu Łokietek ograniczył się tylko do akcyi dyplomatycznej i prawnej przed Stolicą aplską, jako najwyższym trybunalem świata chrześcijańskiego, a w pierwszym rzędzie Zakonu. W akcyj tej popieral Łokietka biskup włocławniny, zmusiły je do złączenia się ze sobą, ski Geryard, któremu Zakon nie pozwolil ściągać z Pomorza należnych mu do- cali Kujawy i ziemię dobrzyńską, a zachodów.

Jan XXII na liczne skargi króla i biskupa wyznaczył komisye, która spory miała rozstrzygnać. W ten sposób zaczął się w r. 1320 proces w Inowrocławiu, który zakończył się w r. 1321 wyrokiem, skazującym Zakon na zwrot Pomorza, zaplatę 30,000 grzywien odszkodowania, 150 grz. kosztów sądowych. Krzyżacy przeciwko temu wyrokowi założyli protest, tak, że pozostał on bez skutku dla Polski. Władysław po złączeniu się z zagrożoną Litwą zaczał z Zakonem i jego sprzymierzeńcami, Brandenburgią i Czechami wojnę, na ogół dla Polski nieszczęśliwą. Zaczęła się ona w r. 1326 pomyślnym napadem polsko - litewskim na Brandenburgię, Krzyżacy zdobyli jednak (1329) ziemię dobrzyńską, w r. 1331 zniszczyli znaczną część Wielkopolski, przyczem ponie-śli wielką klęskę pod Płowcami, w r. 1331.

Równocześnie czynił postęp oręż Jana Luksemburczyka króla czeskiego, któremu złożyli hołd prawie wszyscy książeta czescy i ks. Wanka płocki. W r. 1332 wojujące strony zawarły rozejm na rok, który Kazimierz Wielki (1333--1370) na rok następny przedłużył. Po-nieważ spory między Polską a Zako-nem miał rozstrzygnąć sąd polubowny, składający się z Roberta hr. węgierskiego i Jana hr. czeskiego; przeto wyznaczono miejsce sprawie pomorskiej na kongresie wyszehradzkim (1335). Wykongresie wyszehradzkim (1335). Wy-rok tego sądu nie zadowolił jednak Polaków, przeto postarano się o jego obalenie przez nowy proces, który z ramienia papieskiego odbył się w r. 1339 w Warszawie. Tu Zakon został znowu skazany na zwrot ziemi pomorskiej, chełmińskiej, michałowskiej, Kujaw i Dobrzynia i odszkodowanie 194,000 grzywien. Ale i ten proces nie przyniósł Polsce nic, prócz moralnego sukcesu.

Wkrótce Kazimierz W. wmięszał się w sprawy ruskie (1340), co doprowadziło go do konfliktu z potężną Litwą i Tatarami, w obec nadziei nowych zdobyczy na wschodzie, musiał się on zabezpieczyć ze strony Zakonu stalym pokojem. W ten sposób doszło do pokoju w r. 1343 w Kaliszu. Krzyżacy zwra- Litwa, pragnąc wykonać szerokie swe

trzymywali ziemię chełmińską, michalowską i Pomorze jako wieczystą jalmużne, z obowiązkim pewnych świadczeń na rzecz Polski.

Odtąd, mimo nieufności obustronnej trwał pokój z Polska do czasów Ja-

Sily Zakonu zwróciły się przeciw Litwie w czem Zakonowi pomagało rycerstwo prawie całej Eur. py. Po śmierci Gedymina (1341), który zginął w walce, Zakon walczy rok rocznie z Olgierdem Kiejstutem, i lubo Litwa miewala chwile powodzenia, to jednak Zakon ostatecznie odnosił zwycięstwo i coraz groźniejszym był dla Litwy. Kiedy w r. 1377 zmarł Olgierd, a na tron wstąpił Jagiello, zmieniły się stosunki, ksiażeta litewscy walcząc ze soba, niejednokrotnie wzywali pomocy Zakonu, co jeszcze bardziej pogrążało nieszczęśliwą Litwę. Jagiełło w walce z Kiejstutem wiązał się z Zakonem (1380), następstwem czego było odstąpienie Zakonowi Zmudzi po Dubissę. Mimo to w latach 1383 i 1384 Witold syn Kiejstuta, w walce z Jagielia znalazi pomoc u Krzyżaków. Następstwem tego było zbliże-nie się Jagielły do Polski, w końcu układy o reke Jadwigi i chrzest Jagielly (1386).

Moca układów Litwa i Polska łączyły się ze sobą unią, której formy miały się w ciągu wieków wyrobić i rozwinąć. Litwa przyjmowała chrzest, Zakon tracił racyę swego bytu w tych stronach. Zakon, mimo że Litwa została chrześcijańską, walczy w dalszym ciągu z Litwą, oczerniając ją i Jagielle w oczach całej Europy, i korzystając z wichrzeń Witolda. W r. 1389 wybucha nowa walka Zakonu z Litwą, a równocześnie intryguje Zakon przeciw Polsce z prawie wszystkimi wrogami jej, jak z Władysławem ks. Opolskim, od którego wbrew prawu bierze w zastaw Dobrzyń (1392). Jawne te pogwałcenia praw korony Polskiej nie doprowadziły do wejny wskutek pokojowego usposobie-nia Jadwigi. Po długich sporach i targach w r. 1404 Polacy postanowili ziemię dobrzyńską z zastawu wykupić.

Równoczesnie palącą sprawą była sprawa żmudzka. Witold pogodzony ż Jagiellą i rządzący w imieniu Jagielly

plany na wschodzie, a przedewszystkiem no 1422 r. Zakon zrzekł sie Żmudzi, uzyskać niez leżność od Polski, łączy się z Zakonem i odstępuje mu Żmudź (1398). Kiedy jednak Witold doznal od Tatarów strasznej klęski pod Worskla (1399), i uczuł w ten sposób znów swa zależność od Polski (unia wileńska 1401), zmienił swą politykę względem Zakonu. Witold podburza Zmudzinów, Zakon naodwrót popiera Świdrygiełłę przeciw Witoldowi, a to daje pole do nowych walk miedzy Litwa a Zakonem,

W tym stanie umysłów mało brakowało dla wywołania wojny. Drobny spór o Drezdenko był do niej pretekstem i spowodował wybuch t. zw. wielkiej wojny w r. 1409. Punktem kulminacyjnym była bitwa pod Grunwaldem, d. 15 lipca 1410, w której Zakon został doszczętnie złamany, a następnie oblężenie stolicy Zakonu Malborga, Równocześnie poddali się Jagielle szlachta chełmińska, biskupi pruscy, liczne mia-sta, tak, iż Zakon utracił odrazu całą swą potegę. Ale oblężenie Malborga było prowadzone bez energii, nadto bruździł Witold, tak, iż w końcu odstąpiono od oblężenia i cała sprawa poszła na droge rokowań dyplomatycznych. Przy ich pomocy stanal w r. 1411 pokój z Zakonem zawarty w Toruniu, którego warunki nie odpowiadały wielkości klęski krzyżackiej, a nadto były zarzewiem nowych walk i sporów.

Zakon zwracał tylko Zmudź i to dożywotnie Jagielle i Witoldowi i zapłacił 100,000 kop groszy polskich odszkodowania wojennego. W każdym razie olbrzymia klęska zniszczyła doszczetnie finansową pomyślność Zakonu, spowodowala podniesienie się znaczenia stanów i wprowadziła zupełną dezorgani-

zacye do państwa zakonnego.

Nie długo wskutek obopólnego niezadowolenia wybuchła w r. 1414 t. zw. wojna głodowa, zakończona zawieszeniem broni, którą wobec niemożności doprowadzenia do stalego pokoju, prze-

dłużano w nieskończoność.

Ponieważ na drodze dyplomatycznej czy to przed forum soboru Konstancyeńskiego, czy to przed trybunalem rozjemczym cesarza Zygmunta Polacy sprawiedliwego rozsądzenia sporów nie mogli uzyskać, przeto chwycili raz jeszcze za broń, w tak zwanej wojnie gołubskiej, zakończonej pokojem nad jeziorem Miel- przez wszystkich opuszczony, poddał

a na rzecz Polski, Nieszawy i kilku grodów pogranicznych. Pokój ten przez szereg lat naznaczany, był jednak pelen nieporozumień dyplomatycznych, wśród których Zakon szukał sposobności roz-

darcia unii polsko-litewskiej.

Kiedy Witold po zjeździe luckim w r. 1429 zapragnał dla siebie korony królewskiej, znalazł w Zakonie sprzymie-rzeńca; po jego śmierci (1430) Świdrygiello wszczyna bunt, w którym popieraja go Krzyżacy, co wywoluje nowa wojne z Zakonem. Wojska zakonne zniszczyły część Litwy, za to Polacy w r. 1433 w łączności z Husytami znisz-czyli Prusy. Zakon zmuszony był do nowego pokoju (rozejm łęczycki z ro-ku 1433-go i pokój brzeski z ro-ku 1435). Zakon oddawał Nieszawę, płacił 9,500 dukatów, zobowiązywał się nie wspomagać ksiażat litewskich przeciw Polsce, a pokój ten gwarantowały stany pruskie, które w ten sposób do-

szły do emancypacyi zupełnej.

Ale pokój ten wywołał burze w lonie samego Zakonu, który zaczął się we-wnątrz zupełnie rozkładać. Stany zaczęły się coraz ostrzej stawiać dotychczasowym swym panom, a tak ta wewnetrzna anarchia i rewolucya dokonywaly coraz to wiekszego osłabienia zakonu. W r. 1440 powstał związek pru ski, zwiazek stanów, który byl tak potężny, że W. Mistrz Pawel v. Russdorf musial go uznać. Następca Russdorfa Konrad v. Erlichshausen (1441-1449) uspokoił nieco namiętności; a przez zreczną politykę poprawił stanowisko Zakonu. Po jego śmierci odnowiły się spory ze Związkiem; usilowano wszelkimi środkami, przez papieża i cesarza uzyskać rozwiązanie niebezpiecznego i potężnego Związku. Gdy to Zakon uzyskal, pokazało się, że Związek nie myśli wyrokom się poddać. Związek wypowiedział Zakonowi posłuszeństwo i poddał się Polsce (1454).

W ten sposób zaczela się wojna trzy-Mimo olbrzymie wysilki nastoletnia. tak z jednej jak i drugiej strony nie można było doprowadzić szybko wojny do decydującego momentu. W r. 1457 wpadł Malborg w ręce Polaków, w r. 1466 Chojnice, ostatni zamek, który Za-kon posiadał. Wtenczas dopiero Zakon się. Oba państwa, polskie i krzyżackie cesarzu i papieżu Zakonie. Teraz Zaziemie chełmińska, Michałowska, Warmię, Elbląg i Malborg, które utworzyły t. zw. Prusy królewskie, resztę zatrzymywał jako lennik korony polskiej.

Wielki mistrz Zakonu został lennikiem króla polskiego, któremu mial skladać hold, dostarczać posiłków, nadto tracił niezależność polityczną. Tą drogą Zakon został zgnębiony, a Polska osłabiona materyalnie odzyskiwała bogatą prowincyę z handlowym Gdańskiem przy uj-

śc u Wisły.

Zakon i Prusy Zakonne wyczerpane wojną przez lat kilkanaście goily rany zadane wojną i dochowywały pokoju. Zwolna podnosił się Zakon z upadku materyalnego, ale nie mógł się dźwignać z upadku moralnego. Zakon dawno już stracił swe cele właściwe z oka, to też deprawacya i rozkład posuwał się coraz to bardzej. To przyczyniało się do te-go, że Zakon mimo lat pokoju nie mógł się już z swego upadku wydźwignąć Zwolna wielcy mistrze zaczęli zaniedbywać swe obowiązki wobec Polski, odmawiać składania hołdu a zwłaszcza wszczynać spory o supremacyę nad biskupstwami. Spory te ponawiają się peryodycznie, za rządów Marcina Truchsess v., Wetzhausen (1477-1489) i Fryderyka saskiego (1498-1510). W r. 1510 spór się bardzo zaostrzył, kiedy godność W. mistrza objął Albrecht Hohenzollern, siostrzeniec Zygmunta Starego i doprowadza w końcu do wybuchu walki w r. 1519, kiedy całe Prusy w ciągu paru tygodni wpadły w ręce Polaków. Albrecht mimo to lat dwa zdolał prowadzić wojnę, w końcu wyczerpany zaczał rokowania. W r. 1521 opuszcza w. mistrz Królewiec i udaje się do Niemiec, gdzie rychło zapoznał się z protestantyzmem.

Luter sam zajmował się Krzyżakami, zachęcając ich do porzucenia ślubów, a rady te wśród zdemoralizowanego Zakonu znajdowały posłuch; Albrecht przyją luteranizm. Zygmunt zgodził się ostatecznie na sekularyzacyę Zakonu, znajdując w tem, przynajmniej chwilowo wyjście z ustawicznych sporów ze zde-

były wyczerpane do ostateczności kosz- kon tracił obu opiekunów i silniej spatami wojny, która przerastala ich środ-ki. W r. 1466 zawarto pokój w Toru-niu. Zakon oddawał Polsce Pomorze, muntowi, jako książe pruski, a z tym momentem kończy się jego istnienie, W Niemczech istnieli Krzyżacy dalej, ale były to dzieje bez wypadków malego i i slabego Zakonu, przeżytku wieków średnich.

Literatura. Voigt Joh., Gesch Preussens (t. 1-IX, 1827-1839); tenze, Gesch. der deutsch. Ritterordens (1 t. 1857-1859); Lohmeyer K., Gesch. von Ost- und Westpreussens (2 t. 1830–1881). Po za temi ogólnemi dzielami jest olbrzymia literatura naukowa monograficzna, w której Polacy mają znaczny udział. Z polskich dzieł wymieniamy: Kętrzyński W., O powołaniu Krzyżaków przez ks. Konrada (Kraków 1903); Zakrzewski St., O nadaniach na rzecz biskupa Chrystyana (ib. 1902); Prochaska A., Stosunki Krzyżaków z Gedyminem (Kwartal. hist. (1896); tenže, Ostatnie 1887); tenže: lata Witolda (Warsz. Władysław Jagiełło (2 t. Krak. 1908); Kętrzyński W., O ludności polskiej w Prusiech niegdyś krzyżackich (Lwów 1882); Grycki M., Sprawa zastawu ziemi dobrzyńskiej (Przegl. hist. 1906); tenže, Wzajemne stosunki Polski, Litwy i Zakonu w. l. 1399— 1404 (Przew. nauk. i lit. 1906); Liske X., Zjazd w Poznaniu w r. 1510 (Krak. 1874). Bardzo liczną bibliogra-fię do Zakonu znaleść można według indeksów w "Bibliografii historyi polskiej" L. Finkla; nadto bardzo staranną rzeczową bibliografię w "Encyklopedyi wielkiej ill." t. 41-42, str. 311-314). St. Ketrzyński.

Krzyża św. bractwo ob. Bract w a. 8.

od Krzyża św. siostry ob. Fournet Andrzei.

Krzyża św. znalezienie i podwyższenie. Oddawna ustanowiono dwa główniejsze święta sw. Krzyża, na przypomnienie ważniejszych zdarzeń z tą cenną relikwią świętego drzewa, na którem Zbawienie świata zawisło. Drzewa K-a na górze Kalwaryi w gląb ziemi zakomoralizowanym, a opierającym się na pane, w 326 r. przez św. Helenę zosta-

że, gwoździe i napis z krzyża P. Jezu-Historye tego znalezienia podaje Nicefor (I. 8 c. 29), Sokrates (I. I c. 10), Feodoret (l. I c. 18), Baroniusz (l. 3 r. 326), Ferraris (v. Crux, n. I, 2 i 3). Helena część prawdziwego K-a dala swemu synowi Konstantynowi W., druga i napis przesłano do Rzymu, część zaś największą w skrzyni srebnej pozostawiła w kle Jerozolimskim. W r. 614 Kozroes perski, zdobywszy Jerozolimę, zabrał relikwię świętą, ale w nadziei grubego okupu od chrześcijan pieczęci nie naruszyl, tak, że w lat 14 ces. Herakliusz odebrał ją od Syrwesa nietknietą. W r. 629 za patryarchy jerozolimskiego Zacharyasza (który będąc sam w niewoli, nad ową relikwią czuwał), tenże cesarz złożył ją napowrót w kle jerozolimskim. Trudno jest wiedzieć dokładnie kiedy i gdzie poczęto dwa święta na cześć K-a sw. obchodzić. Benedykt XIV twierdzi, że wedłe słów św. Jana Chryz, już w IV w. na Wschodzie i na Zachodzie obchodzono pamiątkę ukazania się znaku K-a Konstantynowi W. To świeto obchodzone było z wieksza uroczystością po znalezieniu św. Krzyża. Odebranie K-a z rak niewiernych dalo powód w VIII w. do ustanowienia nowego święta, p. t. Podwyższenia św. krzyża, które Kościół łać. 14 września obehodzi, a 3 maja przeznaczono na obchód uroczystości Znalezienia św. K-a. Oficium brewiarzowe tych świąt ułożone za Grzegorza XI, Klemens VIII pod-niósł do rzędu 2-iej klasy, a Urban VIII polecił uroczyście obchodzić i tak były u nas obchodzone do suppresyi w r. 1775 dokonanej przez Piusa VI. Choć w poczatkach czasteczki K-a św. udzielano różnym osobom, mimo to, jak świadczy św. Paulin (Ep. ad Sever.) sam krzyż nie malał. S. Cyryl jerozolimski (Cath. 10) w 25 lat po znalezie-

że, gwoździe i napis z krzyża P. Jezusa. Historyę tego znalezienia podaje Nicefor (l. 8 c. 29), Sokrates (l. I c. 10), Feodoret (l. I c. 18), Baroniusz (l. 3 r. 326), Ferraris (v. Crux, n. I, 2 i 3). Helena część prawdziwego K-a dala swemu synowi Konstantynowi W., drugą i napis przesłano do Rzymu, część zaś największą w skrzyni srebnej pozostawiła w kle Jerozolimskim. W r. 614 Kozroes perski, zdobywszy Jerozolimę, zabrał relikwię świętą, ale w nadziei grubego okupu od chrześcijan pieczęci nie rwszej w I nokturnie i pierwszej w II nokturnie, które się biorą ze Znalezenia św. K-a; Alleluja się opuszcza wszędzie, z wyjątkiem drugiej antyfony w III nocturnie i trzeciej w laudesach; w hymnie "Vexilla Regis" w miejsce "Paschale quae fers gaudium" należy powiedzieć "In hac triumphi gloria;" we mszy św. alleluja dodaje się do offertorium, graduał cały ze święta Podwiszenia św. K-za, Alleluja się opuszcza wszędzie, z wyjątkiem drugiej antyfony w III nocturnie i trzeciej w laudesach; w hymnie "Vexilla Regis" w miejsce "Paschale quae fers gaudium" należy powiedzieć "In hac triumphi gloria;" we mszy św. alleluja dodaje się do offertorium, graduał cały ze święta Podwiszenia św. K-a, oprócz pierwszej w I nokturnie i pierwszej w II nokturnie, które się biorą ze Znalezonia św. K-a; Alleluja się opuszcza wszędzie, z wyjątkiem drugiej antyfony w III nocturnie, które się biorą ze Znalezonia św. K-a; Alleluja św. K-a; Alleluja się opuszcza wszędzie, z wyjątkiem drugiej antyfony w III nocturnie, które się biorą ze Znalezonia św. K-a; Alleluja św. K-a; Alleluja się opuszcza wszędzie, z wyjątkiem drugiej antyfony w III nocturnie, które się biorą ze Znalezonia św. K-a; Alleluja się opuszcza wszędzie, z wyjątkiem drugiej antyfony w III nocturnie, które się biorą ze Znalezonia św. K-a; Alleluja się opuszcza wszędzie, z wyjątkiem drugiej antyfony w III nocturnie, które się biorą ze Znalezonia św. K-a; Alleluja się opuszcza wszędzie, z wyjątkiem drugiej antyfony w III nocturnie, które się biorą ze Znalezonia św. K-a; Alleluja się opuszcza

Krzyżanowski Hieronim, benedyktyn w Tyńcu, opat tego zakonu, od 1568 r. kaznodzieja, umarł 1572. Napisał: Wyznanie wiary Orzechowskieyo, które czynił w Piotrkowie na synodzie potwierdzone i wydane 1561, Kraków, 1562,—jest to tłumaczenie z łaciny dzieła Orzechowskiego. Fidei catholicae confessio; Kazania, Kraków 1566; Rozmowa o krzczeniu małych działek, ib. 1567; Krześcijańskie przyprawienie ku przyjmowaniu Ciała i Krwie Pana Jezusa, ib: 1561.

Krzyżewac - bpstwo unickie w Chorwacvi (dioec. Crisiensis Serborum). -Początkowo dla przybywających z pod panowania Turków Chorwatów grekokatolików w 1611 r. powstało bpstwo unickie z siedzibą bpią w klasztorze Marka; 1 bpem został Symeon Bratania, konsekrowany w Svitnicy. W 1737 r. schyzmatycy wypędzili bpa unickiego. Dopiero w 1777 r. osiadł bp unicki w Krzyżewaczu (po kroacku Kriżerci, Kriż, po weg. Körös, po niem. Kreutz, kroacku Kriżerci, po lac. Crisium). Dyecezya ta poczatniu św. K-a powiada, że czasteczkami kowo należała do arcybpstwa Ostrzytego św. drzewa świat napełniony i przy-homskiego (Gran) na Wegrzech (ob. równywa ten cud, do onych cudownych art. Gran, n. 12, który niniejszy archlebów, którymi P. Jezus nakarmił 5 tykuł uzupełnia). Od r. 1852 dyccezya tysięcy ludzi na pustyni. Gdy uroczy- K-c należy do metropoli w Zagrzebiu stość Znalezienia św. K-a wypadnie w (Agram); obejmuje 2 wikaryaty bpie: konkurencyi z uroczystością Wniebo- Krieke w Dalmacyi i Esseg w Slawonii; wstąpienia Pańskiego, o pierwszej odma-wia się komemoracya. Jeżeli wypadnie ją przenieść po za okres wielkanocny, w jutrzni antyfony mówią się z uroczy-ne. W Zagrzebiu (Agram) istnieje

grecko - kat. seminaryum duchowne. | czele z setnikiem (exactor mortis, sup-(Por. Pray, Specimen hierarchiae Hung. Pressburg-Kaschau, 1779, II, p. 36... i Gams, Series episcoporum..., p. 373, 381...; Zeitschrijt für kat. Theologie, 1884, VIII, p. 830...; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 97; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1909, t. II, k. 498-499).

X, C, S.

Krzyżkiewicz Ignacy od św. Franciszka Ksawerego, pijar, ur. w r. 1640 w dyecezyi przemyskiej, był kaznodzieją, kapelanem nadwornym marszałka w. ks. lit. Dolskiego, fundatora domów w Dąbrowicy i w Nowym Dolsku. † w r. 1695 w Nowym Dolsku, Napisal: At-tica Musa z dedatkiem Progymnasmata i Fabulosa Deorum historia. Cracoviae 1669, 8-o. (Por. Vita et scripta quorundam e Congr. Cler. Reg. Sch. Piar. etc. Varsaviae 1812, str. 10).

Krzyżmo ob. Oleje ŚŚ.

Krzyżowa Droga ob. Droga krzyżowa.

Krzyżowanie Chrystusa Pana było w zrozumieniu ówczesnych karą najcięższa wielce sromotna. Żydzi oskarżali Chrystusa o przestępstwa religijne, bluźnierstwo (Matth. XXVI, 65; Marc. XIV, 64; Luc. XXII, 71; Joan. XIX, 7). Prawo Mojż. (Lev. XXIV, 16) nakazywało bluźnierców kamienować. Że ziś Żydzi, wówczas będący pod władzą Rzymian, nie mieli prawa karania śmiercią (Joan. XVIII, 31), domagali się wyroku śmierci na Jezusa od prokuratora Rzymskiego w Judei, Piłata. Pi-łat uległ Żydom i podał Jezusa na ukrzyżowanie (παρέδωκεν ενα σταυρωθή, Matth. XXVII, 26), kary tej dokonano według prawa i zwyczaju Rzymskiego.

(Ob. art. Krzyż, n. 3 a-b). Na zasadzie Ewangelii, opisów i wzmianek OO. Kła, wskazówek prawa Rzymskiego i archeologii można nakreślić następujący przebieg krzyżowania.

1-0 Przygotowanie. Wyrok brzmiał: "Ibis ad crucem." Wyrok ten zazwyczaj zaraz wykonywano. Używano w tym celu liktorów, albo katów (apparitores), najczęściej żołnierzy. Za zwyczaj było ich 4-ch (quaternio) na plicio mortis praepositus. (Por. Tacyt. Ann., 3, 14; Seneca, De ira. 1. 16. a także Recherches sur les bourreaux du Christ et sur les agents chargés des exécutions capitales chez les Romains w Mémoires de l'Academie des inscript. et belles-lettres, XXVI, 2, 127—150 i in.). Prawo Rzymskie delikwenta, skazanego na krzyżowanie, poddawało biczowaniu. Prawdopodobnie Chrystusa Pana już przed wyrokiem biczowanego, po raz wtóry nie poddawano tej katuszy. (Ob. art. Biczowanie Chrystusa Pana).

2-o Pochód na miejsce kaźni. Skazany na śmierć krzyżową u Rzymian musiał sam ponieść narzędzie kaźni na miejsce stracenia. Dla groźnego przykładu skazańca prowadzono ulicami najruchliwszemi (Dyon Kassyusz, Hist., 54, 3; Plaut., Mil. glor., 2, 4, 7; Plutarch, De sera num. vindicta, 9). Zbawiciel w szacie swojej, w którą go przyoblekli żołnierze i w koronie cierniowej (Ob. art. Cierniowa koron a) poniósł na ramieniu krzyż na Golgotę. Tablicę z napisem o przestępstwie skazańca niósł albo on sam na szyi, albo przed nim niesiono. Zdaje się, że sam P. Jezus niósł tablice na szyi, albowiem Żydzi dopiero na Golgocie ujrzeli napis (Joan. XIX, 20). Po ukrzyżowaniu tablicę tę nmieszczano nad głową skazańca. (O tablicy z krzy-ża Chrystusowego ob. art. Krzyż, n. 4). Wycieńczony P. Jezus upadał 2 razy pod krzyżem, wówczas żołnierze skorzystali z prawa przymuszania ludności do pomocy sobie i zmusili (angariaverunt) Szymona z Cyreny, aby niósł krzyż za Jeznsem. (Por. Saubert, De angariis veterum, Opp. posth., II, 149).

3-o Napojenie skazańca przed ukrzyżowaniem było obyczajem żydowskiem (Gemara Babyl. Sanhedr., 6, 1), Rzymianie zwyczaj ten tolerowali. Napój ten stanowiło wino z myrą (Marc. XV, 23), przez co skazany, podniecony tym trunkiem, nie czuł dolegliwości meki krzyżowej. (Pliniusz, *Hist. nat.*, 14, 13: Józef Flav., *Antiq.*, 3, 33). Dla Jezusa napój ten przygotowały pobożne niewiasty Jerozolimskie. Św. Mateusz (XXVII, 34) pisze, że dano P. Jezusowi "pić wino z żółcią zmieszane." jak ma Wulgata, co niektórzy egzegeei rozumieją o złości żołnierzów. Zdaje się, że tekst grecki, który ma χολή, mówi o trawie gorzkiej. (hebr. rosz), z której narkotyczny sok domieszano do myry, był to zatem trunek łagodzący męczarnie. — Gdy zaś P. Jezus zawołał na krzyżu: "Pragne," żołnierz podał mu gabke nasycona innym trunkiem t. zw. posca, którego używali żołnierze. Trunek ten składał się z wody, octu, albo wina kwaśnego, a nawet jaj (Pliniusz, Hist. natur., 27, 4, 12).

4-o Obnaženie z szat skazańca poprzedzało krzyżowanie (Artemidori, Oneirocrit., 2, 53). Chrsa Pana ró-wnież z szat obnażono (Matth. XXVII, 35), zostawiając jednak przepaskę, chustę (lumbare, subligaculum), zwłaszcza, że starożytni nazywali nudus γομνὸζ nie zupełnie ubranego (Por. Wirgiliusz, Georg., 1, 299) Ewangelia apokryficzna Nikodema (cap. 10) wspomina o chuście, okrywającej biodra Jezusa, wiszącego na krzyżu i w tem nie ma nic sprzecznego z obyczajami Rzymian i tradycyami Żydów. (Por. Dyonizy z Halikarnasu, I, 80; VII, 72; Walery—Maximus, II. 9; Thucyd., Hist. 1, 6; Sanhedryn, 6, 3. Por. też Martigny, Dictionnaire des antiquit. chrétien., art. Crucifix).

50 Przybicie do krzyża odbywano w ten sposób, że najpierw krzyżownik (cruciarius) umocowywał krzyż w ziemi, a potem sznurami wciągano ciało skazańca, stąd starożytni wyrażali sie: in crucem tollere i crucem ascendere, in crucem elevari i t. p. (Plaut., Mostell., 5, 2, 12; Bacchid., 2, 3, 128; Cic., Verr., 5, 6, 12; 66, 169; Jòzef Flaw., Bel. Jud., 7, 6, 4 i in. Por. też J. Lipsius, De Cruce..., II, 17; Bened. XIV, De festis..., VII, 86). Czasami skazańca przybijano na ziemi i wraz z krzyżem podnoszono. (Firm. Matern., Astron., 6, 31; Euseb., Hist. eccl., 4, 17; Ruinart, Act. Mart., I, 346). Ojcowie Kła przemawiają za pierwszym sposobem ukrzyżowania P. Jezusa. (Por. Gretser, De cruce, 1. I, c. 21). P. Jezusowi gwoźdźmi przybito ręce i nogi. (Ob. art. Krzyż, n. 4, 6). Niektórzy

nóg P. Jezusowi nie przybijano, lecz przywiązano (Paulus Bunsen i Strauss). Że skazańcom na krzyżowanie przybijano nogi wspomina Plautus, Mostellar., 2, 1, 13 (Por. Justyn. Dial. c. Tryph., c. 97 i 104; Apol. I, 35; Tertulian, Adver. Marc., 3, 19 Contra Judaeos, 10; Euzebiusz, Demonstr. evang. 10, 8 i in.). Zresztą ustawiczna tradycva zdanie to potwierdza. (Ob. art. Krzyż. n. 6. Por. też Hug. Gutachten über das Leben Jesu von Strauss, Freiburg, 1854, p. 170 i nast.).

Przebicie boku Jezusa lanca miało stwierdzić Jego śmierć. Żydzi, aby zmarłych nie zostawiać na krzyżu, prosili, żeby połamano golenie ukrzyżowanym. Crucifragium znane było jako kara (Seneca, De ira, 3, 32; Sueton, In Octav., c. 67; in Tiber., c. 44; Euzeb.. Hist. Eccl., 5, 21). Gdy żolnierze zbliżyli się do Jezusa, aby Mu nogi połamać, ujrzeli go już martwego, wówczas Longin (Baron, Ad ann. 34; Martyr. Rom. ad 25 Mart.) prz. bil prawy bok Jezusa lancą, która wyszła z drugiej strony piersi pod pachą. (Por. Prudent., De passione Christi, hymn. VIII. Mémoires sur les Instrum. de la Passion., p. 273; Rohault de Fleury, Th. Bartoliuus, De latere Christi aperto, Lugduni Batav., 1646).

Prawo Rzymskie (Digest., 46 tit. 54) pozwalało skazańców oddawać krewnym dla pochowania. To też Józef z Arymatei mógł z latwością uzyskać pozwo-lenie na pochowanie Jezusa (Matth. XXVII, 57). (Ob. art. Grob święty i Golgota). O krzyżowaniu w ikonografii (Ob. art. Krzyż n. 6).

Bibliografia, Oprócz dziel, cytowanych w art. Krzyż (zwłaszcza n. 4 i 6), Por. Bynaeus, De morte Christi, Amstelodami, 1691; Langen, Letzte Lebenstage Jesu, Freiburg, 1864; V. de Buck, Manuel de la passion de N. S., Bruges, 1885; ks. S. Jamiolkowski, art. Krzyżowanie w Encykl. Kość. X. Nowodworskiego, Warszawa, 1878, t. XI, str. 505-508; W. W. t. VII, k. 1118-1126; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1909, t. II, k. 506-507; ks, A. Nowo-wiejski, Wykład liturgii Kościoła racyonaliści niemieccy utrzymywali, że katolickiego, t. I, cz. I, Warszawa, 1893,

str. 1019—1025; Vigouroux. Nowy Testament w świetle archeologii oprac. ks. M. Biernacki, Warszawa, 1908, str. 51—66, wyd. Bibliotekt dzieł chrześć.; ks. C. Fouard, Żywot Pana N. Jezusa Chr., tł. E. K. t. Il, Warszawa, 1910, str. 247—305; tegoż wydawnictwa; ks. A. Lipiński, Archeologia biblijna, Warszawa, 1911, str. 295—300).

X. C. S.

Krzyżowe dni ob. Dni krzyżo-we.

Krzyżowe procesye ob. Dni krzyżowe, Droga krzyżowa.

Krzyżowe wojny ob. Krucyaty.

Ksawery Franciszek św. ob. Franciszek Ksawery św.

Kserkses i. ob. Aswerus.

Ksiądz, nazwa oznaczająca kapłana katolickiego, pierwotnie używana dla oznaczenia księcia a nawet króla, jak to stwierdza statut Wiślicki, a także nagłówek w Statucie Herburta: "My Zygmunt August z łaski Bożej król Polski, Wielki ksiądz litewski." Spór czy tytuł ten przystoi wszelkiego rodzaju duchownym a zwłaszcza protestanckim i kalwińskim, toczony przed niedawnym czasem z wielką zaciekiością, pozostał nierostrzygnięty.

Ksiażki do nabożeństwa. W obszernem słowa znaczeniu nazwa ta obejmuje zbiory modlitw i czytań duchownych używanych tak w nabożeństwie publicznem, jak i prywatnem. W ściślejszem słowa rozumieniu nie mamy tu na myśli ksiąg liturgicznych, jedno te modlitewniki, które nieść mają pomoc pobożności wiernych, już to przytomnych nabożeństwu liturgicznemu, już to udział b'oracych we wspólnych modłach odpra-wianych po kościołach poza liturgią, już to nabożeństwie ściele prywatnem Ogólnie rzecz biorac, używanie ich nie jest rzeczą konieczną; kogo bowiem jego żywa wiara i pobożność pod natchnieniem łaski Bożej dostatecznie do modlitwy usposobi, ten może na tem poprzestać i nie ma obowiazku uciekać się o pomoc do k-i do n. W praktyce jednak nader rzadko trafić się może nawet ręcznik całkowity do nabożeństwa prawśród osób bystrego umysłu duchowo wie wyłącznie z modlitw ułożonych

czeniem K-ła, by wierni w swych modlach łaczyli się z nim, rozmyślając te prawdy wiary, na które on w danej chwili szczególna uwage zwraca i wzbudzając w sobie te uczucia, jakie go wówczas ożywiają. Stąd wypływa drugi powód potrzeby k-ek do n., a wystepuje on jeszcze tem bardziej na jaw. gdy wierni mają brać udział w nabożeństwach choć nie ściśle liturgicznych, ale wspólnie głośno odprawianych. Nastepnie chcąc korzystać z odpustów, bardzo czesto potrzeba mieć w tym celu pod reka modlitwy odpustami ubogacone. Nareszcie dobra k. do n. winna podawać wskazówki życia chijańskiego. objaśniać znaczenie ćwiczeń pobożnych i roku kościelnego. Z powyższego wynika, że najpierwszem źródłem, skąd k. do n. winna czerpać swa treść, sa ksiegi liturgiczne. Jakoż mamy w języku polskim: Mszoł rzymski dla użytku wiernych, Kraków 1905; Małe nabożeństwo mszalne przez H. D., wyd. Kraków 1898; Nabożeństwo kościelne na niedziele i świeta całego roku w przekładzie polskim obok z tekstem łacińskim przez ks. Szymona Kozłowskiego, arbpa mohilows., Żytomierz 1887 i 1892. Drugim źródłem sa modlitwy odpustowe; z nich to przeważnie lub wyłącznie zebrał ks. S. B. Tow. Jez.: Modlitewnik katolicki, Kraków 1906 i ks. Aleksander Jetowicki, Skarb modlitw oapustowych; ks. Maryan Fulman: Skarbiec odpustowy, Kraków 1893. Prócz powyższych zalecenia godnemi są modlitwy powstałe na tle Pisma ś. lub ułożone przez Ojców K-ła, przez Świętych lub osoby odznaczające się gorącą pobożnością i gleboka nauka teologiczna. Tak np. modły wyjete z pism ś. Gertrudy poslużyły do ulożenia k-i do n., która w polskim języku wyszła w trzech odmiennych wydaniach: 1) Skarbiec Łask bożych, Warszawa 1889; 2) Bóg moją milo-ścią, wyd. 4, Warszawa 1900 i 3) Kwiat nabożeństwa, Poznań 1905 (to wydanie jest z dodatkiem nauki o modlitwie, zestawionej z objawień ś. ś. Gertrudy i Mechtyldy). Również O. Saint-Omer Redemptorysta ułożył pod-

wydane wielokroć (u Casterman'a) domaga się przekładu na język polski. Z różnych pism o. Karola Antoniewicza zebrał ks. Ignacy Polkowski Książkę do nabożeństwa, Kraków 1883. K. do n. na źródłach powyższych oparta, ułożona w języku poprawnym, choć stylem nie kwiecistym, poda umysłowi wierzacemu watek obfity do jego świętych rozpamiętywań, a serce czytającego ją napełni miłością Boga i bliźniego; obudzi w niem gorące pożądanie rzeczy niebieskich. Ważną zaletą dobrego modlitewnika jest treściwość, unikanie próżnej gadaniny i ckliwej sentymentalno-Co do układu treści, k. do n. ma zawierać modlitwy poranne, wieczorne, podczas Mszy ś., przy przyjmowaniu Sakramentów ś. ś., zwłaszcza Pokuty i Oltarza, na poszczególne dni tygodnia i na uroczystości roku kościelnego; modlitwy częściej używane, jak 5 litanij mogacych być publicznie odmawianemi, Drogę krzyżową, Gorzkie Żale, Róża-niec, Godzinki o Niepokal. Poczęciu, itinerarium (modlitwy przed podróża), modły przy konających, za umarłych, modlitwy do śś. Patronów Królestwa Polskiego, w różnych potrzebach duszy, pieśni najczęściej śpiewane; a wreszcie nauka o rozmyślaniu i wzory tegoż, oraz czytania duchowne zawierające zwłaszcza wyjaśnienie Mszy ś., Sakramentu Pokuty i Oltarza i roku kościel nego, - w te ostatnie obfituje Droga do szczęścia prawdziwego, Lwów 1874 przez ks. Jakóba Nowakowskiego. Co do formy zewnętrznej, to do trzymania i czytania wygodniejszą jest książka podlužna, niž kwadratowa, nigdy jednak dla dogodności formatu nie należy poświęcać wyraźności druku. Przeznaczone do częstego używania winny być oprawne i to mocno, wiec w skóre lub przynajmniej w trwałe płótno. -

Najstarszą ks-ą do n. w języku polskim jest książeczka napisana w 1 połowie XV w. przez zakonnice Nawojke; zawiera modlitwy do Pana Jezusa, do Najśw. Panny i do W. W. Swiętych. -Ogłosił je drukiem z oryginału prof. Jan Motty w Poznaniu 1823, 2 wyd. 1875. Z XVII w. pochodzą dwie książ-

przez ś. Alfonsa Liguorego; dzielko to | (ob.), wydana na nowo w Pelplinie 1871 przez ks. Henryka Jackowskiego T. J., zawierająca dwie nauki. Szafarnia obroków duchownych przez ks. Pawła Symplicyana (ob.) wydana na nowo w Krakowie 1844 przez ks. Macieja Wójcikowskiego, obfituje w rozmyslania. -

Z współcześnie wydanych za najlepiej ułożone uważamy: Łubińskiego "Józefa, Nabożeństwo katolickie na wszystkie Niedziele, świeta uroczyste i kościelne, oraz modlitwy po większej części z Pisma Ś. i Ojców Kła wyjete; wyd. 4, Kraków 1882; O. Prokopa Kapucyna, Wielbij duszo moja Pano, 3 wyd:, Warszawa 1881; w nowem, pożądanem wydaniu należałoby dodać modlitwy do Patronów polskich; wspomniony wyżej Modlitewnik katolicki; Pauliny z Krasińskich Górskiej, Swięć się Imię Two-je, Warszawa 1891; ks. Stanisława Gruchalskiego, Pan mój i Bóg mój, Włocławek 1904: ks. Michała Mycielskiego. Zbiorek modlitw dla czcicieli serca Jezusowego, wyd. 17, Kraków 1908; Józefy Kamockiej, Badż wola Twoja, ma dużo modlitw ułożonych przez Świętych, przeznaczona szczególniej dla "spracowanych i obciążonych;" Cecylii Plater - Zyberkownej, Zycie katolickie, ks. do n. i rozmyslania, Warszawa 1891; zawiera dużo czytań, oraz dobrze ułożo ny rachunek sumienia; Zdrowaś Marya, zbiór modlitw Jana Wielickiego, 16 wyd. Warszawa 1902. Po tych možna zalecić: Oltarzyk polski, t. j. zbiór nabożeństwa katol, obfituje w modlitwy na różne czasy i potrzeby; Ottarzyk rzymsko-katol, wyd. 2 Lipsk 1857, podobny do poprzedniego, ale brak rozmyślań; Wspomożenie wiernych, k. do n. dla kobiet po-święcona czci i chwale N. M. P., Warszawa, 1875; Głos duszy, Żytomierz 1891; ks. Szymon Kozłowski, Służba Boża czyli nabożeństwo domowe i kościelne, wyd. 20, Wilno 1904 (dużo nauk); Niech będzie pc-chwalony Jezus Chrystus, nabożeństwo całoroczne wzbogacone modlitwami i rozmyślaniami czerpanemi z notatek bpa Kazim. Wnorowskiego i innych kaplanów przez Józefę Kamocką, Warszawa 1895; Ks. do n. dla wszystkich ki bardzo dobre, podziśdzień używane, katolików ułożona z polecenia ar-Harfa duchowna, ułożona przez świą bpa Dunina, jest w niej duży wybór tobliwego O. Marcina Laterne T. J. modlitw, ułożony systematycznie, ale

malo modlitw odpustowych i z Ojców | Kła, a brak rozmyślań i modlitw do Patronów naszych. Z książeczek o malym, niekiedy za malym formacie, wymieniamy trzy: Książeczka miniaturowa, ułożył ks. S. B. Tow. Jez., wyd 2, Kraków 1903; W Imię Ojca i Sy-na i Ducha ś., książeczka ułożona przez Zofię z Fredrów Szeptycką, Kraków 1906; Z głebokości wołam do Ciebie Panie, Warszawa 1907, książka ułożona dla kobiet przez Zofią Hartinghową. Wspomniane książki są dla osób doroslych; dla dzieci polecenia godna jest Józety Kamockiej: Pod Twoją obrone, Kraków 1894; dla m lodzieży nieco starszej tejże, Zdrowaś Marya, Kraków 1893, dzieł-ko to wywołało pochwałę bpa Wnorowskiego za modlitwy pełne namaszczenia i dobre przygotowanie do Spowiedzi. Następnie o. Józefa Holubowicza T. J., Upominek dla młodzieży chijańskiej, zawiera dużo nauk i uwag; wyd. 6 osobno dla młodzieńców, osobno dla panien; ks. Kazimierz Riedl T. J., Przyjdż Królestwo Twoje, wyd. 5 przerobił i uzupełnił ks. Jarosław Rejowicz T. J.; Orate fratres, rozmyślania i modlitwy wydał ks. Mateusz Jeż, Kraków 1906. Prócz książek tego rodzaju co powyższe, zawierających bardziej lub mniej dokładny całokształt nabożeństwa, są książki poświęcone specyalnym praktykom lub przeznaczone dla członków poszczególnych korporacyj duchownych; w układaniu ich powinna panować zasada wyż przytoczona: maja zawierać przedewszystkiem modlitwy zaczerpnięte z ksiąg liturgicznych, nadane odpustami albo ułożone przez świętobliwych i uczonych. Dla kleru mającego wyższe święcenia nieodzowna ks. do n. jest brewiarz, ale prócz niego są ułożone osobne książki do użytku prywatnego, zazwyczaj w jezyku łacińskim, jak np. Józefa Schneidera, Manuale clericorum i Manuale sacerdotum; J. Schmidta: Manna quo tidiana sacerdotum; wymienia je ks. Antoni Marciński w Przewodniku dla kleryków i młodych kapłanów, Warszawa 1877, str. 604 i Max Heimbucher w Bibliothek des Preisters, 1911, gdzie również podaje ks. do n. dla wier- 1859; Pięć kazań na uroczystość św. nych ułożone w języku niemieckim. – Jana Kantego. Tamże 1869; Mowa (Por. Encyklopedya Nowodworskiego t. w czoste żatob. nab, za d. ś. p. hr.

XI; Nowowiejski: Wykład liturgii, t. III, str. 187; Przegląd Katolicki 1895, nr 13-16).

M. B.

Książek dobrych rozkrzewienia bractwo ob. Bractwa, 48.

Ksiega świeta ob. Biblii nazwy.

Księgi liturgiczne są te, które obejmują w sobie przepisy i formy czci Bożej zewnetrznej. Głównie i właściwie takiemi księgami są: Mszał, Brewiarz, Rytuał, Pontyfikał biskupów, Martyrologium, Ceremonial tylko dla papieżów; dawniejsze ksiegi liturgiczne były jeszcze: Porządek rzymski (ordo romanus) Kollektarze, Lekcyonarze, Ewangeliarze, Graduały, Antyfonarze, Hymnarze. Są jeszcze wyciągi z ksiąg liturgicznych: Diurnalik, Kancyonał, Psałterz, Oktawarz, Processyonały, Passyonały. W Kle wschodnim ksiegi liturgiczne sa: Typikon, w której znajduje się msza św. na cały rok; Oktoechos nasz Hymnarz, Parakletikon z lekcyami na mszę i psalmodyę. Był też używany Apostolon na lekcye nowego Testamentu: Anagnostes na lekcye starego Testamentu; Menaion w 12 rozdziałach na każdy miesiąc z pacierzami kanonicznymi; Troparz — zawiera w sobie kanony, śpiewane po lekcyach; Synaxarz zawiera dzieje świetych meczenników i wyznawców; Euchologion-nasz Rytual. (Por. Martigny, Dictionnaire de antiq. chrétien 374).

X. S. G.

Ksiegi parafialne ob. Aktastanu cvwilnego i Metrvki.

Ksiegi symboliczne ob. art. Symboliczne ksiegi.

Ksiegi śpiewu kościelnego ob. Śpiewu kościelnego księgi.

Księżarski Henryk ks. z dyecezyi krakowskiej, ur. w r. 1822, wyświęcony na kapłana w r. 1845, był profesorem akademii krakowskiej i kaznodzieją katedralnym. † jako proboszcz w Modlnicy w r. 1874. Odznaczał się kwieci-stą wymową. Z dziel kaznodziejskich wydał: Kazania pasyjne. Kraków

Wodzickiej. Tamże 1859; Kilka słów | na ze Stanami Zjednocz. Ameryki Półn. na żałob. naboż. za d. ś. p. Weigla. Tamże 1857; Przemówienie przy zloż. do grobu zwłok ś. p. Feliksa Radwańskiego. Tamże 1861; Toż., ś. p. Goraczkiewicza, dyrektora muzyki. Tamże 1858; Toz... podczas załobn. naboż. za d. ś. p. Stanisława Rogójskiego. Tamże 1859; Mowa podczas żał. nab. za d. ś. p. J. Lelewelo. Tamže 1861; Toż... za d. ś. p. Konopki. Tamże 1866; Mowa przy zakończeniu urocz. N. M. P. Loretańskiej. Tamże 1868. Nadto w r. 1848 K. redagował w Krakowie czasopismo dla ludu p. t. "Prawda." (Por. Pelczar, Zarys dziejow kazn. t. II, str. 377 i nast; S. Orgelbranda, Enc. Powsz. 1901, t. IX, str. 38).

X. J. N.

Kuango (Kwango) - prefektura apostolska w Afryce. - Kuango jest to lewy dopływ rz. Kassai, będącej lewym dopływem rz. Kongo. Od rz. Kuango nazwano prefekturę aplską, erygowaną w 1903 r. w państwie Kongo. Od r. 1892 apostolują tu Jezuici belgijscy. Prefektura apost. Kuango z rezydencya w Kisantu w r. 1906-7 liczyła 3590 katolików, 4063 katechumenów; 13 OO. Jezuitów; 2 domy z 16 siostrami N. Maryi P. z Namur; 6 stacyj głównych i 400 t. zw. Fermes-Chapelles t. j. misyjnych kolonij prowadzonych przez jednego katechiste. (Por. J. de Pierpont, Au Congo et aux Indes, Bruxelles, 1906; Kathol. Mission., 1906-7 p. 245 i nast.; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1909. t. II, k. 516 517). X. C. S.

Kuang-si i Kuantung-prefektury apostolskie w Chinach. Ob. art. K wangsi i Kwangtung.

Kuba - wyspa z grupy Wielkich Antyllów w okolicy Ameryki środkowej.-Dzieje wyspy. W 1492 r. Kolumb odkrył K.e. perle Antyllów" i nazwał ją na cześć następczyni tronu hiszpańskiego-Juana (Huana). K-a stala sie

Hiszpania zwyciężona ustąpiła Stanom Zjedn. Kubę. Wyspa uzyskała wewrętrzna niezależność pod protektoratem Stanów Zjednoczonych. W tych warunkach przemysł na wyspie się podniósł i Kuba odzyskała dawną zamożność, jako istotna "perla Antyllów."— Podział administracyjny. Kuba stanowi 6 okregów: Hawana z głównem miastem tej też nazwy; Matanzas; Pinal del Rio; Camaguey; S-ta Clara; Santjago de Cuba. — Obszar wyspy 114 tys. kilom. kwadr. Ludność w 1907,r. wynosiła 1,955,884 w tem 1,573,862 katolików. – Dzieje kościelne. Już w 1518 r. pż Leon X założył na K-ie pierwsze bpstwo w m. Baracoa. Pż Hadryan VI w 1522 r. przeniósł je do Santjago de Cuba. Pius VI z części bpstwa Santjago de Cuba utworzył dyecezyę San Cristobal de la Habana (1787 r.). Gdy zaś Pius VII w 1803 r. wyniósł bpstwo Santjago do godności metropolii, dyecezya San Cristobal stala sie jej suffragania. (Ob. art. Cristobal (San) de Habana). W 1903 r. pž Leon XIII metropolii Sanjago (ob.) poddał 2 nowoery-gowane dyecezye: Cienfuegos i Pinar del Rio (ob.). - Bpstwo Cienfuegos (dioecesis Centumfocensis) w 1905 r. liczyło 356,536 katolików w 37 para fiach; ok. 31 kaplanów świeckich i 7 zakonnych podług Cath. Dir. (Milw., 1905, I, p. 636).—Nadto w 1899 r. erygowano w Habanie dla Kuby i Porto-rico A postolską Delegacyę, podległą kongregacyi do spraw klnych nadzwyczajnych. - W sprawach mis y j n y ch zasłużyli się na Kubie Dominikanie hiszpańscy, którzy już w 1580 r. erygowali w Habanie słynny klasztor św. Jana Lateraneńskiego, a w 1728 r. zalożyli uniwersytet, sekularyzowany w 1842 r. Sprawa misyi upadla skutkiem ruchów rewolucyjnych drugiej połowy XIX w.; szkoły bezwyznaniowe lat ostatnich niemało szkodzą sprawie religijnej na Kubie. (Por. Humboldt, Essai politique sur l'île de C., kolonia Hiszpańska. Od. r. 1762 do 1763 r. K.a ulegała Anglii. Potem przeszla do Hiszpańii, która w drugiej połowie XIX w. musiała kilka razy tłumić bunty na wyspie. W 1895 r. wy- 6 wyd., 1898; W. E. I., t. 41—42, str. buchlo nowe powstanie, w 1898 r. woj- 377-380; Wittmann, Allgemeine Ge-

schichte der kath. Missionen, 1850, us in carne, a Nazarete floridus per II, p. 552; Piolet, La France au dehors. Les missions catholiques francaises au XIX s., Paris, 1900-1903, t. VI, p. 295...; Analecta Ord. Praed., 1901, V, p. 310...; Kath. Missionen, 1907, p. 18...; Cath. Dir., Milw., 1908, I, p. 669...; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 223; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, 1907, t. I, k. 940; 1909, t. II, k. 517).

X. C. S.

Kubala Ludwik, historyk, ur. w r. 1838 we wsi Kamienica, uczył się na-przód w Nowym Sączu i w Krakowie, a następnie w uniwers. w Wiedniu i Krakowie, w r. 1868 otrzymał stopień dra filozofii. Z rzeczy odnoszących się się do historyi Kła w Polsce napisał: Stanisław Orzechowski i wpływ jego na Rzeczpospolitą wobec reformacyi XVI w. Lwów 1870; Kopernik i Luter w "Bibliot. Warsz.; Szkice historyczne. Lwów 1880; 1896; 1901, i inne. (Por. Okręt, Rocznik naukowo - literacki. Warszawa 1905, 8-a, str. 143).

Kubowicz Stanisław. Ur. 25 kwiet. 1841 w Kościanie w Wielkopolsce. — Studya teolog, ukończył ze stopniem dra, poczem był dyrektorem seminaryum nauczyc. w Kcyni; złożony z urzędu przez rząd za usposobienie polskie, był nauczycielem domowym ks. Augusta Czartoryskiego, później salezyanina. Nastepnie proboszczem w Czerminie, dyec. gnieźnień, † jako kanonik kat. poznański 1895. Hojny dobroczyńca Domu katolickiego w Poznaniu, napisał: Ży wot Piusa IX, Poznań; Barbaraa Ubryczanka (sic). Poznań; Z Poznonia do Davosu, opis podróży; przetłumaczył bpa Konrada Martina: Nauka wiary i obyczajów, 2 tom., Poznań 1871.

Kucewicz Franciszek, jezuita polski, ur. w ri 1632, wstapił do Towarzystwa w 1652, był profesorem gramatyki, humaniorow, retoryki, filozofii, przez lat 8 teoiogii scholastycznej, moralnej i pozytywnej; był rektorem kolegium, przełożonym domu profesów w Wilnie w r. 1698 i tamže + w r. 1699. Napisal: Regius Virgineusque Campi Flos, Deduodecim peopositiones explicatus etc. Vilnae 1679, in fol. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1267).

Kucharski Andrzej, filolog, ur. w r. 1795 we wsi Papieże, ukończył szkoły pijarskie w Piotrkowie, był nauczycie-lem w Lublinie, Płocku i Warszawie, gdzie równocześnie uczeszczał na uniwersytet. W r. 1821 otrzymał stopień magistra nauk i sztuk pięknych i został nauczycielem w Kielcach. Przez lat 5 podróżował po Słowiańszczyznie w celach naukowych. Pisał wiele artykulów treści filologicznej, z których ważniejsze: O przekładach Pisma św. na język słowiański w "Pamiętniku rel.-mor." 1853; nadto wydał oddzielnie: Najdawniejsze pomniki prawodawstwa słowiańskiego. Warszawa 1838. † w r. 1862 w Warszawie. (Por. S. Orgelbranda, Enc. powsz. 1901, t. IX, str. 46).

Kucza Eliasz, metropolita kijowski obrz. wschodniego, wstąpił na metropolię r. 1577 po śmierci Jonasza Protaszewicza, którego był początkowo koadyutorem. Uważają K-ę ze poprzednika ideowego Rahozy, metr. kij., który walczył w obronie swobód Kła greckiego przeciwko łacinnikom; tegoż Rahoze przeprowadził K. na archimandrytę monasteru mińskiego.

Kuczborski Jan, biskup chełmiński r. 1614-24. W r. 1606 był scholastykiem gnieźnieńskim i sekretarzem królewskim, jako komisarz królewski był obrońcą i opiekunem Jezuitów, wydalo-nych z Torunia. Po szczeblach hierar-chicznych kanonika krakowskiego, w r. 1608, proboszcza katedralnego w Krakowie w r. 1610, został bpem chelmińskim w r. 1614 po ś. p. Macieju Konopackim. Wprowadził Jezuitów do Bydgoszczy zaprowadził pierwszą misyę jezuicką w Malborgu, dokumentem z Lubawy 18 list. 1618 r. oddał Jezuitom na własność szkołę i bursę chórzystów w Toruniu. W 1620 r. uzyskał od króla dekret, dozwalający w Toruniu noszenia publicznie N. Sakr. do chorych. Wprowadził Jezuitów jako kaznodziejów i misyonarzy przy kle farnym do Grudziądza w 1622 r., a w 1624 oddał im

caly kościół parafialny. Jako biskup tej książki brzmi: Cześć Boga w błospelnił K. jedną misyę polityczną, był gosławionej Bronisławie zakonnicy wyznaczony przez sejm do komisyi mi-tawskiej w ks. kurlandzkiem i semigal-przy Krakowie Profesce... Kraków 1861, skiem. K. umarl 1624 r. przed promocya na biskupstwo płockie. (Por. Niesiecki, Korona polska, wyd. Bobr. t. V; Łętowski, Katalog kanoników krak.; Zalęski Stanisław T. J., Jezuici w Polsce, t. IV, cz. II; t. II, cz. III, Kraków 1904).

X. S. G.

Kuczborski Walenty, ks. ur. 1525 r. w Kuczborku w Płockiem. Od 1545 r. kształcił się w akademii krakowskiej, po ukończeniu jej słuchał w Rzymie pilozofii i tachaj stuchał w Rzymie filozofii i teologii i tam do stanu duchownego wstąpił. Przez wiele lat spelniał K. obowiązki sekretarza przy Hozyuszu, był z nim na soborze Trydenckim, z jego polecenia Katechizm rzymski na język polski przetłumaczył, Kraków 1568 r. Został archidyakonem pomorskim, kanonikiem warmińskim, nastepnie kanonikiem krakowskim. jednym z najzdolniejszych odrodzicieli pobożności i gorliwości wśród kleru katolickiego. Powołany do dworu królewskiego, używany był przez Zygmunta Augusta do korespondencyi zagranicz-Umarł w Krakowie w czasie nych. morowej zarazy 4 paździer. 1573 r. K. jako biegły znawca historyi, łać. i greckiej literatury, zaliczany jest w pismiennictwie polskiem do pierwszorzędnych autorów epoki zygmuntowskiej. Napisal: Wykład na lament Jeremiasza, wydany w Poznaniu 1843; Przestroga przeciw konfederacyi do króla Augusta. 1569; Concilium Tridentinum sub Pio Pp IV celebratum. (Por. Muczkowski J., Dwutygodnik literacki. 1844; Sozański, Kuczborski i Skarga rozpatrywani pod względem języ. ka, Wiedeń, 1859; Mecherzyński K., Historya wymowy, II, 64).

 $\lambda$ . S. G.

Kuczewska Karolina norbertanka, opatka klasztoru na Zwierzyńcu, ur. w r. 1809 w Galicyi, przyjęła habit w r. 1828 i uczyniła śluby w 1833. W r. 1865 obrana zostala na opatkę i † w tej godności w r. 1873. K. opracowala nowe (czwarte) wydanie wydrukowanej w r. 1786 książki, zawierającej modlitwy i hymny na cześć bl. Bronisławy; tytuł połockiem wstąpił do Towarzystwa 1793

8-a mala. (Por. Goovaerts Leon Fr., Ecrivains, artistes et savants de l'Ordre de Prémontré. Braxelles 1901, 4-o, t. I, str. 470),

Kuczkowski Dyonizy, pijar, ur. we Wróblówce, dyecezyi krakowskiej, mąż obdarzony niezwykłymi przymiotami u-Wstapiwszy do zgromadzenia Pijarów, z upodobaniem oddawał się nauczaniu młodzieży, najpierw w niższych klasach, a następnie w "Collegi-um novum;" w Warszawie przez lat 14 uczył wymowy, z wielkim pożytkiem słuchaczów; był nadto kierownikiem kształcenia młodych hrabiów Potockich, w oddzielnem pomieszczeniu mieszkających. Nawiedzony ciężką niemocą, zmusz ny był ustąpić ze stanowiska profesora i udal się do Szczuczyna, należącego do hr. Jerzego Potockiego, który swego nau-czyciela otoczył opieką i staraniem. K. tu † w r. 1770. K. był znakomi-tym erudytą i znawcą łaciny, to też Konarski przed wydrukowaniem dawał mu swe manuskrypty do poprawy. Napisal: Oratio ex occasione Stanislai Augusti Regis Poloniae, e magnis vitae periculis divinitus liberati..., declamata. Varsaviae 1772, 4-0; II Quaestiones cum responsis excerptis e libris Ciceronis de officiis, de senectute, amicitia, cum adnotationibus. Ibd. 1758, 8-o. (Por. Vita et scripta quorundam e Congr. Cler. Reg. Sch. Piarum etc. Varsaviae 1812, str. 129) X. J. N.

Kuczyński Szczepan ks. T. J., ur. na Polesiu w r. 1704, przyjęty do Towarzystwa w 1721, uczył gramatyki, humaniorów i retoryki, był rektorem w Drohiczynie w r. 1747 i w Pułtusku w 1766. W r. 1772 został rezydensem w Drohiczynie. Napisał: Catechismus: Epistolae ad dissidentes Russiae. Brown, Biblioteka. 1862, str. (Por. 245; Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1268).

Kuczyński Tadeusz ks. T. J., urodzony na Białorusi w 1769 r., po ukończeniu nauk i nawet teologii w kolegium

r. i po powtórnem przejściu teologii Dwie mowy Teodoreta; Uwagi nad moralnej i odbytym nowicyacie wyświę- wykładem Pisma św.; Uwagi nad dziecony został na kaplana w 1797 r. Byl jakiś czas nauczycielem niższych klas w Dynaburgu, potem zaś poświęcił się misyonarstwu w Puszczy, Dagdzie, Aulii, Rydze i w Użwałdzie wśród Łotyszów. Po wypędzeniu Jezuitów z Rossyi był spowiednikiem braci polaków w Ferrarze, potem misyonarzem na wyspach Egejskich; † w Tynie w r. 1856. Prowadził żywot bardzo umartwiony i pracowity: przez lat 50 nie jadał mięsa i ryb, nie pił wina; w niedziele i święta cały dzień od g. 4-ej rano do 5 lub 6 wieczór słuchał spowiedzi, kazał i katechizował. Wydał kilka dzieł religijnych w Polocku po lotewsku; nadto zostawił w rękopisie *Dyaryusz* zawierający wiele ważnych i ciekawych szczególów. Dzielo to dwutomowe znajduje się jeko MS. w archiwum Prowincyi Galicyjskiej. (Por. Brown, Bibl. Pis. Ass. Pols. 1862, 8-a, str. 245).

X. J. N.

Kudora Jan ks. współczesny, pro-boszcz w Hont-Visk, węgierski kaznodzieja, który w ostatnich czasach dużo przyczynił się do podniesienia wymowy klnej na Węgrzech. Kazania swe peł-ne treści pomieszczał w pismach peryodycznych kaznodziejskich, wydawał cenne dziela o homiletyce i historyi kaznodziejstwa. Napisał rozprawę De statu praesenti rhetoricae sacrae hunga-rae. 1894 - praca nagrodzona przez uniwersytet budapeszteński. (Por. Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. Kraków 1900, t. III, str. 324).

Kudrewicz Floryan, ks. bazylianin, proboszcz kla św. Norberta w Krakowie, profesor pisma św. w uniwersytecie jagiellońskim, członek towarzystwa naukowego, umarł w Krakowie 1834 r. Napisał: Rys instrukcyi porządku fizycznego dla ludu, wykładający należytości i powinności człowieka i zamykający życie naturalne, rolnicze, społeczne i polityczne ludzi, Kraków 1816, Compendium Hermeneuticae generalis librorum veteris et novi Foederis, Cracoviae, 1817; Introductio in libros N. Testamenti, ib. 1821; Rys historyczny wykładu Pisma św. u He-

lem "Constitutiones A postolicae seu pseudo Clementinae."

X. S. G.

Kuei czou, wikaryat aplski w Chinach ob. art. Kwei-czeu.

Kuenen Abraham sławny teolog i oryentalista holenderski, profesor uniw. w Leydzie, ur. w r. 1828 w Haarlem, kształcił się w Leydzie. † w r. 1891. Z licznych publikacyj wymieniamy tylko celniejsze: De accurato Antiquitatis hebraicae studio theologo christiano magnopere commendando; Etude hist. et critique sur l'origine et la collection des livres de l'Anc. Test., tlum franc. Pierson'a z przedm. Renana; Historya Izraela. 1860-70, 2 tomy; Prorocy i proroctwo w Izraelu. 1875, 2 t.; National Religions and Universal Religions the Hibbert Lectures for 1882. Londyn 1882; Egzamen krytyczny początku i zbioru Ksiąg St Test., wyd. nowe 1885--87, i w. in (Por. De Gubernatis, Dictionnaire in ternat. des Ecrivains. Florence 1890 t. II, k. 1290).

Kugler - 1) Franciszek jezuita, dr. filozofii, ur. w r. 1862 w Königsbach, zajmuje się naukami matematycznemi i assyriologia. Napisał: Die babylon. Mondrechnung. 1900; Babylon und Christentum. I: Die Angriffe Delitzschs auf das Alt. Test. 1903; Sternkunde u. Sterndienst in Babel. I: Entwicklung der babyl. Planetenkunde von ihren Anfängen bis auf Christus. 1907; II: Altere babyl. assyr. Himmelskunde, Natur, Mythus Gesch. als Grundlagen babylon. Zeitordnung. 1909.—2) Jan jezuita czeski. teolog i profesor prawa kanonicznego, kanclerz akademii wrocławskiej, ur. w t. 1654, † w 1721. Pisal wiele w kwestyach małżeństwa, jak Tractatus theologico - canonicus de matrimonio. Norimbergae 1713; Wratislaviae 1728; Crisis theologica super 65 propositiones ab Innocentio IX damnatas. Norimbergae 1705,-dzielo Jana de Cardenas S. J., streszczone w formie podreczbre jczyków, w "Rocznikach tow. nauk. nika. (Por. Keiter, Katholischer Li-krak," r. 1818. Zostawił w rękopiśmie teraturkalender. Essen 1910, str. 242;

magi 1900, str. 90).

X. J. N.

Kuhlmann Kwiryn marzyciel religijny z XVII w., ur. 25 lutego 1651 w Wrocławiu z rodziny protestanckiej. Już w 13 roku napisał książkę p. t. Himmlische Liebesküsse, która zdradzała jego marzycielskie usposobienie. Samou-czek nie zdobył nigdy gruntownej nauki, natomiast wierząc w swoje natchnienie, popadał powoli w melancholię. Uważał się za naczynie nadprzyrodzonej wiedzy. Kiedy w dodatku zatopił się w dzielach Böhmego (ob.), ostatecznie wkroczył na bezdroża umysłowe. Połączył się z pseudo-prorokiem holenderskim Janem Rothe i twierdził, iż otrzymał nadprzyrodzone poslannictwo zburzenia Rzymu i Babilonu, a stwo-"pobożnych." rzenia piątej monarchii "pobożnych." Wezwał tedy wszystkich monarchów współczesnych do udziału w dziele odrodzenia świata. Z podobnemi ideami. przybył w r. 1689 do Rosyi, gdzie uznany za potwornego heretyka, po wielu meczarniach został 4 paźdz. t. r. w Moskwie żywcem spalony. Wydał sporo pism, które dzisiaj należą do rzadkości, jak: D. neubegeisterte Böhme; David redivivus; Abominatio de solationis in loco sancto; Christus mysticus i in. (Por. J. Chr. Adelung, Gesch. d. menschl. Narrheit V. Leipzig 1787).

(Ch.),

Kuhn Albert, benedyktyn, dr. filozofii, profesor i redaktor (od roku 1874-go) wydawn. "Einsiedler Kalender," urodzony w roku 1839-go. Napisal; Roma. 1897-go, wyd. 5-te; Vatican. Wandgemälde. 1879; Der jetzige Stiftsbau Maria Einsiedeln. 1883; Aesthet. Vorschule. 1884; Allgemeine Kunstgeschichte. 1891—1909, 6 tomów; Der kath. Mann. 1901, i inne. (Por. Keiter, Kath. Literaturkalender. 1910, str. 243).

Kuhn Bernard, dominikanin współczesny, napisal m. i. Du Doute moderne a la foi. 8-o; Vers la vie divine. 8-0.

Kuhn Feliks, pastor luterański, historyk, ur. 1824 w Montbéliard, ukończył studya w Strasburgu, oddawał się ba-

Bund, Catalogus auctorum. Rotho- daniom nad w. XVI, w szczególności nad Lutrem, o którym wydał dzielo: Luther, sa vie et son oeuvre, Paris, 1883, 3 vol. i tlumaczył na francuski kilka dzieł tego pseudo reformatora.

> Kuhn Jan, ksiądz, ur. 20 lut. 1806 r. w Wächsenbeuren, kształcił się w Tybindze, 1830 otrzymał stopień doktora filozofii, 1831 r. został kaptanem i słu-chał wykładów Schellinga w Monachium, 1832 r. został profesorem egzegezy N. Test. w Giessen, 1837 r. w Tybindze, gdzie od 1839 r. po Drey'u objął katedrę dogmatyki. W 1848-51 był członkiem sadu wirtemberskiego, w r. 1862 uczestniczył w zgromadzeniu wielko-niemieckim we Frankfurcie i w założeniu niemieckiego stowarz. reform. Umarl 1887 r. Napisal: Jacobi u. die Philosophie seiner Zeit, Mainz, 1834; Das Leben Jesu, 1838; Katholische Dogmatik, I, l. Tub. 1846-49, Glauben u. Wissen, ib. 1839; Philosophie u. Theologie, ib. 1860; Das Natürliche u. das Uebernatürliche, ib. 1864: Gnadenlehre, ib. 1868. Od r. 1838 był spółwydawcą pisma "Theologische Quartalschrifft, wychodzącego w Tybindze.

> Kuhn Józef Aloizy, ksiądz ur. 6 lip. 1825 r. w Kitzingen, kształcił się w Würzburgu, 1851 r. był wikaryuszem w Kissingen, 1857 r. profesorem w szkole paziów w Monachium, 1865 r. konserwatorem bawarskiego muzeum narodo-wego. Napisal: Die Dogmen der kath. Kirche in ihrem organischen Zusammenhange, Schaff. 1568; Desiderius ib. 1857; Der philosophische u. theologische Rationalismus in seinem Einflusse auf Wissenschaft u. Leben, 1857; Schillers Geistesgang, Berlin, 1863; Die Idee des Schönen, ib. 1363; Bilder aus London, Augsburg, 1865 i inne. Pisma K-a odznaczają sie piekna forma.

> Kuhn Józef Antoni Wiktor, ksiadz ur. 1809 r. w Kitzingen, uczył się teo-logii w Würzburgu, 1836 r. został profesorem egzegezy i języków wschodnich w liceum aszafenburgskiem, po zniesieniu teologicznego wydziału tego instytutu, proboszczem w Bergheim, gdzie umarl 3 czerw. 1851 r. Napisal: Die Kirche als Organ der christlichen

Erziehung. Aschaff, 1836; De primithominis origine, conditione et fine, Würzb. 1837; Die Kath. Kirch. u. ihre Gegner aus dem katholischen Lehrerstande, 1849; Die Pforte zum Allerheiligsten, ib. 1850.

Kuhn Kacper benedyktyn, pisarz ludowy, ur. w r. 1819 w Rohrbach (ks. Wirtemb.), wstąpił do zakonu w r. 1548, złożył profesyę zakonną w r. 1851, † w r. 1906 w Ottobeuren. Napisał wiele dramatów, dzieł dla młodzieży; Geschichtskalender. 1892, 2 tomy; Blicke in die Natur. 1896, 2 tomy; Spaziergänge im Freien. 1899, 2 tomy, i w. in. (Por. Buchberger, Kirchliches Handlexikon. München, 1908, k. 519).

Kuhn Konrad, ksiądz dziekan i prohoszcz we Frauenfeld, zbieracz materyałów do dawnych dziejów kościelnych w Targowii, jest wydawcą Thurgovia sacra. Gesch. der kath. kirchlichen Stiftungen des Kantons Thurgau, Frauenfeld 1869; Gesch. der Einführung des Christenthums in der Ostschweiz ib. 1868.

Kuhn Paweł ks. T. J., ur. w Poznaniu w r. 1604, wstąpił do Towarzystwa Jezusowego w r. 1623, uczył retoryki, filozofii i Pisma św., był instruktorem 3-go roku powołań i rektorem w Gdańsku. † w roku 1649-go w Jarosławiu. Napisał: Trophaeum regale... 1633; Immortales gratiae... 1834; Arcus pacis... 1635; Meta honoris suprema Joannis Lipski. Calissii 1639; Disputationes physicae e libris VIII Physic. Aristotelis an. 1639. Calissii, 4-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. 1893, t. IV, k. 1273—4).

Kühne Benno, benedyktyn, dr. filozofii i rektor w Einsiedeln, ur. w r. 1833 w Beuken. Napisał m. i. Kleine philosophische Schriften, Übereinstimmung der relig. u. wissensch. Weltanschauung. 1871; Höchste Aufgabe der Philosophie. 1880; Leo XIII. 1880; Fortbildung der Natur-Phil. auf platonisch-aristotel. Grundlage. 1888—89; Die aristotelische scholast. Phil. and der Jahrhundertwende. 1899 i in. (Por. Keiter, Kathol. Literaturkalender 1910, str. 243).

Kuik Ignacy ks. T. J., ur. w Ginz (na Wegrzech) w r. 1741. Krdł wiedeński wysłał go do Francyi by mu złożył sprawozdanie o stanie seminaryów francuskich; później K. przeszedł do Białej Rusi, gdzie wstąpił do Towarzystwa w r. 1760, lecz stan zdrowia zmusił go do powrotu do ojczyzny. Po kasacie Zakonu K. został proboszczem w Achau i † w r. 1833. Napisał Poema Catharinae Russorum Imperatrici. Carmen. Ser. Imper. Principibus Paulo et ejus Consorti Mariae adornatum, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliotheque. 1893, t. IV, k. 1274).

Kuilowski Julian metrop. grekounicki archidyecezyi Lwowskiej ur. 1826 w Kamionkach królewskich, † 1900. Czując za młodu pociąg do wojaczki odbył kampanię węgierską, poczem udał sie do Paryża i tam przyjął święcenia kapłańskie. Powróciwszy do kraju otrzymał probostwo Ruskie Sioło. W pracach pasterskich gorliwy, posiadający rozleglejsze wykształcenie, w r. 1887 został archiprezbiterem kapituły Stanisławowskiej. Wkrótce potem 1890 prekonizowany na sufragana tejże dyecezyi, w roku następnym zarządza on stolicą bpią w Przemyślu, a w r. 1899 zostaje arbpem metropolitą Lwowskim, na którem to stanowisku niebawem umarł, nie zdoławszy rządów swoich wybitniejszymi czynami zaznaczyć.

Kujawskie biskupstwo w Polsce.

Kujawy, - Nazwa K-y od kujawa; chujawa; fujawa, dźwiękonaśladowniczego -- ozn. wiatr północny, śnieżyce. Górale-wiatr, słotę nazywają "Fujawica." Jako ciekawe zestawienie zaznaczają, że w Wedach duch, niosący nieurodzaj, nosi nazwę Kujawa. — Nazwe K-a lud rusiński stosuje do stepów, pustyni; lud polski—ozn. tą nazwą glebe wiecej jalowa.--Stad w dokumentach z pierwszej połowy XII w. spotykamy nazwę K-y na oznaczenie kraju, położonego częściowo nad Wisłą i nad Notecią, a tak oznaczonego prawdopodobnie od gleby, zwanej Kujawa. (Por. Karlowicz w Pamiętniku fizyograf., II, 1882; Słownik geogr. Królestwa Polsk. Warszawa, t. IV, str. 850, 851, 852; Słownik języka polsk., Warszawa, 1902, t. II, str. 621; W. E. I., t. 41-42, str. 434 art. Kujawa).

wal nad ta ziemią, którą zwano Kujawoustego K-y stanowią osobne księstwo. wy, Leszek, Kazimierz Sprawiedliwy, Konrad; Kazimierz, syn Konrada, zw. Kujawskim. W 1268 r. po śm. Kazimierza Kujawy dzielą jego synowie. Powstają 3 księstwa: inowrocławskie; brzesko-kujawskie i dobrzyńskie. tym czasie Krzyżacy pustoszą i zagarniają niemal całe K-y. Dopiero je od-zyskał Kazimierz W. (1343 r.). Wprawdzie i potem częściowo K-y wpadają w ręce Krzyżaków, dopiero w 1404 r. zdolano je zdobyć dla Polski. Za Władysława Jagielły K-y podzielono na 2 województwa: brzesko-kujawskie i inowrocławskie. W 1772 r. województwo inowrocławskie zagarnęły Prusy, a w 1793 r. już całe Kujawy ku nim przechodza. Po kongresie Wiedeńskim (1815 r.) część Kujaw należy do Kró-lestwa t. zw. obwód kujawski, od r. 1842 zwany włocławskim. W 1867 r. z obwodu tego uczyniono 2 powiaty: włociawski i nieszawski gub. warszawskiej. (Por. J. Łepkowski, Wycieczka do Kujaw Wielkopol. w Bibl. Warsz., 1863, t. IV, str. 385; M. Borucki, Ziemia kujawska, Włocławek, 1883; Słownik geor. Król. Polsk., Warszawa, 1883, t. IV, str. 850–852; Gloger, Georgrafia histor. Polski: Opis ziem zamieszkanych przez Polaków, Warszawa, 1903—1904; W. E. I., t. 41—42, str. 487—489).

Kujawskie biskupstwo. Poczatki bpstwa sa naogół nieznane. Kwestya ta łączy się ze sprawą istnienia bpstwa w Kruszwicy. (Ob. art. Kruszwica). Ks. S. Chodyński przypuszcza, że jesli w Kruszwicy istniało bostwo, to upadło i po utworzeniu dyecezyi włocławskiej, zlało się z nia. Być może, że bpstwo kujawskie założył Władysław Herman przed r. 1086. (Zdanie ks. Z. Chodyńskiego). Bulla Innocentego XI (1133 r.) wspomina dyecezyę kujawską. Dokumenty z tego czasu mówią o bpie Kujaw., Swidgerze. Nie źnieńskich, zreszta powstała na teryto-ryum należącem do tej archidyecczyi, dzu, Wieluniu i w Koninie.

Dzieje Kujaw. Mieszko I pano- obejmowała bowiem Pomorze nadwiślańskie, Kujawy i część Mazowsza i wami. Ok. 1139 r. za Bolesława Krzy- ziemi dobrzyńskiej. Początkowo bpi nosili tytul kujawsko - pomor-Władaja niem Bolesław IV Kedzierza- skich (Władislaviensis et Pomeraniae), co usankcyonowano na synodzie prowinc. 1551 r. W 1638 r., 1764 r. ob-szar dyecezyi nieco się powiększył. Rozbiory Polski (1772, 1793) przyczyniły się do uszczuplenia terrytoryum dyecezyi kuj.-kiej. W 1818 r. ustalono je. Bpstwo kujawskie znalazło się w granicach Królestwa kongresowego, objęło Kujawy w Królestwie i terytoryum archidyecezyi gnieźnieńskiej, leżące w granicach Królestwa. Bpi otrzymali tytul Kujawsko-Kaliskich, jako suffragani arcybpstwa Warszawskiego. Obecnie bp rezydujący we Włocławku (ob. art. Włocła we k) nosi tytuł bpa włociawskiego czyli kaliskiego (epus Wladislaviensis seu Calisiensis) i należy do metropolii Warszawskiej. czasów Rzeczypospolitej dyceczya K-a dzieliła się ua 3 archidyakonaty: pomor-ski, włocławski i kruszwicki i 24 dekanaty. Obecnie dyecezya k-a leży w guberniach warszawskiej, kaliskiej i piotrkowskiej. Dzieli się na 3 officyalaty: włocławski (kujawski), kaliski i piotrkowski. Do r. 1866 liczono 24 deka-naty, obecnie jest ich 13. – Oprócz dawnej kapituły katedralnej, której dziekan występuje przed r. 1161, istniały kolegiaty w Kruszwicy (ob art. Kruszwica), od XVI w. w Wolborzu; Wieluniu, Sieradzu, Uniejowie, Łasku z infułacyą, Chodczu z infulacyą. W 1819 r. kollegiaty w nowej dyecezyi zniesiono, została kollegiata w Kaliszu (3 pralatów i 4 kanoników) (Ob. art. Kalisz).

Konsystorz jeneralny jest we Włocławku; foraneum w Kaliszu i Piotrkowie. Dawniej liczne były klasztory w dyecezyi, (wylicza je ks. S. Chodyński, Słownik geograf. Królestwa Polsk., Warszawa, 1893, t. XIII, str. 709-710). Obecnie oprócz OO. Paulinów w Częstochowie (ob. art. Częstochowa), są Bracia Mniejsi św. Franciszka we Włocławku i w Kole: żeńskie wiadomo tylko, czy to był pierwszy pa sterz tej dyceczyi. Dyceczya kujawska wem; Bernardynki w Wieluniu; Szaryt-początkowo należała do arcybpów gnie- ki mają swe domy we Włocławku, Ka-

Seminaryum dyecezyalne Włocławku erygował w 1579 r. Stanisław Karnkowski, bp kujawski. Szereg bpów kujawskich dzielą na 3 grupy: 1) kruszwicka (historycznie niepewna): 2) włociawsko - pomorską (od Świdgera z r. 1133 do Franciszka Mal-czewskiego w 1818 r.) i 3) obecną gru-pę kujawsko-kaliską. Bpów dyccezyatnych i suffraganów (o których są dokumenty historyczne z r. 1400) wylicza ks. St. Chodyński (art. w Słowniku geor., cyt. wyżej t. XIII, str. 710 -711).—Synody dyecezyalne były dość liczne, od r. 1227 do 1641 r.—46 synodów. Zbiór postanowień dyecezyalnych podał ks. Z. Chodyński, Statuta synodalia Dioecesis Wladislaviensis et Pomeraniae, Varsav., 1890. Statystyka z r. 1911 podaje kaplanów świeckich 536, zakonnych 43; alumnów w seminaryum dyecez. 105; na studyach wyższych 12; zakonnic 28; szarytek 50; kościolów 356; kaplic 175; wiernych ogólem 1,420,626. Ob. art. Włockawek).

Bibliografia. Oprócz cyt. dzieł przy art. Kruszwica por. Damalewicz, Vitae Vladislaviensium Episcoporum, Cracoviae, 1642; ks. Z. Chodyński, Statuta Synodalia... dz. cyt.; Monumenta historica dioeceseos Vladislaviensis, Vladislaviae, 1881— 1898...; Acta Capitulorum (1435— 1518) wyd. B. Ulanowski w Monumenta medii aevi hist., t. XIII, Kraków, 1894; ks. S. Chodyński, Documenta historica Seminarii Vladislaviensis, Warsz., 1897; tegoż, Seminaryum włocławskie, Włocławek, 1905; tegoż, Organy, śpiew i muzyka w kościele katedralnym włocławskim, Włocławek, 1902; tegoż i Br. Ch. art. Włocławek w Słowniku geogr., cyt. wyżej, t. X1II, str. 709-711; Przegląd katolicki, 1094 r., str. 28-33; ks. Jan Fijalek, Ustalenie chronologii biskupów włocławskich w Przewodniku nauk. i literackim, Kraków, 1894; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 116; W. E. I. t. 41-42, str. 435-437; Ordo divini Officii... dioec. Wladisl. pro anno' D. 1911..., Wladislaviae,

X. C. S.

Kujot Stanisław ksiadz, ur. 13 list: 1845 r. w Kielpinie pod Tucholą, ukończył gimnazyum w Chelmnie 1865 r., wstapił do seminaryum duchownego w Pelplinie, od 1868 r. słuchał historyi w Monachium i Berlinie, był nauczycielem w progimnazyum biskupiem w Pelplinie, potem został proboszczem w Grzybnie pod Unisławem w Prusach Zach. Napisał: Rys urządzeń państwowych w Polsce dla uczniów gimnazyum, Pelplin, 1874, Opactwo pelplińskie, 1875; Kronika pelplińska, szkie bibliograficzny, 1876; Margrabiowie brandenburscy w dziejach Pomorza za ks. Mestwina II, 1878; O majatkach biskupich na Pomorzu. 1880; Kasztelania raciązka i ziemia zaborska, 1880; Toruń, 1834; Obrazy w krużyankach pocysterskich w Pel-plinie, 1887; Sprawa toruńska 1724 i Dokumenta odnoszące się do sprawy toruńskiej, 1894-95 w "Rocz. Tow. Prz. Nauk Pozn.; Kto założył pa-refie w dzisiejszej dyczeyi chełmiń-skiej, 1906-06; Visitationes Archi-diaconatus Pomeranie a Hieronimo Rozrażewski Vladislaviae et Pomeraniee Epo factae 1897—1899 w "Fontes Tow. Nauk w Toruniu" I-III 1897-1899: Miejsca cudowne N. P. Maryi w Prusach król. 1905, w "Księdze pam. Maryańskiej" t. II; Najnowsze prace W. Ketrzyńskiego o Chrystyanie i Krzyżakach, 1905. Po nadto wydawał powieści ludowe i pisał wiele artykułów w "Tyg. katol.," "Warcie," w "Tyg. Poznań.," "Kwart. historycz.," w "Rocznikach i Zapiskach Towarzystwa Nauk w Toruniu," oraz rozwijał żarliwa działalność wśród Kaszubów.

X. S. G.

Kukliński Stanisław, jezuita ur. na Mazowszu w r. 1596, wstąpił do zakonu w 1616. Nauczał literatury pięknej, filozofii i teologii moralnej, był rektorem w Lucku i w Krakowie w domu profesów, gdzie † w r. 1679. Napisał: Virtutes Thomae Oborski Episc. laodicensis. imitationi Fideljum expositae... Cracoviae 1603, 12-o; Światłość niebieska... 1683, tłum. ks. Maciej Tłuczyński S. J. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1274).

Kukunoor, wikaryat apost. Kansu i

Kukunoor w północno-zach. Chinach, (Stebelski nie wspomina o niej). W kil-

ob. art. Kansu.

Kulczycki Porfiry, biskup piński unicki r. 1703-1716, ksztalcil się za granica we Francyi, zwiedził Serbię, Bulgaryę i Wegry. Po powrocie wstąpił do klasztoru, przeniósł się na Litwe i tam doszedł do godności zakonnych u Bazylianów, naprzód w Różannie, w Byteniu i Borunach. Od r. 1690 uważany jest za następce bpa pińskiego, w rzeczywistości dopiero w 1703 r. objał rządy, zatrzymując archimandrye ławryszowskich Bazylianów, którą mu w r. 1709 ode-brano. Po śmierci metropolity Kijowskiego Lwa Zaleskiego proponowany na stolice arcybiskupia, papież go jednak nie zatwierdził. (Por. Archiw Jugo-Zapad-

noj Rossji.

Kulczycki Władysław Cezary, literat piszacy pod pseudonimem Cezarego Polewki i Dobrogosta, ur. w r. 1834 na Podolu, kształcił sie w Niemirowie i Odesie. Odbywał podróże po Wschodzie, w r. 1860 zamieszkał w Rzymie, gdzie otrzymał godność podkomorzego pskiego. † w r. 1895 w Rzymie. Napisal: Papiestwo i aneksya. 1860; Włochy wobec Piusa IX. 1860; La Polonia e l'Italia dinanzia Pio IX. 1859; nadto pisal poematy: Izella 1871; Pompeja; Diana Nocena; Patac Nerona; pisal też korespondencye z Rzymu do gazet zwłaszcza podczas soboru watykańskiego nieprzychylne sprawie dogmatu Nieomyln. pskiej i tłumaczył Dantego, Lacordaire'a, O wolności Włoch. 1860, i inne. (Por. S. Orgelbranda, Enc. powsz. 1901, t. IX, str. 60).

Kulczyński Ignacy zakonn. św. Bazylego W. pochodził z Wołynia i urodził sie na początku XVIII w. we Włodzimierzu i tam zapewne u Bazylianów w szkołach pierwsze odebrał nauki. Uczuwszy w sobie powołanie do stanu zakonnego, obrał sobie regulę św. Bazylego Wielkiego. Obdarzony wielkiemi zdolnościami, uczyl się chciwie i zgromadzał wiedzę obszerną, ukochawszy przedewszystkiem dzieje swojego zakonu. Nauka, gorliwość religijna torowały mu droge do dostojeństw i odznaczenia. General Zakonu, O. Kornel Stolpowicki-

ka lat potem wysłano go do Rzymu jako prokuratora generalnego i razem rektora kościoła ruskiego św. Sergiusza i Bakcha. Lat 7 zostawał w Wiecznem Mieście, godnie reprezentujac swój Zakon i wzbogacając wiedzę odpowiedniemi studyami. W r. 1735 powrócił do kraju i chciano go powołać na arcybiskupstwo smoleńskie, które on ustąpił O. Antoninowi Tonisłowiczowi, a ten jemu opactwo Koloskie, otrzymawszy na to zgodzenie sie Zakonu na konsultacyi w Byteniu dnia 31 grud. tegoż roku, a od metropolity ówczesnego, Atanazego Szeptyckiego, zezwolenie, datowane z Uniejowa d. 11 lut. roku nastepnego, zaraz potem udał się na Kołożę, instalacyą 12 paźdz. 1736 r. uroczystą na to opactwo odprawiwszy. Pod tą samą datą konferowal mu metropolita oficyalstwo grodzieńskie nad trzema dekanatami: grodzieńskim, podlaskim i wołkowyskim. Rządy tam jego były pod każdym względem bardzo dodatniej natury, bo odznaczał sie O. Kulczyński wielka gorliwością w pełnieniu swoich różnorodnych obowiązków. Niestety, rządy te nie trwały długo, bo Pan Bóg powolał go do siebie z tego świata w 1741 roku. (Ta data jest pewniejszą, niż podawana niekiedy o 6 lat później). O. Kulczyński wiele pisał, chociaż nie wszystko to drukiem ogłoszone zostało. Zwykle cytuja jego nastepujace druki: Relationes authenticae de statu Rutenorum cum S. R. C. Unitorum in regno Poloniae degentium, Rzym 1727; Oratio de Beata Maria Virgine Zyrovicense, Rzym 1732; Il diaspro prodigioso tre colori, ovvero narrazione historia delle tre imagini miracolose B. V. M. la prima di Żyrowice in Lithuania, la seconda del Pascolo in Roma, la terza copia della seconda, Rzym 1732, tłumaczenie polskie w Supraślu; Specimen Eeclesiae Ruthenicae ab origine suscepto fidei ad nostra usque tempora in suis capitibus seu primatibus Russiae cum S. Sede Apost. Rom. semper unitae, Rzym 1733, dedyk. Klemensowi XII, wydanie II w Poczajowie w 1759, III w Paryżu w 1859 r.; Appendix ad spe-Lubieniecki, zwrócił na niego uwagę i cimen Ecclesiae Ruthenicae, Rzym powolał go na swego sekretarza; w tym 1734; potem to przedrukowane w Pocharakterze zastajemy go na kongrega- czajowie i w wydaniu paryskiem razem cyi XXXII w Byteniu w 1726 roku ze Specimiene; Menologium bazuliańskie, t. j. żywoty świętych Bożych obo-jej pici Zakonu Bazyliańskiego na kady dzień roku rozłożone, wydane już po śmierci autora w Wilnie w 1771 roku. Ze i więcej dzieł wyszło z pod jego pióra, to świadczą o tem teraz jego prace drukiem wydane, a mianowicie Kronika opactwa na Kołoży, wydana w t. z. "Archeograficznym Sborniku" w Wilnie w 1870 r. w t. IX od str. 409-455; nadto niejaki p. J. Kozłowski przetłumaczył z polskiego oryginału na język rosyjski też opracowanie Kulczyńskiego Kongregacyach bazyliańskich, 1617-1726, na podstawie dokumentów z archiwum przy kościele św. Sergiusza i Bakcha w Rzymie (in 8-o, str. 43); są tu wyliczone i opisane takie nawet kongregacye, o których Stebelski nie wspomina. (Por. Stebelskiego, Dwa światła na horyzoncie połockim, Lwów 1866, wydanie II, t. I; Archeogr. Sbornik t. IX, Wilno, 1870, et alia).

J. M. G.

Kulczyński Marcyan, bazylianin, prze-łożony klasztoru św. Trójcy w Wilnie, napisał w r. 1702 Traktat na obronę klasztoru Wileńskiego św. Trójcy. Pismo to rozsławiło inię K.o, który w r. 1709 otrzymał pochwalę od Kongregacyi Bazylianów w Białej. (Por. Wiszniewski, Historya literatury polskiej, t. VIII, str. 278).

Kuldeje ob. Culdeje.

Kulesza Jan Aloizy ks. T. J., ur. na Polesiu, wstapił do nowicyatu w r. 1677. Był misyonarzem w Rosyi, † w Wilnie r. 1706. Napisał: Wiara prawosławna Pismem św., Soborami, historyą Kościelną... objaśniona od przyjętej Unii Boga z Człowiekiem R. 1704. Wilno, 4-o; Tamže 1741, 4-o; O początkach Schyzmy. 1741, 4-o; Philosophia Peri-patetica. 1749, 2 vol. (Por. Sommervo-gel, Bibliothèque, t. IV, k. 1275; Brown., Bibliot. ass. pols. str. 246).

Kulikowski Jan ks., znakomity kaznodzieja, kanonik katedralny lucki, ostatni nauczyciel religii katolickiej w liceum Krzemienieckiem. Po r. 1832 był także prefektem w gimnazyum i regensem seminaryum dyecezyalnego w Żytomierzu. Napisał m. i. Katechizm po-czątkowy. Poczajów, 1828. (Por. S. Or-

Kuliński Józef ks. T. J., ur. na Pod-lasiu w r. 1705, wstąpił do Zakonu w 1721. Był przez czas dłuższy profesorem humaniorów i retoryki w Krasnymstawie, kaznodzieja i rektorem kologium w Brześciu, przez lat 6 w Krakowie in-struktorem 3-go roku powołań. † w Krasnymstawie w r. 1764. Zostawił mowe pogrzebowa p. t. Śmiertelne zwłoki J. W. JMCP. Hrabi na Ko-dniu etc. Jana Fryderyka Sapiehy... z Podola do kościola Kodeńskiego pomratycznie sprowadzone i t. d. B. m. 1752, in fol. (Por. Sommervogel, Bibl. de la Comp. 1893, t. IV, k 1275 i ust.; Brown, Biblioteka, 1862, str. 246).

Kuliński Tomasz, biskup kielecki, pralat Domowy Jego Świątobl. i asystent tronu papieskiego, ur. 1823 r. w Cmielowie. Szkoły średnie i seminaryum duchowne ukończył w Kielcach, a w 1849 r. Akademię duchowną w Warszawie, Wyświęcony na kapłana t. r. był kolej-no w dyec. Kieleckiej: sekretarzem, regensem konsystorza, sedzia-surogatem i kanonikiem gremialnym w 1855 r., pro-fesorem i regensem seminaryum. W 1870 r. żostał administratorem dyec. kiel., w 1872 r. bpem tytularnym, w 1883 r. mianowany przez Leona XIII pierwszym bpem dyec, kieleckiej, będącej od 1818 r. tylko częścią dyec. Krakowskiej pod zarządem administratorów lub wikaryuszów apostolskich. Poza żarliwą działalnością kościelną, odznaczył się K. na polu dobroczynności publicznej. Umarł 8 stycznia 1907 r.

Kult ob. Cześć. Kult cielca ob. Cielec złoty. Kult zwierząt ob. Totemizm.

Kulturkampf tak nazwano prześladowanie Kościoła w Niemczech w drugiej połowie XIX wieku. Pod płaszczykiem cywilizacyi chciano ujarzmić Kościół, podając go za wroga postępu i oświaty. Wypowiedział te walke Kościołowi Bismark w czasie wojny francusko-pruskiej. Postanowił on użyć wszelkich środków, aby katolików królestwa pruskiego i cesarstwa niemieckiego oderwać od Rzymu, utworzyć z nich Kościół narodowy, uczynie powolnem narzędziem w ręku państwa. Przeciwko tym zakusom w czątkowy. Poczajów, 1828. (Por. S. Or-obronie praw Kościoła, Stolicy św. i gelbranda, Enc. powsz. VIII, 61 i nast.). sprawy katolickiej śmiało wystąpili ka-

stanal Ludwik Windhorst, b. minister królestwa Hannowerskiego. Bismarck dla dopiecia swych celów wybrał odpowiednich ludzi, na ministra wyznań powołał dr. Falka, nie krępującego się żadnymi względami (w r. 1872). Zaraz posypały się drakońskie prawa przeciw Kościołowi: odebrano zakonom meskim i żeńskim szkoły, wydalono Jezuitów i inne pokrewne zakony. W r. 1873 dn. 11, 12, 13 i 14 maja uchwalono cztery prawa, tak zwane majowe, które godziły w t. z. "ultramontanizm" katolików; miały one uwolnić katolików od tyranie Rzymu, ukrócić władzę biskupów, wyjmując z pod ich wpływu kształcenie młodzieży duchownej, przez skasowanie seminaryów,-klerycy winni się kształcić

w szkołach państwowych.

Biskupi przeciwko tym prawom zaprotestowali stanowczo, za co ściągneli na się prześladowanie rządu-arcybiskup gnieźnieńsko-poznański został wtrącony do wiezienia w Ostrowie, biskup paderne borski Martin pozbawiony stolicy, inm skazani na kary pieniężne. Malżeństwo cywilne ogłoszono obowiązkowem, na prefektów do szkół naznaczano księży staro katolickich, zerwano stosunki z Rzymem, ustanowiono strybunał do spraw kościelnych". Trybunał ten samozwańczy pozbawił stolicy arcybiskupa Ledóchowskiego. Papież Pius IX wszystkie prawa wydane przeciw Kościołowi ogłosił za nieważne, a swiętokradców obłożył ekskomuniką w encyklice z dn. 25 lutego 1875 r., arcybiskupa zaś gnieźn. Ledóchowskiego obdarzył godnościa kardynalską. Wszystko to pobudziło do większej jeszcze zaciekłości Bismarcka, mścił się, jak tylko mógł: biskupów osadzał w wiezieniach lub skazywał na wygnanie, proboszczów pozbawiał beneficyów lub okladał grzywnami i t. d. Tak trwało aż do chwili wstąpienia na stolice Piotrową Leona XIII. Wtedy zostały na-wiązane pomiędzy Berlinem i Watykanem stosunki dyplomatyczne, które doprowadziły za pośrednictwem nuncyusza monachijskiego Msgr. Aloizego Mazelli do pewnego porozumienia, do złagodzenia kulturkampfu, do poczynienia pe wnych ustępstw na rzecz Kościoła w r. 1880 i w 1881. W roku 1882 zamiano-

tolicy, utworzywszy silne stronnictwo cera, a wreszcie w roku 1886 i 1887 pod nazwa Centrum, na czele którego odmieniono prawa majowe na nowe z korzyścią dła Kościoła. Katolicy dużo ucierpieli, ale wyszli zwycięsko z tej walki. (Por. Joz. Kard. Hergenröther, Historya Powszechna Kościoła Ka-tolickiego, Warszawa, 1905, t. 18-19, str. 31-42).

> Kulak Jerzy ks. T. J., ur. w r. 1797 w Mścisławiu, wstąpił do Jezuitów na Białej Rusi w r. 1813, następnie przeszedł do prowincyi francuskiej, gdzie nosił nazwisko Palmain; w r. 1833 był w Portugalii; w 1836 profesorem prawa kanon. i teologii w Puy, następnie teol. moralnej w Brugelette i mistrzem nowicyuszów w Laval. W r. 1843 powrócił do Galicyi i był mistrzem nowicyuszów w Starejwsi. W r. 1853 przybył do Belgii i pozostawal 3 lata w Lowanium, jako ojciec duchowny. W r. 1856 znów wrocił do Galicyi i wysłany do Śremu (Szlask) tamże † w r. 1870. Napisał: Tractatus de Jure et Justitia; De Contractibus—De Censuris etc.—autograf. w Saint-Acheul 1837--8; Theses ex univ. theologia etc. Ambiani 1838, 4-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque 1893, t. IV, k. 1274).

Kumanowie, dziki szczep w polowie XI w. zamieszkujący na wybrzeżach morza Czarnego Według Szafarika ("Slawische Alterthümer" I, str. 38) byli to mieszańcy żywiolów tureckich, mongolskich i finskich. Slowianie (według Nestora i Długosza) nazywali ich Połowcami, mieszkańcami nizin, kronikarze węgierscy Kunami, nie-mieccy wreszcie Falawa, Valvi, Valwen. Omyłkowo mianowano ich także Partami. Kiedy węgierski król Salomon, z powodu niecnych rzadów 1074 r. został przez poddanych swoich wygnany, udał się do K-ów żądając ich pomocy, lecz w r 1086 i 1089 zostali oni pod Kuteskiem i Kapolskiem przez króla Władysława na głowe pobici. Pojmanych K-ów, po przyjęciu Chrześcijanizmu osiedlano w Jazygii dzisiejszej. Król Stefan H, rowneż część K-ów w swoim kraju osiedlił, skutkiem czego między nimi, skłonnymi do rabunku, a Węgrami przychodziło często do krwawych starć. W r. 1221 przybywano poslem przy Stolicy św. Schloe- lo kilku Dominikanów dla przepowia-

Szczególną gorliwością odznaczał się błog. Piotr Magyar. Misyonarzy, na swój sposób wspomagali osiedli świeżo w Siedmiogórze Krzyżacy. W r. 1227 przybył tam arbp Robert z Granu, który do r. 1229 ochrzeił, przy pomocy Dominikanów 15000 K-ów i ich ksiecia Borysa. W r. 1234 jest już wspominany

bp K-6w Teodoryk.

Król weg. Bela IV w r. 1238 sprowadził ok. 40000 rodzin K.ów, wraz z ich wodzem Kuthen'em i osiedlił ich miedzy Dunajem a Tejssa. I ci przeważnie przyjęli Chijanizm, jakkolwiek zachowali nadal dzikie obyczaje. Wegrzy podejrzywali K-ów o knowania z nieprzyjaciółmi kraju i dla tego mimo opieki króla Beli, przychodziło coraz do krwawych starć między nimi, a przybyszami; nie mniej jednak K-owie często walczyli w szere-gach węgierskich. Syn Beli Stefan 1255 r. ożenił się z kumanką Elżbietą; dzięki temu rosły wpływy K-ów, a jednocześnie i nienawiść szlachty wegierskiej pko nim. Doszło do tego, że król został oskarżony przed pżem o nadmierne sprzyjanie pogańskim K-om, Syn Ste fana Władysław IV, dla zbytniego sprzyjania K-om przezwany został Kumańczykiem. Nie bacząc ua pogaństwo wielu K-ów wynosił ich na dostojeństwa wielt K-5w wynosa ich ha doswjenstwa państwowe i dworskie. Pod wpływem legata pskiego Filipa bpa Fermo, był zniewolony wydać w Peszcie 1279 r., 23 czerw. ważne postanowienia co do K-ów. K-owie byli obowiązani wyrzec się wszelkich zabobonów, praktyk i obyczajów pogańskich i żyć na wzór wszystkich chijan, zamienić namiety koczownicze na stałe pomieszkania, uwolnić chijańskich niewolników, wreszcie nie przelewać krwi chijańskiej. Dwaj wodzowie K-ów Uzuc i Tolon, zaprzysiegli wobec cesarza i legata pskiego ścisłe przestrzeganie tych postanowień, prosili tylko o zachowanie swego ubioru, oraz prawa strzyżenia włosów i bród. Jako siedzibę otrzymali przestrzeń między Dunajem a Tajssą. Obowiązani też byli w razie wojny dostarczyć żołnierzy. Król mianowal dla nich palatyna, jako zarządcę i inkwizytora, dla przestrzegania, aby wykonywali przyjęte zobowiązania.

dania ewangelii wsród K-ów, osiadłych dal pod wpływem kumańskiej matki, w Mołdawii i wschodniem Siedmiogórzu. księcia Kumańskiego Oldamira, oraz różnych kobiet kumańskich, które oczarowały go swymi wdziękami. Z tego powodu był oskarżony przed pżem Ho-noryuszem IV, który 12 marca 1287 r. wystosował doń surowe pismo apostolskie upominające, Nakoniec nawet Lodomerowi, archpowi Granu polecono przeprowadzenie śledztwa. Gdy król z dzikiemi hordami K-ów wyruszył pko arbpo-wi, został w nocy 10 lipca 1290 r. przez wodzów kumańskich zamordowany.

> Długo jeszcze trwały zmagania się Wegrów z Kami. Ci jako szczep wojowniczy chętnie ofiarowywali swoje usłu-gi, różnym pretendentom i księciom w kraju i zagranica.Jeszcze w XIV w. 🧎 nie pozbyli się nawyknień pogańskich a w wierze chijańskiej zgola nie byli umocnieni. Współczesny kronikarz pisze o ich nieludzkich obyczajach i dodaje et comiserunt multas abominationes et scelera, quae, melius est silentio praeterire quam scribere ("Chronicon de gestis princip " u Dambergera XIII, 559). Powoli jednak kultura chijańska przenikała wśród K-ów, zwłaszcza tam gdzie mieszkali zmieszani z ludnością tuziemczą. Grzegorz XI w 1373 r. udzielił misyonarzom prawo wykonywania obowiązków proboszczowskich wśród K.ów. Cały wiek XV upłynał na powolnem zlewaniu się K.ów z ludno scią miejscową i przejmowaniu się nauka Chrystusowa. Po wieku XVI ustały juž niesnaski i odtad K-wie stanowia integralną ludność Węgier zamieszkującą Kumanię większą i mniejszą. (Por. Ray-"Annales Eccl."; A. Theiner "Monum. vet. hist. Hungariam sacram illustrantia" Roma 1859; Mailóth "Gesch. d. Magyaren" 2 Aufl. Regensburg 1852, 5 t.; Zeuss, D. Deutschen u. ihre Nachbärstenmne, München 1837). (Ch.)

Kumbakonam - bpstwo w Indyach Przednich. Erygowane w 1899 r. jako suffragania metropolii w Pondichéry, bpstwo K-m w 1906 r. na ok. 3 miljo-nów mieszkańców, liczyło 87072 katolików 513 kościołów i kaplie; 35 kaplanów-europejczyków, 12-z tubylczej ludności; 2 zgromadzenia zakonne żeńskie o 19 domach i 79 siostrach i w 79 Pomimo to Władysław pozostawał na- szkółkach uczyło się 3047 dzieci; nadto było 7 domów dla sierot. Misye w K-m prowadzi Paryskie Seminaryum misyjne, (którego por. Compte rendu..., Paris, 1907, p. 256—265 i tablice Por. też Madras Cath. Dir., 1907, p. 73..., Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1909, t. II, k. 523).

X. C. S.

Kümmel Konrad msgr, naczelny redaktor czasopisma "Deutsch. Volksblattes" i "Kathol. Sonntagsblattes", ur. w r. 1840 w Rechbergu. Napisal: Der Katholikentag von Ulm. 1891; Zweiter Katholikentag von Ulm. 1901; An Gottes Hand. 1897—900, 6 tomów opowiadania; Hinauf nach Sion. 1907, 2 tomy; Aus Gesch. und Leben. 1908, 2 tomy; inne. (Por. Keiters Kathol. Literaturkalender. 1910, str. 244).

Kuncewicz Jozafat ob. Jozafat Kuncewicz św.

Kundicz Tadeusz, jezuita, litwin z pochodzenia, ur. w r. 1747, przyjęty do Towarzystwa Jezusowego w r. 1762, był profesorem humaniorów w Wilnie. Po kasacie Zakonu K. mianowany został bpem sufraganem i administratorem dyceczyi wileńskiej. Napisał: Gramatyka języka francuskiego dla szkół. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1276).

Kuneburga św., królowa angielska i opatka, córka Pendy, króla Mercyi, który zginął w bitwie w r. 653. Wychowany w wierze chijańskiej, mimo to że ojciec jej był jeszcze poganinem. Poślubiona królowi Bernicyi Alfredowi żyła z nim w powściągliwości. Po śmierci meża, który był wzorem cnót, K. poświęciła się całkowicie Bogu. Usuneła sie tedy od świata i w wybudowanym przez siebie klasztorze w Dormundescaster oddała się na służbę Boża. Zostawszy przełożoną oblekła też w welon zakonny dwie swoje siostry Kinedridę i Kineswide, które poszly jej śladami. Wszystkie trzy siostry odbierają cześć jako Święte dnia 6 marca. Ciała ich przeniesiono później do Petersborugh. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. Paris 1850, t. II, k. 205).

Kunegunda inaczej Klnga bł. – Ur. 1224 r., córka Beli IV kr. węgiersk. i

Maryi cesarzowej greckiej. — Od najpierwszych lat okazywała znaki przyszłej światobliwości, jak to obszernie opowiada jej biograf Długosz. — Odebrawszy staranne wychowanie poślubiła 1239 r. Bolesława ks. krakowskiego, sandomiersk, i lubelskiego, zachowując wraz z nim w stanie małżeńskim czystość dozgonną; poświęcona modlitwie, umartwieniom i dobrym uczynkom.— Zbawiennie wpływała na Bolesława, by w rzadach i w sadach przestrzegał sprawiedliwości, a wobec nawały tata skiej dodawała mu mestwa, nie szczedząc na potrzeby wojenne swego ogromnego posagu. Kiedy na wiosne 1241 r. Tatarzy zbliżyli się do Krakowa, Bolesław wraz z K-a i matka swa Grzymisława schronił się do Podolińca, a gdy tu pobyt stawał się groźniejszym, skierował się na Morawy, ale że i tu nie było bezpiecznie, udał się do niedostępnego prawie zameczku w Pieninach, który stał po lewej stronie Dunajca tam, gdzie dziś most w Hodczy, jak tego dowodzą ślady fundamentów zamkowych. Powróciwszy z tego schronienia, była K-da w Krakowie, ale niedługo; Bolesław bowiem nie chcac ślubu czystości po 3 latach odnawiać kazał wywieźć K. do zamku w Nowem Mieście Korczynie. Tu prowadziła znowu życie umiarkowane, pelne heroicznych poświęceń, polecając swą sprawę św. Janowi Carzcicielowi, którego sobie za Patrona obrala. Jakoż w trzy dni po Jego święcie Bolesław przybywszy do Korczyna zgodził się na do-zgonne dziewictwo. Wojny z Tatarami, a później z Jadźwingami, Prusakami i Litwinami z którymi Konrad Mazowiecki wpadł do Polski, wypróżniły skarb; by temu brakowi zaradzić, wybiera się K. do swego ojca na Węgry. Widzac kopalnie soli w Marmoruszu, prosi K. ojca, by pozwolił wydobyte stąd bryły dostawiać aż do Polski, a gdy kr. Bela na to się zgodził, opowiada legenda, że K. zdjawszy obrączke złotą z palca rzuciła ją do szybu solnego. W powrocie K. do Polski, szły za nią wozy ładowne sola oraz górnicy wegierscy mający w Polsce czynić poszukiwania za tym mineralem. Jakoż r. 1251 odkryto w Bochni bogate pokłady soli, a kiedy wobec K. rozbito znaczny bałwan solny, potoczył się z niego pierścień złoty. Starania K. przyśpieszyły też kanonizacyę św. Stanisława bpa, dokonaną 8 września 1253 r., sku przez osobnego gońca na kilka dni poczem w roku następnym d. 8 maja przedtem, mając widzenie śś. Męczennipoczem w roku następnym d. 8 maja wobec zgromadzonych w katedrze kra-kowskiej mnogich książąt z rodu Piastów, bpów i mnóstwa wiernych, po otwarciu grobu bpi a z nimi i K. omy-li relikwie Świętego winem. Na relikwiarz, w którym złożono teraz święte szczątki, dała K. drogie nakrycie, własną ręką wyhaftowane. Dzięki temu obchodowi, a pośrednio K-e, utrwalił sie bratni związek ksiażąt piastowskich i odżyła supremacya ks. krakowskiego nad innemi dzielnicami. Ponieważ K. oddając swój posag na potrzeby publiczne zastrzegła sobie jego zwrot, a skarb Państwa był wyczerpany, przeto Boleslaw idac za rada Prandoty bpa krak. przywilejem z r. 1257 r. oddał K-e ziemię sądecką w wieczyste dziedzictwo z tem zastrzeżeniem, aby ani za życia ani po śmierci nie oderwała takowej od narodu polskiego. Dochodów z tej ziemi używała K. na kościoły i inne pobożne ofiary; szczególniejszej zaś jej hojności doświadczały zakony franciszkańskie, Sama przyjęła z rak o. Bartłomieja Mo-rawczyka habit III Zakonu św. Franciszka, co też później (r. 1274) uczynił za jej namową Bolesław Wstydliwy przyjęty do tercyarstwa przez prowincyała Franciszkanów, o. Mikołaja. Z tego zakonu miała spowiednika, wywdzieczając się za to protekcya u swego ojca, który za jej namową ufundował Fran-ciszkanom w Ostrzykomiu klasztor i kościół, przeznaczywszy go na groby królewskie.

Otrzymawszy jak wspomniano ziemię sadecka postanowiła wznieść w Sączu (Starym) dwa klasztory: jeden w zachodniej stronie miasta dla 30 Franciszkanów, drugi we wschodniej stronie dla 100 sióstr II Zakonu św. Franciszka, bogato go uposażywszy r. 1257. W dwa lata potem, kiedy Tatarzy znowu wpadli do Polski, Bolesław z K-a uchodzi na Węgry, a z powrotem K. zatrzymuje się w Starym Saczu i nadaje miastu przywilej uwalniający je, za zezwoleniem księcia, od opłat grodowych i pozwala-jący na założenie sześciu sołtystw. W r. 1266 za wtargnięciem ks. kijowskiego Swarny z resztką Jaźwierzy, K. wyprasza za wstawieniem się śś. Gerwazego i Protazego oreżowi polskiemu zwycięstwo. Wygraną przepowiedziała K. woj- dził cześć od niepamiętnych czasów K-e

kowi i obietnice od nich zwycięstwa; poczem na ścianie kla sądecki go poleciła odmalować i widzenie i zwycieztwo oraz ufundowała doroczną wotywe na podziekowanie.

Po zgonie Bolesława Wstydliwego (10 grudnia 1279 r.) ukazuje się na jego pogrzebie w kościele Franciszkanów w Krakowie, razem z siostrą swą Jolentą (ob.) w habicie zakonnym; poczem, nie przyjąwszy rządów Państwa, a zatrzymawszy jedno prawo własności ziemi sądeckiej, rozdaje wszystką swą ruchomość aż do ostatniego pierścienia na chwałę Bożą i ubogie i wstępuje ze siostrą Jolentą księżną kaliską do klasztoru w Sączu Starym. Tu nie przyjąwszy godności przelożonej nie chce się niczem od zakonnic wyróżniać, choć je przewyższa świątobliwością. Posty, dyscyplina, chodzenie boso, usługa chorym siostrom, palenie w piecu, są jej zwy-kłem i miłem zajęciem. Mieniem, które za zezwoleniem pża przy niej zostało (200 grzywien rocznie) hojnie szafuje na kościoły, ubogie, które własnym kosztem grześć każe, a na ich pogrzeb świece swemi rekami robione, posyła. R. 1287 znowu Tatarzy wpadają do Polski i ścigają Leszka Czarnego uciekającego na Wegry dwoma szlakami: na Sacz i Nowy Targ. Chroni się tedy K. wraz z zakonnicami do wspomnianego za-meczku w Pieninach, którego położenie obronne wzmocniły gęsta mgła i zamieć śniegowa. W maju 1288 r. wraca K. do sadeckiego klasztoru, nieraz później odwiedzając one swe niegdyś dwukrotne schronienie, a lud okoliczny podziś dzień opowiada legendy o Jej tam ucieczce i pobycie. Zachorowawszy we wrzaśniu 1291 r. † 24 lipca 1292 r. w Starym Sączu. Zwłoki jej pochowano zrazu w kaplicy, którą ona za życia dźwignę-ła. Cuda dziać się od razu liczne zaczęly, ale przez lat 15 nikt ich nie spisywał.

Pod koniec XVI w. Kard. Radziwill odnawiając kaplicę, szczątki K-dy w trumnie ołowianej umieścił na ołtarzu, a kard. Maciejowski przełożył je w srebrną trumienkę, własnym nakładem sprawioną. 11 czerwca 1690 r. wielebny Sluga Boży Innocenty XI pż zatwieroddawaną, a 17 grudnia t. r. zezwolił na pacierze kaplańskie i Mszę św. o bł. K-e, polecając Jej świeto ritu semidupplici w całej Polsce obchodzić. Benedykt XIII podniósł je do rzędu duplicis I classis cum oct. i polecił obchodzić w Niedzielę po 23 lipca. Bł. K, należy do Patronów polskich pierwszorzędnych, a proces kanonizacyjny został otwarty 29 lipca 1890 r.

Pierwsza biografie bł. K. napisał r. 1401 O. Stanisław franciszkanin; na tej podstawie napisał Długosz, Vita B. Kunegundis, zamieszczoną n Bollandystów. (Por. X. Stanisław Załęski, Sw. Kinga i jej hlasztor starosądecki, przedruk z Przeglądu lwowialia. skiego 1882, gdzie na str. 5 i 6 są tytuly różnych dziel o bl. K-e traktujacych. Nadto: Zywot św. R., Lwów, 1867; Leszek Janusz. Zgwot św. Kunegundy, Kraków, 1868; ks. Poplawski Aleksander: S. K. i jej siostra bł. He-lena czyli Jolenta i bł. Małgorzata, Kraków, 1881; Punkta z żywota bł. K. wypisane od kronikarzów polskich, przypomniane od OO. Franeiszkanów, Kraków, 1712, N. Sacz, 1865; Farini M., Vitae della b. Cuneg., 1716; Pamiątka 600 rocznicy zgonu bł. K., Kraków, 1892; Rosól Stanisl., Ś. K., jej klasztor i miasto Sącz Stary, N. Sącz, 1892; O. Czesław Bogdalski, Bł. K. jej żywot i dziela, Kra-ków, 1892, z 18 rycinami; Pallan Stan., S. K. w Gazecie polskiej, Czerniowce, 1892, nr. 53; Kalicki Bernard, Dwie pierwsze kobiety historyczne w Polsce: Dąbrówka i K. w Przeglądzie Polskim 1871; Wspomnienie kobiet wsławionych w Polsce (św. Jadwiga, Helena, Kuneg.) w Zorzy, Warsz. 1844; S. Z. S., Pierwszy napad Tatarów i św. K. w opowiadaniu ludu sandomierskiego w Przegl. lwowsk., 1892 (str. 202-204 i 206). Schmid W., Die K.-Sage w Ungarische Revue, 1891; Boleslai ducis cracovien, donatio terrae sandecensis consorti suae w dodatku do Gazety lwowskiej, 1857, nr. 37; tamże nr. 53, prośba Jana Kazimierza do Aleksandra VII, o kanonizacyą; Monumenta Poloniae histor. t. IV. M. B.

Kunegunda sw. cesarzowa, córka hr. Zygfryda Luksenburczyka i jego żony

Jadwigi. K. była 11-tem dzieckiem z tego małżeństwa. Wydana m. r. 998 a 1000 za ks. Henryka Bawarskiego, wraz z nim 1002 r. wstąpila na królewski tron niemiecki; była niewiastą wysoko wykształconą w naukach i sztuce i wielce doświadczona. Pomagala ona mężowi w zarządzie państwem, a w nieobecności jego, sama spełniała rządy. Podarowany jej przy ślubie Bamberg ufundowała jako bpstwo i szczodrze dotowała. W ogóle czynny brała udział w przedsiewzieciach dobroczynnych i religijnych Henryka. R. 1014 wraz z mał-żonkiem przyjęła w kle św. Piotra w Rzymie korone cesarska. Oboje malżonkowie żyli w dziewictwie, co oznajmił sam Henryk na łożu śmiertelnem mówiąc: "Hanc ecce mihi a vobis, immo per Christum consignatam ipsi Christo Domino nostro et vobis resigno virginem vestram". ("Vita s. Henrici" apud Ludewig): stwierdzają to także bulle kanonizacyjne: Eugeniusza III, dla św. Henryka i Innocentego III, dla K-y. Po śmierci Henryka 13 lipca 1024 r., złożywszy insygnia monarsze w rece nowoobranego Konrada frankońskiego, sama osiadła w fundowanym przez siebie i małżonka klasztorze Kaufungen. Tutaj żyła na równi z innemi zakonnicami prześcigając je w pobożności, pracy i poświęceniu. Zmarła, przez wszystkich czczona jako Świeta 3 marca 1039 r. Życzeniem K-dy było spocząć obok męża w Bambergu. Pobożna legenda głosi, że kiedy zwłoki K. wnoszono do cesarskiego grobu, dal się słyszeć głos z góry: "O virgo, virgini locum tribue", a zwłoki cesarza usunęly się aby zrobić miejsce świetej małżonce. Inocenty III, 3 kwietnia 1200 r. ogłosił kanonizacyę K-y. Święto jej obchodzi katedra Bamberska 3 marca jako współpatronki archidyecezyi. Częsć jej relikwi oprócz Bamberga, znajduje się w Wiedniu, Andechs, Kolonii i Lizbonie. (Por. opracowane z kroniki mnicha Bamberskiego z 1199 r. żywot p. Ludewig'a "S. S. Bamberg; Bolland. "A. A. S. S." sub 3 martii; Krammer "Admiranda vita s. Henrici et s. Kunegundis" Aug. Vind. 1770; Noel "Leben d. h. Kunegunde" Luxemburg 1856; Looshorn "Gründung u. erstes Jahrh. d. Bisthums Bamberg" München (Ch.)

Kunesch Adalbert Wacław de, nor- vants de l'Ordre de Premontré, Brubertanin w opactwie Tepl, astronom i xelles 1901, 4-0, t. II, str. 471 i nast; hydrograf, ur. w r. 1817 w Pradze, ob Catalogus Ord. Praemonstr. 1853, leczony w 1838. W r. 1841 udał się p. 133). do Pragi dla dokończenia studyów teologicznych; profesyę zakonną złożył w r. 1842, wyświęcony na kapłana w 1843. W tymże roku udał się do Buda-Pestu, gdzie pod kierunkiem konfratra o. Lamberta Mayera astronoma, oddał się studyom astronomii. Już przedtem w r 1840 z matematyki i w 1842 z fizyki złożył rigorosa w uniwersytecie pragskim. W r. 1845 powrócił do domu, lecz w tymże roku w sierpniu powtór-nie wysłany do Pragi dła dokończenia studyów astronomicznych. Niedługo potem mianowany suplentem i adjunktem astronomii w uniw. w Pradze, a następnie asystentem przy obserwatoryum w Wiedniu. W r. 1848 napisał rozprawe z filozofii i historyi powszechnej i w r. 1849 został drem filozofii w Pradze; w 1852 mianowany tamże adjunktem przy obserwatoryum astronomicznem; w 1854 roku członkiem nadzwyczajnym królewskiego czeskiego Towarzystwa naukowego, Towarzystwa geograficznego w Wiedniu członkiem zwyczajnym oraz fundatorem towarzystwa matematycznego w Pradze. W r. 1855 mianowany dekretem ces.-król. adjunktem obserwa-toryum astronomicznego w Krakowie. W 1857 profesorem astronomii żeglarskiej w akademii handl. i żeglars. w Tryeście; w 1860 - hydrografem 1-ej klasy i dyrektorem obserwat, astronomicznego morskiego w Fiume; w 1869 tamże wicerektorem ces. kr. akademii morskiej. W r. 1882 obdarzony orderem korony żelaznej 3-jej klasy i mianowany zasłużonym i pensyonowanym wicerektorem ces. kr. akad. morskiej W r. 1893 mianowany notaryuszem arcbpim; w tymże roku odbył piędziesiecioletni jubileusz kaplaństwa. 🛊 dn. 27 sierpnia 1895 r. w Grazu i tamże pochowany. Napisal Theses philosophiae et universalis historiae. 1848; Kalender für die katholische Geistlichkeit. Prag 1855, 12-o; pisał też wiele rozpraw astronomicznych w czasopismach i kalendarzach astronomicznych, nych np. w "Živa," "Czasopis česk Musea" w Pradze, w "Astronomische Nachrichten" w Altonie i t. d. (Por. Goovaerts, Ecrivains, artistes et sa- bo też od nich pochodziły, czy w jaki-

X. J. N.

Kunibert ob. Cunibert.

Kunigk Jan Jerzy ks., żył w końcu XVII w., był kanonikiem i oficyalem we Frauenburgu i administratorem bpstwa warmińskiego. Napisał Jus Culmense correctum una cum processu juris pro dioecesi Varmiensi. Braunsbergae 1711:

Künstle Karol, dr. teologii, profesor patrologii i historyi kościelnej na uniwersytecie katolickim we Fryburgu w Brysgowii, prawowierny katolik, ur. w r. 1859 w Schutterwald (ks. Badeńskie). Wygłosił zdanie dotąd nieznane o tak zwanem Comma Johanneum (ob.), t. j. ustępie, znajdującym się w I-ym Liście św. Jana (V, 7-8). Dochodzi on do wniosku (*Das-comma Johanne-um*, 1905), że comma pochodzi od Pryscyliana, który r. 380-go zmuszony był złożyć swe wyznanie wiary na Soborze w Saragossie i w niem wyraził się, że Ojciec, Syn i Duch Św. Jedno są w Chrystusie. Stąd też comma Joanneum pierwotnie brzmieć miało: "Et tria sunt, quae testimonium dicunt "in coelo: Pater, Verbum et Spiritus S. et haec tria unum sunt in Christo Jesu." Końcowe wyrazy wymazano i comma w tym kształcie, będąc zupełnie prawowierne, pozostało dotąd w tekscie Pisma Świę-

Zdanie to profesora Künstle'go głośne w swoim czasie, bo nawet u nas w czasopismach znalazło echo, jest raczej oryginalne, niż uzasadnione. Spotkało się też wsród uczonych z należną odprawą.

Z obozu racyonalistów dość surowo osadził je Jülicher (Göttingische gelehrte Anzeigen, 1905); z obozu katolickiego wykazano, że aby dojść do wniosków, z góry sobie założonych, autor nie docenił należycie dowodów strokolwiek sposób od nich zależały. Żeby | zas być ścisłym, należało dodać, że z pośród starożytnych rekopismów afrykańskich przechowały się zaledwie resztki, w Hiszpanii natomiast w wielu starych odpisach przetrwał starożytny tekst I-go Listu św. Jana (Por. Nouvelle Révue Theologique, tom 40, N. 12, Decembre, 1908; L'origine du "Comma Joanneum").

b) Pryscylian, rozumuje Künstle, pierwszy cytował comma i przytoczył je na dowód swego "panchrystyzmu trynitarnego," zatem wnosić z tego należy, że on był twórca owego głośnego ustepu.

Pierwsza część tego dowodzenia ma przeciwko sobie cytate z dziel św. Cypryana, która nie ulega watpliwości, a co najmniej jest prawdopodobną (r. 250), a wiec na wiele lat przed Pryscylianem (r. 380 czy 381). Część zaś druga dowodzenia nie jest ani jedynym, ani ściśle wypływającym z pierwszej wnioskiem, obok więc niego można inne, również uzasadnione, wyprowadzić wnio-

c) Pamietajmy, że Pryscylian raz tylko przytoczył Comma i to w kształcie odmiennym, niż ten, który znajduje się w Biblii Sykstyńskiej, a mianowicie: "Tria sunt, quae testimonium dicunt in coelo: Pater, Verbum et Spiritus, et haec tria unum sunt in Christo Jesu." Formula haec tria w zastosowaniu do osób Trójcy Świętej nie zawiera w sobie nic zdrożnego, ani heretyckiego. W rodzaju nijakim tria spotykamy czesto w dzielach św. Augustyna (Ipsa tria simul, Patrem et Filium et Spiritum Sanctum," Migne, Patres Latini, 42,930, por. col. 941, 942, 953), oraz u św. Grzegorza z Nazyanzu (οδτε τὰ τρὶα ώρ ἕνα, Migne, Patres Graeci, 35,750, por. 36,144 et 418).

Dodatek in Christo Jesu niekoniecznie i nie zawsze należy tłumaczyć w sensie heretyckim, gdyż spotykamy go w ustępach, posiadających sens całkowicie prawowierny, jak to cytuje sam prof. Künstle. Jeżeli więc formula sama w sobie nie zawiera myśli heretyckiej, ani też jej z konieczności w tym sensie wykładać nie potrzebujemy, to nie możemy twierdzić, nie mając ku na potwierdzenie swych heretyckich zdań przywodził ustęp, który można rozumieć tak nieprawowiernie, jak i prawowiernie.

- d) Nadto gdybyśmy utrzymywali, że Pryscylian formule tej nadawał sens heretycki, a więc głosił, że wszystkie trzy Osoby są jedną Osobą w Chrystusie, z czego wypływalby blad Patrypasyonistów, iż Bóg Ojciec cierpiał na krzyżu wraz z Synem Bożym; to wtedy Pryscylianowi przypisywalibyśmy sprzeczność w dowodzeniu. Gdyż, zacytowawszy comma, przechodzi do szczegółowego wykładu swej nauki, przyczem wzraźnie rzuca anatemę na Patrypasyonistów. Niepodobna więc zgodzić się na to, żeby określał heretyckie zdanie w formule niedość jasnej, a poniżej najwyraźniej to samo zdanie odrzucał i pietnował.
- e) Pryscylian swoją apologię nie w tym celu napisał, aby z Ojcami, zebranymi na synodzie, staczać walki, lecz aby od nich uzyskać świadectwo prawowierności. Pisze bowiem: "Et ideo, beatissimi sacerdotes, si satisfactum... et Deo putatis et vobis, dantes testimonium veritati invidia nos malivolae obtrectationis absolvite..." (Edit, Schepss, p. 33). Czyżby wiec mógł spodziewać się, że otrzyma żądane zaświadczenie, przedstawiając Synodowi sfabrykowany przez siebie ustęp, jako tekst Listu Janowego? A to tem więcej, że pomiędzy zarzutami, mu stawianymi był i ten, iż posługuje się apokryfami, jako P.s-mem Świętem. Mógł więc z góry być przygotowanym, że uwaga jego sędziów zwróci się przedewszystkiem do jego cytat biblijnych.
- Wreszcie prof. Künstle nadaje cytacie owego Comma szczególniejsze znaczenie, którego ono w rzeczonej apologii wcale nie posiadalo. Ustep ten przywiedziono pomiędzy innymi wyjątkami z Pisma Św., nie czyniac przy nim żadnych uwag, i możnaby go stamtąd usunąć, nie nadwyrężając w niczem treści.

Za tem, że Pryscylian mógł cytować Comma w warunkach, tylko co wyłuszczonych, świadczy wymownie, iż ustęp ten w owych czasach, t. j. roku 380-go, nie uchodził wcale za apokryf, lecz że emu dowodów niezbitych, że Pryscylian go powszechnie uważano za składowa

Oprócz wspomnianego dzieła Das Comma Johanneum. 1905 K. napisał jeszcze: Hagiogr. Studien über die Passio Felicitatis cum VII tiliis. 1894; Zwei Dokumente zur altchristl. Militärseelsorge. 1900; Eine Bibl. der Symbole u. theolog. Traktate. 1909; Antipriscilliana, dogmengeschichtliche Untersuchungen u. Texte aus dem Streite gegen Priscillians Irrlehre. 1905; Die Legende der drei Lebenden u. drei Toten u. der Totentanz. 1908, i inne.

## X. A S.

Kunstmann Fryderyk, kanonista i historyk niemiecki, ur. w r. 1811 w Norymberdze, wyświęcony na kapłana w 1834, został nauczycielem religii w Monachium w r. 1839, nauczycielem religii księżniczki Amelii Brazylijskiej w Lizbonie od r. 1842-1846, profesorem prawa kanonicz. w jurydyczn. fakult. uniw. w Monachium w 1848. + w r. 1867 tamże. Napisał: Die Kanonensammlung des Remedius v. Chur. 1836; Die gemischten Ehen unter den christ, Konfessionen Teutschlands, 1839; Grundzüge eines vergleich. Kirchenrechts der christl. Konfessionen. 1867 i t. d. Nadto umieścił wiele rozpraw p świeconych historyi missyj i wynalazków w specyalnych czasopismach. (Por. Buchberger, Kirchl. Handlexik. 1908, k. 525).

Kunz Franciszek Ksawery ks., kanonik, pedagog, regens seminaryum, od r. 1888 redaktor czasopisma "Biblioth, der kath. Päd., " ur. w r. 1847 w Hergiswil w Szwajcaryi. Napisal: Katechismus des hl. Thomas von Aquin. 1882; 1899, wyd. 2-ie — tlumaczenie; Jakob Wimpheling, 1882; Lesebuch für die Oberstufe der Primarschulen, 1884—89; Gersons Iraktat von der Führung der Kleinen zu Christus. 1886 - tlumaczenie; Pädagogische Blumenlese aus Brants u. Geilers Schr. 1892; Fünf Volks- u. Kinderkatechismen aus dem M. A. 1899, tlum.; Zur Würdigung der Herbart - Ziller-schen Päd. 1900; Gersons Leben u. pädagog. Schrift. 1904, tłumacz.;

i autentyczną część I-go Listu św. lehre. 1906; Rayneris Pädagogik. Jana. 1908, tłumacz. (Por. Keiters Katholischer Literaturkalender. Essen-Ruhr. 1910, str. 245).

> Künzer Franciszek Ksawery ks., ur. w r. 1819 w Neisse, po ukończeniu gimnazyum kształcił się w teologii i prawie, został drem teologii, następnie jako kapelan pracował we Wrocławiu, gdzie dał się poznać podczas epidemii jako gorliwy pasterz dbający o zbawienie dusz; następnie pracował na stanowisku starszego kapelana w Berlinie i t. d. Przez czas krótki był probosz-czem w Schwiebus, następnie przeszedł jako kanonik i kaznodzieja katedralny do Wrocławia. Liberalne przekonania K-a w sprawach religijnych były powodem konfliktu z władzami duchownemi. Pracował też na polu parlamentarnem. W ostatnich latach życia oddał się więcej pracy literackiej. † w r. 1881 we Wrocławiu. Napisał m. i. Die laure. tanische Litanei,, in 31 Kanzelvor-trägen. Regensburg 1860; Das Kreuz. 1861, wyd. 2-ie—kazania pasyjne; Ave Maria. 1862, wyd. 2-ie, 2 tomy; Christologische Predigten. Regensburg 1864; Der röm. Katechismus... in Kanzelvorträgen. Tamże 1866-70, 5 t.; Maria, unser Vorbild in der Nach-folge Christi. Tamže 1873, i w. in. (Por. Schäfler, Handlexik. der kath Theologie. Regensburg 1883, t. II' str. 690).

> > X. J. N.

Kupiński Szymon, jezuita, rusin, ur. w Galicyi w r. 1674, wstapił do nowicyatu w 1690, był kaznodzieją, profesorem filozofii i teologii, rektorem kolegium w Jarosławiu. † w Krakowie w r. 1752. Zostawil w rekopisie Miracula et gratiae S. Stanislai Kostka S. J. (Por. Brown, Biblioteka. str. 247; Sommervogel, Bibliothèque. 1893, t. IV, k. 1278).

Kurczewski Jan ks. ur. 1854 r. w Daniuczewie, pow. Szwięciańskiego, gub. wileńskiej, w r. 1874 wstąpił do seminaryum wileńsk., w r. zaś 1877 wystany do akad. duch. Petersburskiej, ukończył ja 1881 r. ze stopniem magistra teol. Tegoż r. wyświęcony na kaplana, został pädagog. Schrift. 1904, tłumacz.; prof. seminaryum, gdzie wykłada prawo Grundriss der allg. Erziehungs-kanon., homiletykę i hist. Kła. Jedno-

bożeństwa w języku rosyjskim zostaje 1886 r. z zajmowanych stanowisk uwolniony i otrzymuje małe probostwo w Kiemieliszkach. W r. 1889 przenie-sicny na probostwo św. Jakóba w Wilnie z ogromnym nakładem pracy restauruje ten blizki ruiny kł. W r. 1898 zostaje kanonikiem kapituły wileńskiej, w nastepnym roku przechodzi do konsystorza, usunawszy się z probostwa 1900 r. otrzymuje prelaturę katedralną. Od r. 1901 obejmuje ponownie profesure w seminaryum, a zarazem do r. 1904 pełni obowiązki oficyala. Ojciec św. w nagrode jego zasług nadaje mu tytuł protonotaryusza aplskiego. K. od kilku lat jest kaznodzieją katedralnym. Jako mówca zażywa wielkiej i zasłużonej sławy, to też towarzyszył bpowi Roppowi w wizytach dyecezyalnych porywając tlumy urokiem namaszczonego słowa. Całą duszą poświęcił się uporządkowaniu archiwum katedralnego, w którem odnalazł nieocenione skarby do dziejów Wilna, dyecezyi i bpów wileńskich. Pracował też literacko, a zwłaszcza napisal "Kazania świąteczne", Warszawa, 1897, 8-a; "Kazania przygodne", t. I, II. Tamże 1899—1901, 8-a; "Ja matka pięknej miłości, nabożeństwo majowe", Wilno, 1899, 16-a; "Wykład Przenajświętszej Ofiary Mszy św. w 30 naukach niedzielnych". Tamże 1899, 8-a; "Nauka o Jubileuszu" r. P. 1900. Tamże 1900; "Rozmyślania o ta-jemnicach Różańca"; "Gospodarz i sługa wobec prawa Bożego", 1906; "Kościół zamkowy czyli katedra wileńska", Wilno, 1908, 8-ka; Toż samo t. II, 1910, i inne. Pisze też wiele cennych artykułów do "Encyklopedyi Kościelnej" i "Podręcznej Encykl. kościelnej", zwłaszcza tyczących się dziejów Kła na Litwie. Artykuly te sa tem cenniejsze, że autor pracowicie wybiera z archiwów klnych szczegóły, które zupełnie dotad byly nieznane. (Por. Okret, Rocznik naukowo-literacki, Warszawa, 1905, 8-0, str. 145; Estreicher, Bibliogr. polska, Kraków, 1907, t. II, str. 396)

z Kurdwanowa Jakób, bp płocki; po ukończeniu akademii krakowskiej był

cześnie jest kapelanem w progimnazyum ke prawa, gdzie otrzymał stopień dra. żeńskiem. Za nieprzyjęcie książek do na- Dla swej biegłości w prawie mianowany audytorem sadu nadwornego pskiego. Pż Bonifacy IX mianował go bpem płockim w r. 1399. Był posłem na sobor pizański r. 1409 i konstancycński r. 1415. Był obecny na synodzie prowincyonalnym w Kaliszu r. 1420; sam zwołał takiż synod do Płocka w r. 1423; uchwały tego synodu spisane na pergaminie znajdowały się w bibliotece Załuskich. K. towarzyszył także królowi na wyprawę pko Krzyżakom r. 1410 i na zjeździe herodelskim. † w r. 1425 w Kurdwanowie. (Por. Wiszniewski, hist. lit. polsk. t. V, str. 86-88; Orgelbranda, Enc. powsz. 1901, t. IX, str. 75).

> Kurdwanowski Jan Franciszek, sufragan warmiński, bp Marocco, proboszcz warmiński, kanonik warmiński i krakowski, wychowanie odebrał w domu Jana Klemensa Branickiego, chorażego kor. † w r. 1730. Wydał drukiem Kazania niektóre... na różdych miejscach, w różnych okazyach miane i t. d. Brunsberga 1724, in fol.; Kalisz 1728, fol., wyd. 2-ie. (Por. Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. t. II, str. 210; Jocher, Obraz bibl.-hist. nauk. Wilno 1842, 8-a, t. II, str. 406 i 477).

> Kurdys Floryan ks. współczesny, napisal: Zbiór nabożeństwa dla wygody wiernych katolików. Kraków 1884, 12 a, wydanie 2 ie; Appendix ad Martyrologium Romanum in qua exhibentur Patroni ordinis s. Pauli I eremitae. Cracoviae 1886, fol.; Instrukcya jak postępować w przyjmowaniu aspiranta do nowicyatu 00. Paulinow, jak się zachować podczas jego nowicyatu i jakie formalności wzgledem jego professyi uzupełnić potrzeba. Tamze 1887, 8-a; Festa nec non offi-cia propria sanctorum patronorum or-dinis Sancti Pauli Primi Eremitae etc. Cracoviae 1893, 8.o; Missae patronorum ac festorum propriorum ordinis s. Pauli I Eremitae. Tamże 1894, fol. (Por. Estreicher, Bibliografia pols. XIX stulecia. Krak. 1907, t. II, str.

Kurfirst (elektor). K-ami nazywano w proboszczem w Białej. Porzuciwszy star. Niemczech tych, którym przysługiwaprobostwo udał sie do Bononii na nau- lo wyłączne prawo wybierania niemieckiego króla (Kürren). U większości kurkanclerza z siedziba w Regensburguszczepów niemieckich w epoce wedrówek narodów, królowie byli wybieralni lecz tylko z rodu królewskiego. Wybory te rôżne miały formy i brali w nich udział już to książęta, już wybitniejsi ze szczepu, już sam król za życia za zgodą wpływowych dostojników naznaczał z pośród synów swego następcę. Wyborcy zjeżdżali sie już to sami, już w otoczeniu licznych hufców, które wyborowi przyklaskiwały lub wyrażały swoje niezadowolenie. Kto jednak miał należeć do grona wyborców długo i ściśle nieokreślono; decydował tu raczej wpływ i potega, niż stan. Pierwsza wzmiankę o ustalonych wyborcach ok. r. 1196, czyni z okazyi wyboru Henry-ka IV Brito, gdy pisze: "Est enim talis dynastia Teutonicorum, ut nullus regnet super illos, ni prius illum eligat unanimis cleri procerumque voluntas," Annales Stadenses do r. 1240 mówia: "Ex praetaxatione principum et consensu eligunt imperatorem (Archiepiscopus) Trevirensis, Moguntinus et Coloniensis... Palatinus elegit, quia dapifer est, dux Saxoniae, quia marscalus, et margravius de Brandenburg, quia camerarius, rex Bo hemiae qui pincerna est, non eligit, quia Teutonicus non est." Tomassini na tei zasadzie twierdzi, że w tym czasie ustalona zostala liczba 7 kurfirstów (elektorów). (Vetus et nova discipl. Eccl. Pars 3, I. 1, c. 30 n. 18). Od tego czasu monarchowie lub też elektorowie często odwołują się do pży wrazie sporów wynikłych na tle wyborów. Inocenty X zaprotestował pko powolaniu 8-go elektora w osobie protestanckiego Pfalegrafa Karola Ludwika. Wszelkie watpliwości co do praw Kurfirstów i w ogóle procedury wyborów zostały uregulowane przez złotą Bullę Karola IV przyjętą na sejmach w Norymberdze. 10 stycz. 1356 r. i Metzu 25 grud. t. Kurowski Franciszek Ksawery, ur. r. Ces. Leopold I przyznał godność elek- 1796 w Warszawie, kształcił się w Wartorska ks. Ernestowi Augustowi hanowerskiemu za pomoc udzieloną pko Tur kom. Ci dziewieciu elektorów jedyny raz wystąpili w komplecie przy wyborze Józefa II 1764 r. Na mocy pokoju w Lunevillu (1861 r.) i orzeczonej tam sekularyzacyi, elektorowie Kolonii i Trewiru utracili prawa zwierzchnicze, a tem samem i godność kurfirstów. To samo krotnie obierany rektorem i prowincya-arbp moguncki, któremu nadano tytuł lem Pijarów. Umarł w Warszawie 1857

Na mocy tegoż pokoju otworzono 4 nowe elektorstwa: Wurtenberg, Badenia, Hessen - Kassel i Saleburg; to ostatnie jako świeckie dla ks. Toskańskiego. chwila ustania dawnego panstwa nie-mieckiego (6 sierp. 1806 r.) przestały istnieć i godności kurfirstów. Zachowal ja tylko ks. Hessen-Kassel do chwili aneksyi przez Prusy 1866 r. Weltgesch. (Por. Kiesel, 808, 879, 1055).

(Ch.).

Kurkowe bractwa ob. Bractwa strzeleckie.

Kurlandva ob. art. In flanty.

Kurnet Schehwan (Sciahuan). Kollegium - siedziba bpa maronickiego w obwodzie Bakasfaja w prowincyi Kesruan dyecezyi Cypru (dioecesis Cyprensis Maronitarum). Ob. art. Cypr pod względem kościelnym. Por. też Werner, S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 159 -160).

Kurowski Antoni ks. T. J. ur. w Przemyślu w r. 1811, przyjęty do Towarzystwa w r. 1831, był prefektem pensyonatu w Tarnopolu. W r. 1857 został wysłany do kolegium w Metz dla dawania opieki młodym Polakom tam się znajdującym, † w Nancy w r. 1863. Napisal: Zywot Św Stanisława Kostki... dla użytku młodzieży Opisany... Kiaków 1840, 8-a; Vita et mors glo-riosa R P Menciński. Metz 1858, 8-o; Wzór świątobliwości Swięty Stanisław Kostka Tow. Jez. w dziesięciu uwagach... Berlin 1859, 18 a. (Por. Sommervogel, Bibliothèque, 1893, t. IV, k. 1278).

szawie i Wiln'e na aptekarza, 1819 r. wstapił do Pijarów w Łukowie, skad przeniesiony do kolegium warszawskiego, uczeszczał na przyrodę w uniwersytecie, i był nauczycielem historyi naturalnej w szkołach pijarskich. W 1823 r. został kapłanem, magistrem filozofii, profesorem na Zoliborzu, później kilkaperyodycznych: "Alleluja," "Pamiętnik religi no-moralny," "Przyjaciel ludu" i w gazetach warszawskich. Oddzielnie wydał: Wiadomość historyczna o kościele księży Pijarów w Warszawie, 1836; Wiadomość historyczna o kościele metrop, warszawskim św. Jana 1841. W rekopiśmie zostawił materyaly do historyi Warszawy p. t. Pamiątki Warszawy; nadto Rzecz o chemii w Polsce w "Programie szkolnym" na r. 1826.

X. S. G.

Kurowski Mikołaj, arcybiskup gnieźnieński, ur. około r. 1355 w Kurowie pod Bochnia, kształcił się w Krakowie, i w Pradze, gdzie 1385 r. otrzymał stopień bakalarza filozofii, a 1389 r. mistrza nauk wyzwolonych. Powróciwszy do kraju 1389 r. powołany był na dwór Jagielly, jako protonotaryusz w kancelaryi króla. W 1393 r, został kantorem gnieźnieńskim; na żądanie Jagielly kapitula poznańska obrała go w marcu 1394 swoim biskupem, a bulle prekono. nizacyjną od pża Bonifacego IX, za wstawiennictwem króla, otrzymał dopie-ro 20 sierp. 1395 r. Po śmierci Hen-ryka ks. lignickiego również za usilnem staraniem Jagielly K. przenosi się na biskupstwo kujawskie, prekonizowa ny bulla z d. 16 kwietnia 1399 r. K. jako bp kujawski zajmuje się czynnie wykonaniem testamentu Jadwigi i szkolnictwem w swojej dyecezyi. Zwołał 1402 r. synod, którego uchwały omawiają pasterzowanie kapłańskie, podniesienie poziomu naukowego kandydatów do stanu duchownego. 23 stycz. 1402 r. pž potwierdza wybór kapituły gnieźnień skiej, na życzenie Jagielly, wynoszący K-go na arcybiskupstwo gnieźnieńskie. K. zostawszy arcybpem utrzymał jesz-cze przez lat 2 biskupstwo kujawskie. K. jako arcybp zajmuje się sprawami publicznemi; z tych najważniejszem jest dwukrotne poselstwo do Krzyżaków w r. 1408 i 1409. K-mu przypisuje Długosz wybuch wojny między Polską a Zakonem, na jaka oddawna zanosiło się. Na czas wojny Jagiełło mianował K-go swoim zastępcą w państwie z tytułem wikaryusza generalnego Królestwa, a te rządy zastępczo spełniał K. aż do koń-

r. Prace swoje drukował w pismach sto towarzyszył królowi. W 1406 r. d. 20 maja zwołał synod prowincyonalny do Kalisza, na którym episkopat polski oświadczył się przeciw antypapieżowi Benedyktowi XIII (Piotr de Luna) i wydał uchwały, nakazujące zwoływanie synodów dyecezyalnych co 3 lata, polecajace bpom czeste wizytacye swoich dyecezyi. K. umarł w Ropczycach 7 września 1411 r., pochowany w katedrze gnieźnieńskiej. (Por. ks. J. Korytkowski, Arcybiskupi gnieżnieńscy, t. I, 1888, Poznań; Karbowiak, Dzieje wychowania i szkół w Polsce w wiekach średnich, t. II; ks. Jan Fijalek, Ustalenie chronologii biskupów włocławskich w "Przewod. nauk lit." 1894).

X. S. G.

z Kurozwęk Krzesław, biskup kujawski i kanclerz koronny. Ur. się w Chodowie, był dziekanem krakowskim, a 15 lut. 1484 występuje jako kanclerz koronny. W r. 1486 towarzyszy królowi Kazimierzowi Jagiellończykowi na Litwe, jako poseł stanów koronnych, w celu wezwania panów litewskich do rady i pomocy Koronie przeciw groźnej Turcyi. W 1490 r. jedzie, wysłany przez króla do Wegier na elekcyjny sejm, po śmierci Macieja Korwina, by doprowadzić do skutku wybór Jana Olbrachta na króla wegierskiego, choć misya ta była bez pożadanego rezultatu. Dzięki poparciu Jana Olbrachta K. został bpem kujawskim, obrany przez kapitule 2 czer. 1494 r. i prekonizowany we wrześniu przez Aleksandra VI, odbył ingres 4 stycznia 1495 r. Pieczęć kanclerska do śmierci zatrzymał. Jako biskup odznaczał aię wielką gorliwością. Zwołał synod prowincyonalny w Sobkowicach w archidyakonacie pomorskim. Wystawił kościół w Szańcu i założył tam probostwo. K. umari w Wolborzu 5 kwiet. 1503 r., pochowany w katedrze włocławskiej. (Por. Fapée, *Polska i* Litwa na przełomie wieków średnich; Zakrzewski W., Rodzina Łaskich; "Ateneum" 1891 r. Jan Łaski arcyb. gnieżnieński).

X. S. G.

z Kurozwek Zawisza, biskup krakowski, ur. się w Kurozwękach w wojew. sandoimerskiem, kształcił się we Włoca wojny. Brał udział w zjazdach, czę-szech i tam obrał sobie stan duchowny.

Został w 1344 r. kanonikiem i archi Deipara libera a debito peccati originadyakonem krakowskim w 1366 r. Ka- lis, ib. 1677. zimierz W. używał go do ważnych funkcyi, był jednym z kompilatorów statutu żupnickiego. W 1370 zostaje kustoszem wiślickim, potem proboszczem N. M. Panny w Krakowie, głową stronnictwa małopolskiego, najsilniejszym filarem stronnictwa rządowego. Był doradca królowej Elżbiety Łokietkówny, a od 8 paźdz. 1371—73 r. podkancierzem, następnie kancierzem krakowskim. Zawisza w polityce jest uczniem Kazimierza W., dopomaga król. Ludwikowi do obalenia dokumentu z r. 1355, wykluczającego linię żeńską od dziedziczenia korony; za jego radą miał król Ludwik zamknąć bramy miasta i zmusić oporną szlachtę do uznania sukcesyi jego córek za cenę Przywileju Koszyckiego. Droga kompromisu został 4 marca 1380 r. obrany przez kapitułę bpem krakowskim i konsekrowany przez Dymitra, arcybpa Ostrzychomia. Umarł 12 stycznia 1382 r. i pochowany w Krakowie. Zawisza ufundował przy katedrze krakowskiej instytucyę 7 mansyonarzy dla śpiewania psalmów na cześć N. Maryi Panny. Kościół parafialny w Chodowie. (Por. Janko z Czarnkowa, Kronika; Monumenta Poloniae, Bielowskiego; Długosz, Historia i Vitae Episcoporum Cracoviensium; Szajnocha, Jadwiga i Jagiełło t. I.; Szujski Jozef, Ludwik wegierski i bezkrólewie po jego śmierci).

X. S. G.

Kurski Maciej Maryan, bernardyn, był definitorem prowincyi N. Panny Anielskiej w Poznaniu, Król Jan Kazimierz mianował go bpem bakońskim na Wołoszczyznie 1649 r., prekonizowany 1651 r. Niedługo tam przebywał, objął bowiem sufraganię poznańską około r. 1660. Oddany praktykom świętobliwego żywo-ta; miał wielkie nabożeństwo do Niepokalanego Poczęcia N. Maryi Panny, więc na jej cześć pisał dziela po łacinie, Umarł 1681 w Poznaniu, pochowany u Bernardynów. Napisał: Propugnaculum Mariani honoris seu tractatus pro Immaculata Conceptione B. M. V. ex Scriptura, doctoribus et concilias, Posnaniae 1666; Opuscula varia contra; adversurios tidei catholicae, ib. 1672 Altare Dei privilegiatum seu Virgo

Kursywne pismo ob. Pismo.

Kurzeniecki Marcin T. J. kaznodzieja i pisarz religijny ur. 11 list. 1705 r. Był rektorem nowicyatu nieświeskiego. Umarl w Nieświeżu 1768 r. Napisal wierszem: Wykład pisma św. starego i nowego Testamentu... wydane po śmierci autora w Nieświeżu 1769 r.; Nauki z ewangelii na niedziele i świeta Kła greckiego w unii w Kłem rzymskim zostającego do pojęcia prostego ludu ulożone etc., Wilno 1751; Rozmowy kapelana albo teologa nadwornego z ojczystym panem i t- d. Wilno 1752; Rezolucya sumienia penitentowi statyście od spowiednika dana,.. Warszawa 1758. (Por. Hurter, Nomenclator Lit. t. III, p. 84).

Kurth Godfryd, historyk belgijski, ur. w r. 1847; od r. 1872 jest profesorem w uniwersytecie w Liège. Dal sie poznać szczególniej przez swe prace z filozofii historyi. Z prac K a najcenniejsze są: La frontiere linguistique en Belgique etc. Bruxelles 1896. I. 12-0; Les origines de la civilisation moderne. 1886; wyd. 2-ie 1890—najlep-sza ta praca K-a jest i w przekładzie polskim; Clovis. 1896, 4-o; 1900, wyd. 2-ie pomnożone, 2 tomy; Histoire poetique des Merovingiens. 1894; Sainte Clotilde. Paris 1897, 12-0; Saint Boniface. Tamže 1902, 12-0; L'Eglise aux tournants de l'histoire. Bruxelles 1900, 8 o; znakomite konferencye; Notger de Liège et la civilisation au X siecle. 1905, i inne. K. przyczynik sie wiele do rozwoju demokracyi chijańskiej w Belgii. (Por. Blanc, Diction-naire de la Phil. Paris 1906, 4-0, k. 738; Tenže, Répertoire bibliogr. 1902, 8-0, str. 215, 419. Por. też rozprawe A. Godefroid Kurth, prof. à l'Univ. de Liège. A l'occasion 25 anniv. de la fondat. de son cours pratique d'hi-stoire. Liège).

X. J. N.

Kurya Rzymska. I. Nazwa ta obejmuje zbiór różnych dykasteryj, któremi posługuje się Papież w rządach Kła powszechnego. Do K. Rz. zatem nie należy ani Wikaryat Rzymski (Vicariatus Urbis), stanowiacy organ lokalny dla dyecezyi Rzymskiej, ani t. zw. Familia Pontificia, będąca jak gdyby honorowym dworem Papieskim, pozbawionym wpływu na bieg spraw klnych.

II. Rys historyczny. Kurya Rz. formowała się stopniowo. W pierwszych trzech wiekach ery chrześcijańskiej Kł, nurzając się w potokach krwi meczenników, nie miał możności myśleć o swej organizacyi. Prymat Bpa Rzymskiego, który zresztą nigdy nie był po-dawany w wątpliwość, rozciągał się wprawdzie poza granice Rzymu, lecz zaznaczał się nie tyle w kierunku administracyjnym, ile raczej w dogmatycznym. Prosta też była ówczesna organizacya władzy centralnej Kła, nie wiele różna od tej, jaka istniała przy innych biskupstwach. Stanowiła ją rada, zwana "presbyterium", składająca się z kapłanów i dyakonów, którzy prócz funkcyj administracyjnych, mieli piecze nad duszami wiernych. Kaplani byli przydzieleni (incardinati) do ognisk kultu, zwanych tytułami (tituli), dyakoni zaś czuwali nad funduszami gminy, pomagając równocześnie kapłanom w katechizacyi i administrowaniu Sakramentów.

Z końcem II w. presbyterium Rzym skie musiało odpowiadać na różne konsultacye, skierowane do Rzymu "propter potiorem principalitatem", jak się wyraża slynny bp Lyonu, św. Ireneusz. Nie dziw zatem że już w połowie następnego stulecia, względnie było ono bardzo liczne: skladało się bowiem z 42 kapłanów, 7 dyakonów, tyluż subdyakonów, 42 akolitów i 52 kleryków niższych stopni. Zjednało też sobie szeroki rozgłos dzięki swej wiedzy i roztropności. Jego decyzye stanowily wyrocznie w calym Kle i nieraz, jak nprz. w sprawie pojednania z Kłem apostatów i upadłych (lapsi) bywały ogłaszane wiernym jako prawo obowiązujące (*Patr. Lat.* t. IV, col. 307—324. Epist. XXX, XXXI).

Z tego to pierwotnego presbyterium w drodze stopniowej powolnej ewolucyi wyłoniła się Kurya Rz. jako organ odrębny od Kapitul Rzymskich Vicariatus urbis. Pierwszych śladów tego zróżniczkowania można się dopatrzeć na poczatku IV w., kiedy Chrze-

kresie spraw duchownych przyznano władze podobną do tej, jaką posiadali Cesarze w rządach doczesnych; dano mu za rezydencye palac Laterański, do którego się przeniósł z kryjówek przy dro-dze Appijskiej; otoczono Go zewnętrznym splendorem i dworem, zwanym odtad "Auditorium Lateranense", na wzór "Auditorium Imperatorum" Cezarów (Gasparini, S. Consistorii advocat. De auditorio imperatorum eorumque familiaribus et comitibus, Romae 1866. Card. Pitra, Analecta novissima p. 67 ss). Rzecz prosta, że wobec takiej zmiany presbyterium Rzymskie musiało jeszcze bardziej urość w znaczenie. W skład jego, prócz dotychczasowych kaplanów i dyakonów, weszli również biskupi, pasterze przyległych dyecezyj, sutragani Metropolity Rzymskiego-Papieża, któremu pomagali w wewnętrz nym zarządzie Rzymu, pełniąc kolejno przy jego boku tygodniowe dyżury. Stąd nazwa "episcopi hebdomadarii", nadawana im niekiedy. Pierwsze miejsce wśród nich zajmował bp Ostyi i z tego tytułu przysługiwał mu przywilej noszenia paliusza i konsekrowania nowego Papieża, jeśli elekt nie posiadał święceń bpich. (Por. Lucius Lector, Le conclave, ch. VII). Współcześni bpi suburbicarii od tych właśnie dawnych hebdomadaryuszów wywodzą swój początek. Z liczby kaplanów około 30-tu miało powierzona sobie pieczę kościołów tytularnych, czyli parafialnych, a prócz tego czesto i kościołów filialnych, zależnych od jednego z tytułów. Związek, łączący rektorów filij z parafia, również zwał się incardinatio, oni zas sami-presbyteri cardinati lub presbyteri cardinales w odróżnieniu od bpów podmiejskich, których oznaczano mianem episcopi-cardinales.

Obok podziału na tytuły czyli parafie Rzym był rozezłonkowany na 7 dyakonij. Dvakonie tworzyły coś podobnego do dzisiejszych biur dobroczynnych: w nich koncentrował się zarząd klnego mienia, przeznaczonego na opatrywanie potrzeb ubogich. Prócz tego pod ich kierunkiem znajdowały się szkoły, one też sprawowały pieczę nad katakumbami i cmentarzami (Lector l. c. p. 242; Gide, Du droit d'associations en matière religieuses). biegiem czasu do każdej dyakonii ścijanizm z prześladowanego stał się wcielono kaplicę, w której dyakoni glo-wyznaniem panującem. Papieżowi w za- sili Słowo Boże i uczyli prawd wiary

nalom-dvakonom.

Otóż ci wszyscy wymienieni cardinales: episcopi, presbyteri i diaconi stanowili czolo Audytoryum Laterańskiego i główny organ administracyjny; gdy zaś obradowali wspólnie, jako korporacya, pod przewodnictwem Papieża, miejsce, w którem się zbierali, a potem i samo to zebranie zwano "consistorium". Na Konsystorzu nie ograniczano sie do zalatwiania spraw ogólnych. Prócz tego sądzono tam jeszcze sprawy poszczególnych klów, otrzymane od bpów i me-

tropolitów w drodze apelacyi. Odrebny od Presbytervum odłam Kuryi stanowiła reprezentacya Papieska przy osobie Cesarza i w większych prowincyach klnych. Ambasador Ojca sw. na dworze Cesarskim zwał się po grecku Apokryzvarcha, po lacinie zaś Responsalis, czyli pośrednik w odpowiedziach, ponieważ jego zadanie polegało na komunikowaniu Cesarzowi listów Papieskich, a Papieżowi -- cesarskich. Przedstawiciele Papieża w prowincyach klnych zwali się natomiast Wikaryuszami, lub Legatami Apostol. (ob.). Poczynając od VI wieku wywierali oni wielki wpływ na sprawy klne, lecz z postępem centralizacyi, na schyłku sredniowiecza, zaczeli znikać z widowni. Rzecz prosta, funkcyonowanie całej tej skomplikowanej maszyneryi administracyjnej wymagało odpowiedniej kancelaryi i archiwów. To też istniały one już wtedy, pozostając pod kierownictwem dyakonów, zwanych palatini, których później zastąpiono przez notaryuszów, tworzących korporacyę z Primiceriuszem (primus in na czele. Primicerius, prototyp dzisiejszych kanclerzy (ob. Kanclerz Kuryi Rz.), podpisywał bulle, zredagowane przez swych podwładnych. Ci ostatni z biegiem czasu ustąpili miejsca t. zw. Abrewiatorom de parco maiore (ob. Abbrewiatorowie), których Pius X skasował. W zależności od Primiceriusza pozostawali: Secundarius (jego przyboczny sekretarz), Scrimariusz (archiwista i bibliotekarz), Arcarius (kasyer), Sacellarius (zakrystyanin), w sprawach zaś sądowych pomagał mu: Nomencla-

Taka organizacya centralnego rządu

tor (protokólista) i defensor.

Niektore z tych kaplic przetrwały dotąd W. (590—604), jednego z twórców "Pa-i bywaja wyznaczane jako tytuł kardy- trimonii S. Petr." Z powstaniem Państwa Papieskiego zakres czynności dawnego arcariusa zwiekszył sie na tyle, że okazała się potrzeba przekształcenia tego urzedu na ciało zbiorowe, złożone z Defensorów. (Card. Pitra l. c. c. I; ob. art. De-fensor E-ae). Z kolei rzeczy Kolegium Defensorów ustapiło miejsca Kamerze Apostolskiej, zawiadującej majatkami klnymi i finansami w Państwie klnem, (ob. Camera Ap.; Camerlengo). Pod koniec XI w. po zupełnem zwycięstwie Rzymu w walkach o inwestyturę (ob. In w estytura) Papiestwo staje u szczytu potegi. Do tronu Nastepców Piotrowych napływają sprawy z całego świata chrześcijańskiego; tutaj rozstrzygają się najważniejsze zagadnienia religijne różnojęzycznych ludów, zbiegają się nici skomplikowanej sieci administracyjnej całego Kła. W następstwie tego koncentrycznego ruchu wytwarza się potrzeba rozszerzenia i uzupełnienia kadrów naczelnego rządu. Kler Rzymski, z którego dotąd wyłacznie rekrutowali się urzednicy kuryalni, nie jest już wstanie podołać wszystkim zadaniom, tem bardziej, że obok pracy administracyjnej po dawnemu ciążyły na nim rozliczne obowiazki pasterskie. Idąc tedy za rada św. Bernarda: "Tuum est undecunque evocare: an non eligendi de toto orbe orbem iudicaturi", Eugeniusz III zarządza podwójna reforme i ustanawia specyalny kler do obsługi Rzymskich parafij i uzupełnia szeregi urzędników kuryalnych, powołując do ich grona wybitne ednostki z calego katolickiego swiata. Odtad dawne presbyterium Rzymskie, podzielone na 3 stopnie: Bpów, kaplanów i dyakonów wyodrębnia się w oso-bue ciało, zwane św. Kolegium Kardy-nalskiem, które staje się oficyalnym wyborca Papieży i ich doradzcą w sprawach większej wagi (Bulla Aleks. III "Licet vitanda discordia", Ob. art. Kardynal; Kardynalskie Kolegium).

Lecz na tem nie koniec reform. Już dawniej utarł się zwyczaj odwoływania sie do Stolicy św. o rozgrzeszenie od pewnych szczególnie ciężkich występków i grzechów. W XIII w. liczba tych rezerwatów wzrosła do tego stopnia, že Penitencyarze Rzymscy, któpozostała bez zmiany aż do Grzegorza rzy pierwotnie niczem nie rożnili się od swych kolegów, przy prowincyonalnych kuryach bpich, nabierają szczególnej powagi i znaczenia. Na ich czele staje Kardynał, zwany Wielkim Penitencyarzem, któremu za doradców przydają grono teologów i kan nistów, sekretarze zaś rożsyłają odpowiedzi, zredagowane zgodnie z ich opinią. Obok W. Penitencyarza (Poenitentiarius maior) po bazylikach Rzymskich spełniają funkcye spowiedników Penitencyarze mniejsi (minores), opatrzeni w specyalne pełnomocnictwa do rozgrzeszania z rezerwatów. W tej formie ukształtowany Penitencyaryat przetrwał po dziś dzień bez ża-

dnej zmiany.

Czem była Poenitentiaria dla forum internum, tem znów Dataria staje sie dla forum externum. Pierwotne jej zadanie polegało na wciąganiu pod właściwą datą (stąd nazwa Dataryi) do specyalnych regestrów otrzymanych w Kuryi próśb i papierów i wysyłanych na nie odpowiedzi. Był to więc jak gdyby wydział kancelaryi pskiej. Stopniowo jednak rozszerzał się zakres jej działania, aż wreszcie stała się ona organem samodzielnym i otrzymała prawo rozdawnictwa beneficyów, rezerwowanych Stolicy św., i udzielania wszelkich łask i dys pens pro foro externo. (Ob. Datarya). Tych próśb wszelako napływało takie mnóstwo, że Datarya nie była w stanie podolać zadaniu. To też wkrótce, bo już 1317 r. utworzono Sekretaryat brewów, któremu powierzono ekspedycye spraw mniejszej wagi, załatwianych w formie brewów (ob. Bulla). Skasowany przez Pawła II w r. 1466, na nowo przywrócony za Syxtusa V w r. 1487, a przez Grzegorza XV i Innocentego XI ostatecznie ugruntowany, Sekretaryat brewów przetrwał do tej chwili. Obok niego utworzono z czasem jeszcze dwa inne Sekretaryaty, a mianowicie: Brevium ad principes i Epistolarum la-

Organizacya sądownictwa została dokonana przez utworzenie trybunału Roty. Trudno jest określić z całą ścisłością, kiedy dawni Diaconi palatini, którym Papieże powierzali różne funkcye sądowe, przekształcili się na Auditorium S. Rotae Romanae. To tylko pewna, że za pontyfikatu Jana XXII (1316—1334) Rota występuje już jako instytucya o stałym charakterze i że jej czł nkowie,

zwani Auditores causarum E-ae Romanae zajmują pierwsze miejsce po kardy-nałach. Początkowo liczba Audytorów nie była ściśle określona. Bywały czasy, kiedy dochodziła do 30, lecz Syxtus IV bulla "Romani Pontificis" (14 maja 1472) ostatecznie zredukował ja do 12. Rota wydawala wyroki w procesach klnych z całego chrześcijańskiego świata i cywilnych z Państwa Klnego. Od XV w. pomaga jej w tych funkcyach Kamera Apostolska, którei kompetencyi podlegaja sprawy, dotyczace skarbowości, sądzone przez specvalne trybunaly z Audytorem, Skarbnikiem, Gubernatorem Rzymu etc. na czele. Wzgledem tych wszystkich organów Sadownictwa, wcześniejsza od nich Rota odgrywała role najwyższej instancyi klnej. Dla te Aleksander V i Syxtus IV mówia o niej jako o "supremum tribunal orbis". Ale już w końcu XV w. zepchnięto ja z tego stanowiska przez utworzenie Sygnatury, zwanej tak dla tego, że wszystkie jej dvcyzye podpisywał-signabatsam Papież, w imieniu którego działała. Sygnatura miała za zadanie sądzić sprawy karne i beneficyalne. Aleksander VI podzielił ją na 2-e sekcye: jedną dla wymiaru sprawiedliwości (Signatura iustitiae), druga dia szafowania lask (Signatura gratiae). Na czele calej instytucyi Kardynał - prefekt, wspomagany przez Audytora, dziekana, poddziekana, pralatów, referentów (Referendarii) i innych niższych urzedników. W XVI w. Sygnatura stanęla u szczytu rozkwitu, ale powoli zaczela tracić na znaczeniu, aż wreszcie za pontyfikatu Grzeg rza XVI zwinięto Sygnaturę gratiae. Ten sam los spotkał Sygnaturę iustitiae w r. 1870. Teraz Pius X na nowo powołał ja do życia.

Epokę przełomową w dalszym rozwoju Kuryi Rzymskiej stanowi utworzenie Sekretaryatu Stanu i Kongregacyi, które nadały ustrojowi centralnych władz klnych cechę, zbliżoną do współczesnych państw świeckich. Powstanie Sekretaryatu Stanu było wywołane dążeniem do zmniejszenia wpływu Kamerlinga (ob. Camerlengo) i przystosowania świeckich rządów Papieży do nowoczesnych porządków politycznych. Kamerling bowiem prócz wielu atrybucyj czysto klnych, jednoczył w swych rekach cała władze doczesna w Państwie

byli prawdziwymi ministrami: Vice-Ka- przekształcił go na Sekretaryat Stanu, merling, Gubernator miasta Rzymu, powierzany osobom, nie należącym do pełnił funkcye Ministra Spraw Wewnetrznych i Policyi: Audytor Camerae-Sprawiedliwości i Oświecenia; Skarbnik-Finansów i t. d. A co jeszcze bardziej zwiększało wpływ Kamerlinga to okoliczność, że jego rządy były do pewnego stopnia autonomiczne. Teoretycy prawa konstytucyjnego wychodzac z založenia, že Państwo Klne nie było nadane Papieżom, lecz całemu Kłowi Rzymskiemu, reprezentowanemu przez kler, dowodzili, iż Kardynalowie, jako stojący na najwyższym szczeblu hierarchicznym, siła rzeczy powinni mieć przemożny wpływ na rządy i że Kamerling, bedacy niejako delegatem św. Kolegium. nie może być uważany za zwykłego ministra Papieskiego, lecz raczej za przedstawiciela całego kleru Rzymskiego. Nie wdajac się w zwalczanie tej argumentacyi, Papieże poczeli systematycznie umniejszać władze Kamerlingów. Pierwszym krokiem na drodze do urzeczywistnienia tego celu było rozporządzenie zastrzegające Stolicy św. prawo nominacvi wyższych urzedników, Kamerlingowi podległych; następnym - ustanowienie stałego ministra, zależnego bezpośrednio od Papieża, na wzór mężów zaufania, sprawujacych rządy w świeckich monarchiach. Pierwszym takim ministrem, objeranym zazwyczaj z pośród blizkich krewnych Papieża był siostrzeniec Piusa IV, Karol Boromeusz. W ten sposób powstała godność Kardynała-Nepota, zwanego później "Cardinale Padrone". Miał on pod sobą wielu sekretarzy, którym przysługiwai tytuł Sekretarzy Stanu, i wykonywał rozległą jurysdyk-cyę w Państwie Klnem. Do niego również należało prawo nominacyi Nuncvuszów Papieskich przy dworach panujących i podtrzymywanie dyplomatycznych stosunków z monarchami. Skutek tej reformy był taki, że przemożny wpływ, wywierany dotąd przez Kamerlinga, stal sie udziałem nowego dygnitarza, który częściej wyzyskiwał go na korzyść własna i swej rodziny, aniżeli na dobro Kła. "Si mei non fuerint no-minati—zawolał jeden z Papieży na łożu śmiertelnem-tunc immaculatus ero". To też Innocenty XII, który całe życie tiae, Ryty, Indeks, Koncylium, Zakonpoświecił walce z nepotyzmem, skasował nicy, Biskupi, Kościoly i prowizye kon

Papieskiem, Podwładni mu duchowni urząd Kardynała Patrona i w r. 1692 rodziny Papieża. Klemens XI potwierdził tę zmianę. W gruncie rzeczy jednak Sekretarz Stanu posiadał te same prawie pełnomocnictwa, co jego poprzednik Kardynał Patron. Dla tego Grzegorz XVI, chcąc zapobiedz kumulacyi tak rozleglej władzy w rekach tej samej osoby, ustanowił w.r. 1833 dwóch Sakretarzy Stanu: jednego do Spraw Wewnętrznych, drugiego - do Zewnetrznych. Po zaborze Państwa Klnego Sekretaryat do Spraw Wewnetrznych stra-cił racyę bytu i został zniesiony przez Piusa IX.

> Reformą stokroć ważniejsza od utworzenia Sekretaryatu Stanu było zaprowadzenie Kongregacyi. Czem są mi-nisterya w państwach świeckich, tem są Kongregacye w rządach klnych, z ta tylko różnicą, że na czele ministeryum stoi jedna osoba, Kongregacye zaś stanowia organy kollektywne, złożone z kilku Kardynałów, z których jeden zwany Prefektem odgrywa role prezydującego Pierwszą co do daty powstania i znaczenia była św. Inkwizycya, czyli św. Officyum (1542). Wkrótce po niem powołano do życia Kongregacye Indeksu (1571), Biskupów, a za Grzegorza XIII specyalne Kongregacye do spraw Niemiec i Francyi. Jednakże te pierwsze próby reformy okazaly sie niedostateczne: punkt ciężkości rządów ciągle jeszcze tkwił w Konsystorzu, który funkcyonował ospale i z wielkiemi trudnościami, ponieważ Kardynałowie, będący, jego członkami, prawie wszyscy należeli do liczby protektorów różnych państw lub prowincyj i bronili sprzecznych nieraz interesów-każdy swego kraju. To też Syxtus V, widząc z jednej strony poży-tek, jaki przynosiły świeżo utworzone instytucye, a z drugiej zdając sobie sprawe z tego, że ilość ich jest niewystarczająca, postanowił zastosować reforme, do wszystkich działów administracyi klnej. Wydał zatem słynną bulle 1 m m e n s a (1587), w której liczbe Kongregacyi podnosi do 15, z tych 6 dla spraw Państwa Klnego, a 9-dla zarządu całym Kłem. Oto wykaz tych ostatnich: św. Officyum, Sygnatura gra-

nastepców Syxtusa V powstały jeszcze inne kongregacye, a mianowicie: Egzaminu Bpów (1591); Propagandy (1622); Karności Zakonnej (1652); Odpustów (1669); Loretańska i Fabryki św. Piotra (1698); wreszcie w r. 1814 — Kongregacya dla spraw Kła nadzwyczajnych. Poczatkowo Kongregacye były organami czysto administracyjnymi. Powoli jednak i nie wiadomo dla czego zaczęły wdawać się w sądzenie spraw, zupełnie jak Rota i Sygnatura, a nawet uzyskały przywilej, że ich wyroki nie podlegaly apelacyi. Stad mówiono o nich, iż "habent Signaturam in ventre". Co więcej nie podobna nie uznać, że-przynajmniej niektóre-wywierały wpływ nawet na prawodawstwo, kine, wydając dekrety i autentycznie interpretując prawo.

Prefektów otrzymały Kongregacye w XVII w. Przedtem obrady odbywały się pod przewodnictwem najstarszego z obecnych na sesyi Kardynałów. Prócz Prefekta każda Kongregacya ma swych Sekretarzy, zazwyczaj w stopniu Biskupów lub Arcybiskupów, podsekretarzy i audytorów. Sprawy bieżące załatwia Prefekt z Sekretarzami na t. zw. "Congresso", bez udziału innych Kardynałów, któczy zbierają się tylko na posiedzenia ogólne. Wreszcie organizacyę ich uzupełniono przez utworzenie posad Konsultorów, których zadanie polega na studyowaniu spraw i sporządzaniu raportów dla Kardvnałów.

W okresie 3-ch wiekowego istnienia Kongregacye podlegały różnym zmianom. Niektóre z nich, jak nprz. Immunitas, Sagra Consulta, zostaly zniesione; niektóre zlały się z innemi, pokrewnemi sobie, jak nprz. Kongregacya Biskupów z Zakonnikami; jedne niepomiernie wzrosły w znaczenie, drugie wegetowały w zapomnieniu, lecz sama zasada Kongregacyi przetrwała po dziś dzień i wyszła

sowych.

III. Stan aktualny: A. Uwagi ogólne. Za podstawe organizacvi K. Rz. služa obecnie: konstytucya "Sapienti consilio" z d. 29 czerwca 1908 r. oraz jej uzupelnienie: "Lex propria S. Rom. Rotae et Signaturae Apost." i "Ordo servandus in S. Congregationibus, Tribunalibus, Officiis Rom. Curiae"

systorskie, Uniwersytet Rzymski. Za pierwsza zawiera "Normas communes", druga-"Norma- peculiares" (29 września 1908); wreszcie "Regulae servandae in iudiciis apud S. Rom. Rotae tribunal", zatwierdzone przez Piusa X, 2-go sierpnia 1910 r. Należy jednak zazna-czyć, że reorganizacya Kuryi, dokonana za sprawą Piusa X, nie jest właściwie kreacyą, burząca radykalnie dotychczasowy porządek, ponieważ konst. "Sa-pienti consilio" odwołuje poprzednie odwołuje poprzednie prawa o tyle tylko, o ile one znajduja się w sprzeczności z nowemi. Gdzie zaś tej sprzeczności niema, dawne przepisy, dotyczące Kuryi Rz., zachowują swa moc i nadal (por Sap con. "Itaque Congregationes, Tribunalia, Officia" etc.). Przewodnia myśla reformy, jak to zaznacza sam prawodawca, było dokładne określenie kompetencyi poszczególnych organów Kuryi i chęć nadania szybszego biegu sprawom klnym. W tym celu Pius X ustanawia ściślejszy niż dotychczas podział między władzą administracyjna i sądownicza, rozróżniając sprawy, toczące się "in linea disciplinari" i takie, które się rozstrzygają "in forma iudiciali". Te ostatnie maja nadal sadzić tylko Trybunaly, t. j. Rota i Sygnatura (Lex pr. tit. I, can. 16, 17; tit. II, cap. 2, can. 38, 41), Kongregacyom zaś, z wyjątkiem św. Officyum, pozostawiono dozór nad wykonywaniem praw i ich interpretacya jak również przywilej udzielania dyspens (por. Sap. con. II, 2-o "Jubemus per Sacras Congregationes"). Powyższa zmiana posiada doniosłe znaczenie praktyczne. Przedtem niektóre Kongr., w szczególności Koncylium tudzież Biskupów i Zakon., łączyły w sobie władzę administracyjną z sądowniczą i w zakresie swej kompetencyi stanowiły najwyższą instancyę. Stąd ilekroć nie wchodziło w grę prawo boski , lub klauzula "Nihil transeat", mogly one w pewnej mierze wykraczać poza granice ścisłego prawa i miarkować jego rygozwycięzko z ogniowej próby reform Piuryzm, badź pod względem procedural-nym, badź merytorycznym. Na przyszłość Rota i Sygnatura we wszelkich procesach cywilnych i karnych winny sie ściśle trzymać litery prawa. W związku z tą inowacyą jest postanowienie, aby wyroki Roty pod karą nieważności zawierały motywy prawne, które wpłyneły na ich brzmienie (Lex. pr. tit. składający się z dwóch części, z których I, can. 23); podczas gdy, Kongregacye

jak wiadomo, od tego obowiązku były krzywdy na drodze sądowej, wolne. Natomiast sprawy, toczące się in linea disciplinari po dawnemu podlegaja kompetencyi odnośnych Kongregacyj, które w ten sposób pozostają i nadal najwyższą instancyą administracyjną (Sap. con. I, 4°, 4; 5°, 2; 8°, 1).

Tutaj jednak wyłania się kwestya wielkiej doniosłości: co mianowicie nowe prawo rozumie pod wyrażeniem "linea disciplinaris"? O. Ojetti w swem komentarzu De Romana Curia daje na to pytanie na-tępującą odpowiedź, tem bardziej miarodajną, że jako konsultor wielu Kongregacyi jest w ciaglym kontakcie z praktyka kuryalna. Każdy biskuppowiada on-jednoczy w sobie władze administracyjna z sadownicza. Gdy rozstrzyga spory, wytoczone przed jego forum przez osoby prywatne, lub przez publicznego oskarżyciela, spełnia urzad sedziego; gdy zaś występuje samodzielnie, z własnego impulsu, usuwajac faktyczne przeszkody, nastręczające się przy wykonywaniu prawa, lub zapobiega ich powstaniu za pomocą środków prewencyjnych lub wreszcie działalności poddanych właściwy nadaje kierunek, występuje w charakterze administratora. Rzecz prosta, że biskup-sędzia winien sie rzadzić prawem. Jeśli o tem obowiazku zapomni, wyrok przez niego wydany jest nielegalny i poszkodowany ma możność założenia apelacyi, która w tym wypadku winna być skierowana do Metropolity, względnie Roty. Ten sam obowiązek szanowania prawa dotyczy również biskupa-administratora. Nielegalne zatem jest rozporzadzenie administracyjne, które przekracza granice władzy bpiej, lub znajduje się w sprzeczności z prawem klnem. W innych znów razach zdarzyć się może, iż rozporządzenie administracyjne bpa wprawdzie jest legalne, jako w granicach władzy i prawa zawarte, ale równocześnie połączone ze szkodą jednostki, której dotyczy. W pierwszym wypadku bp stał się winnym przywłaszczenia władzy, której nie posiada (usurpatio), w drugim-nadużycia władzy, która posiada (abusus). Oczywistą jest rzeczą, że wszelkie sprawy o przywłaszczenie władzy podlegają kompetencyi sędziego, do niego bowiem należy wyrokować o pogwałceniu prawa, czyli bezprawiu. I w tym wypadku zatem poszkodowany może dochodzić swej petencyi stanowczego orzeczenia wydać

skarżac bpa do Metropolity lub Roty. Co jednak jeśli bp. nie stając się winnym przywłaszczenia władzy, dopuścił się jej nadużycia? O właściwej krzywdzie, dającej możność wytoczenia powództwa (actionis), o obrazie czyjegoś prawa w ścisłem tego słowa znaczeniu, nie może tu być mowy, ponieważ w myśl znanego aksyomatu "qui utitur iure suo, neminem offendit", bp. w tym wypadku postapił legalnie. Co najwyżej takie zarządzenie może kogoś przyprawić o strate korzyści. Lecz strata korzyści sama przez się nie daje dostatecznej podstawy do wytoczenia powództwa sadowego: "iudex videt de laesione iuris, non autem de laesione alicuius interesse"-glosi inny aksyomat. Stad poszkodowani tej kategoryi nie moga apelować do Metropolity lub Roty, ale winni zgłosić rekurs do właściwej Kongregacyi, która "ex aequo et bono" skarge ich rozpatrzy. W ogóle strony za zobopólną zgodą mogą zawsze obrać drogę administracyjną zamiast sądowej, ale nie odwrotnie. Mają zatem prawo wynikłą między niemi sprawę, skądinnąd podlegla Metropolicie lub Rocie, skierować wprost do Kongregacyi; nie wolno im natomiast w sporze o charakterze administracyjnym apelować do Roty z pominieciem Kongregacyi. (Nor. pec. cap. 3 n. 10). Z chwila jednak, kiedy strony zdecydowały się na taki lub inny sposób prowadzenia sprawy, winny w nim wytrwać do końca. (Nor. pec. cap. 1 n. 10; por. S. C. Consist. in Roman 28 Januar. 1909. Ac. Ap. Sedis p. 211).

W praktyce podobnie zgodne współdziałanie stron zapewne nie latwo da się osiągnąć. Natomiast o wiele częściej zdarzyć się może, iż po przesłaniu sprawy do Kongregacyi, strona przeciwna zaoponuje przeciwko rozstrzyganiu jej na drodze administracyjnej, żądając, aby była skierowana do odpowiedniej instancyi sądowej. Wtedy o słuszności excepcyi zawyrokuje Kongregacya na zwyczajnem posiedzeniu (congressus ordinarius) i jeśli uzna się za kompetentną, excepcyę pozostawi bez skutku; w przeciwnym razie-sprawe odeśle do właściwej instancyi. (Nor. pec. cap. 1 n. 3; cap. 3 n. 10); gdyby zaś o swej komnie mogła, watpliwość podda pod sąd | Kongr. Konsystorskiej (Nor. pec. cap 1 n. 2), jako trybunału rozjemczego dla wszystkich Kongregacyj. w reszcie, jeśliby przeciwko decyzyi, odrzucającej excepcye, strona zgłosiła rekurs do Ojca św., spór na Jego zlecenie ostatecznie rozsadzi Kongr. Konsystorska (Decretum S. Congr. Consistor. 3 Junii 1909. Ac. Ap. Sedis, p. 515). Temi samemi zasadami w analogicznych wypadkach kie-

rowac się ma i Rota (ib.).

W zakończeniu tych uwag ogólnych pozostaje do rozstrzygniecia kwestya, czy Kongregacye mają władze prawodawczą? Do czasu reformy Piusa X ogół kanonistów trzymał się zdania, iż wyłączając wypadki specyalnej delegacyi lub zatwierdzenia aktu przez Papieża w t. zw. "forma specifica", dekrety kongregacyjne nie miały powagi prawa. Poglad ten jednak wydaje się zbyt absolutnym. Bezwatpienia bowiem kongregacye mogły interpretować prawo w sposób autentyczny, co w pewnej mierze stanowi atrybut władzy prawodawczej; niektóre z nich ponadto-jak nprz. Propaganda-miały władze wydawania dekretów ogólnych, obowiązująnie pozbawia ich tych przywilejów. Zaprzedsiębrał nic ważnego i nadzwyczaj-Ojcu św. (Sap. con.; § In omnibus) i granice zwykłej kompetencyi dykasteryów była przedstawiona do aprobaty Papieskiej (por. § Praeterea). Aprobata który ją uzyskał, choćby nawet zawierał nowy przepis prawny, nie staje się prawem papieskiem, lecz zachowuje charakter decyzyi kuryalnej.

B) Poszczególne dykasterya. Na mocy konst. "Sap. Cons." Kurya Rz. rozpada się na 3 odrębne działy: Kongregacye, trybunały i urzędy.

a) Kongregacye. Po połaczeniu Kongr. Odpustów i Relikwij z Rytami (Motu pr. Quae in E-ae bonum z 14 kwietnia 1904) i skasowaniu Kongregacyi "Super disciplina Regularium", "De statu regu-

risdictionis et immunitatis culesiastiae", "Super revisione synodorum provincia-lium", "Super promovendis ad Archie-piscopatus et Episcopatus", "Examinis Episcoporum", "Super residentia Episcoporum" i "Visitationis Apostolicae" (const. Sapienti con.), liczba Kongregacyi została ostatecznie zredukowana do 11.tu.

1) S. C. Romanae et universalis Inquisitionis, zwana inaczej S. Officium (erygowana przez Pawla III na mocy konst. "Licet" z d. 21 lipca 1542). Monografie. De Paramo, De origine et progressu S. Inquisitionis et de delegata inquisitorum potestate (Matriti, 1598); Pro defensione iurisdictionis S. Inquisitionis (Matriti, 1599); Farinacci, Decisiones criminales de iudiciis et tortura (Vicent. 1602); Garcia, Processus S. Inquisitionis (Matriti 1607); Masini, Sacro arsenale ovvero Prattica dell'Officio della S Inquisitione (Genova 1625); Carena, Tractatus de officio S. Inq. et modo procedendi in causis fidei (Crcmonae 1641); Del Bene, De officio S. Inq. (Romae 1672); Simor, De s. Congr. wania dekretów ogólnych, obowiązują Rom. S. Officii et concilii (w "Archiv. cych wie nych, podległych ich jurys- f. k. K. R. XV 133—140, 1866); Fadykcyi. Otóż nowe praw.) w zasadzie lise, S. Congr. indulg. resolutiones authenticae (Lovan. 1862); Prinzivalli, da tylko, aby žaden wydział Kuryi nie Resolutiones seu decreta authentica S. Congr. indulgentiis sacrisque reliquinego bez złożenia uprzedniego raportu is praepositae ab a. 1860 ad. a. 1861 (Romae 1862); Decreta authen. S. aby wszelka decyzya, przekraczająca Congr. Indulg. iussu Leonis XIII edita (Ratisb. 1883); Rescripta authen. S. Congr. Indulg. (Ratish. 1885); Mocchegiani, Collectio indulgentiarum theota jednak po dawnemu udziela się "in logice, canonice ac historice digesta forma communi". Dokument zatem, (Quaracchi 1897); Lepicier, Le indulgenze loro origine, natura e svolgimento (Siena 1897); Beringer, Die Ablässe, ihr Wesen u. Gehrauch (Padeborn 1900); Gottlob, Kreuzablas u. Almosenablass (1905).

Kongi. Św. Inkwizycyi ma za zadanie przestrzegać czystości wiary i obyczajów. Do niej zatem należy wydawać sad o herezyi i przestępstwach, wzbudzających podejrzenie herezyi. Z tego też tytulu kompetencyi jej podlegają sprawy małżeńskie, wynikłe na tle privilegii Paulini, jak również przeszkód disparitatis cultus larium ordinum" (Motu pr. "Sacrae i mixtae religionis (ob. Malžeń-Congregationi" z d. 26 maja 1906), "Ju- s t wo), o ile toczą się w porządku administracyjnym, lub nie zostały przez De consistorialibus causis, Neap. nia skiercwane do innych dykasteryów. Wyjaśnia to Kongregacya Konsyst. w deklaracy i z d. 15 lutego 1910 (Ac. Ap. Sedis p. 56), orzekając, iż: "Competentiam S. Officii sese extendere ad omnia quae sive directe sive indirecte, in jure aut in facto se referent ad Privilegium Paulinum et ad praefatas dispensationes. Et ad mentem, quae est: supplicandum SSmum ut statuat ac decernat ut quaelibet quaestio circa praefata matrimonia deferatur S. Congr. S. Officii, salva huius Sacrae Congregationi potestate, si ita censeat et casus ierat, quae-stionem ip-am remitti ad altud S. Se-dis officium". Czy jednak na mocy tego dekretu Inkwizycya otrzymała prawo rozstrzygania powyższych spraw na drodze sądowej (nprz. gdyby strony w procesie o seperacyę lub unieważnienie małżeństwa skierowały do niej w pierwszej lub 2-ej instancyi powództwo sądowe), pozostaje bardzo watpliwem. Kategoryczne słowa rezolucyi: "quaelibet quaestio" zdają się przemawiać za tem, podobnie jak i aluzya, że w przyszłości Inkwizycyi wypadnie nieraz odsyłać sprawy "ad aliud S. Sedis officium", a wiec nie tylko do innych Kongregacyi, co nasuwa wniosek, iż w pewnych okolicznościach Inkwizycya wystąpi jeko instancya sądowa. Z drugiej jednak strony wydaje się dziwnem, iżby zamierzając wyłączyć Inkwizycyę z pod zasadniczego prawa o rozdziałe władzy administracyjnej i sądowniczej, Kongr. Konsyst. nie zaznaczyła tego formalnie i dobitnie. Sam zreszta jej dekret, jak widać z zapytania, które go wywołało, zmierzał tylko ku temu, ażeby wyjaśnić, iż kompetencya administracyjna Św. Officium w sprawach małżeńskich nie ogranicza się wyłącznie do przeszkód. Watpliwość zatem nie została ozstrzygnieta. Usunie ja dopiero praktyka Kuryalna.-Wreszcie Inkwizycya decyduje o wszelkich kwestyach teoretycznych i praktycznych, dotyczących Odpustów. Na czele jej stoi sam Papież.

2. S. C. Consistorialis. Monografie. Marcelli, De sacris caerem. sive ritib. ecclesiae S. R. E., Romae 1560; Paleotti, De sacri consistorii consultationibus, Romae 1592; Gabrielli, Tractatus de sacri consistorii consultationibus, Venet. 1594; De Matts, cramentorum zostala utworzona

1694; De Juca; Relatio Rom. Curiae, disc. 5; Il cardinale pratico, cap. della Congr. Concistor.

Kompetencya Kongr. Konsystorskiej (erygowanej przez Syxtusa V na mocy bulli "Immensa" 22 stycznia 1587) nie ogranicza się do opracowywania spraw, które się decydują na Konsystorzach Papieskich, stanowiło jej dotychczasowe zadanie. Nowe prawo znacznie rozszerza zakres jej działania, powierzając jej na-czelną inspekcyę nad dyecezyami i osobami, które niemi rządza. Ona zatem w miejscowościach nie podległych Propagandzie ervguie nowe dvecezve i kapituly zarówno katedralne jak i kolegiackie; dokonywuje podziału dyecezyi już istniejących i zmian w ich konfiguracyi; po uprzedniem przeprowadzeniu procesu kanonicznego mianuje nowych Pasterzy, Administ atorów Koadyutorów, zasiegając opinii Sekretaryatu Stanu, o ile sprawa dotyczy beneficyów, położonych poza granicami Włoch. Do niej też winny być skierowywane przez Biskupów raporty o stanie dyecezyi według planu, podanego w dekrecie z d. 31 listopada i 31 grudnia 1909 (Acta Ap. Sed. za r. 1910, p. 13 i 17). Ona wreszcie sprawuje kontrole nad ścisłem wykonywaniem praw obowiązków, Biskupom właściwych, jak również nad zarządem, funduszami i naukami w seminaryach.

Tym sposobem wiele spraw, zależnych przedtem od Kongr. Koncylium, oraz Biskupów, rodlega kompetencyi Kongr. Konsystorskiej. Jednakże rewizya uchwał Koncyliów i Zjazdów Biskupich również sprawy, dotyczące Uniwersytetów katolickich pozostają poza sferą jej działalności. Co jednak nadaje Kongr. Konsystorskiej wielką powagę i wpływy, to prawo rozstrzygania wszelkich sporów i kompetencyę, wynikłych badź między innemi Kongregacyami, badź między jedną z Kongregacyi i Trybuna-łami Kuryi. (Wyjątek w tej mierze stanowi św. Officium: Nor. pec. c. VII a. 2 n. 6). Tem się zapewne tłumaczy, iż urzad Prefekta w Kongr. Konsystorskiej zajmuje sam Papież. Kardy, ał Sekretarz Stanu i Kardynał-Sekretarz św Officium są jej członkami z urzędu.

3. S. C. de disciplina Sa-

przez Piusa X (Sap. consilio). Jak wskazuje sama nazwa, działalność jej rozc aga sie na dziedzine Sakramentów, dotyka ich jednak wyłącznie ze stanowiska karności klnej. Kwestye przeto dogmatyczne i liturgiczne, związane z Sakramentami, rozstrzyga nie ona, lecz św. Officium i Kongr. Rytów. Tak wiec naprz, odnośnie do Malżeństwa, jeśli by chodziło o rozwiązanie pytania, czy jakaś przeszkoda wypływa z prawa Boskiego lub kościelnego, albo o napiętnowanie błędu, co do istoty i dogmatycznych skutków Sakramentu Małżeństwa; albo wreszcie o decyzyę w sprawach Privilegii Paulini jako też przeszkód disparitatis cultus i mixtae religionis-kompetentną instancya jest św. Officium. W kwestyach znów rytu, obowiązującego przy błogosławieniu małżeństw i rubryk w Mszy św. dla nowożeńców – decyduje Kongr. Obrzedów. Natomiast prosby o dyspensy od przeszkód małżeńskich pro foro externo, badź in forma pauperum, badź divitum, o sanacye in radice, legitymacye potomstwa, jak również o dyspensy a rato non consummato, o wyjaśnienie watpliwości w prawie malżeńskiem, o unieważnienie jakiegoś związku (o ile okoliczności sprawy nie wymagają zachowania form proceduraloych), gdy nie sa polaczone z żadnem zagadnieniem natury dogmatycznej-winny być skierowane do Kongr. Sakramentów. Sprawy wreszcie małżeńskie, toczące się na drodze sądowej,rozstrzyga Rota.

Odnośnie do dyspens małżeńskich, nowe prawo wprowadza podział na dyspensy gradus minoris i gradus maioris. Jedne i drugie wyliczają Normae peculiares (cap. VII ar. 3, n. 19, 20), zaznaczając przytem, że dyspensy pierwszej kategoryi mogą być udzielane "ex rationabilibus causis a S. Sede probatis" (ib. n. 21), a wiec nie koniecznie z przyczyn kanonicznych, w prawie klnem uznanych, i że ani kłamstwo (obreptio) ani przemilczenie prawdy (subreptio) nie odbiera im wartości (ib.). Natomiast do uzyskania dyspensy maioris gradus wymagana jest przyczyna kanoniczna; gdyby zaś przyczyna podana była klamliwie, lub petenci stali się winnymi przemilczenia jakiejs okoliczności,

W stosunku do innych Sakramentów kompetencya Kongr. Sakramentów określa się na tych samych zasadach. A więc uprz. odnośnie do Sakramentu Kapłaństwa do niej należy udzielanie dyspens od Irregularitates w zawiłych i watpliwych wypadkach (Nor. pec. cap. VII ar. III, n. II, b) interstycyj oraz decyzye w kwestyach z karnością kośścielną związanych. W stosunku do Eucharystyi - pozwolenie na odprawianie Mszy św. poza kościołami i kaplicami, na binowanie, na odprawianie 3-ch Mszy św. w noc B. Narodzenia z prawem rozdawania Komunii św. ludowi (S. C. Consist. 14 marca 1910, Ac. Ap. Sed. p. 229); pozwolenie na odprawianie Mszy Wotywnych chorym kaplanom (S. C. Consist, 16 sierpnia 1910, Ac. Ap. Sed. p. 649), zwolnienie od postu Euchary-

stycznego i t. p. Zauważyć jednak należy, że Kongr. Sakramentów wyrokuje tylko w tych kwestyach, które mają bezpośredni związek z prawodawstwem Sakramentalnem. To wszystko zatem, co ma z niem jedynie pośrednią i uboczną lączność, leży poza sferą jej kompetencyi. Tem się tłumaczy, że podczas kiedy dyspensy, do-tyczące miejsca, czasu i warunków odprawiania Mszy św., jej zostały przekazane, sprawy o stypendya mszalne uznano za podlegle Kongr. Koncylium (Sap. cons. 4º n. 2). Bezwatpienia linia demarkacyjna między temi dwiema Kongregacyami nie zawsze da się zaznaczyć z całą ścisłością. Stąd nieraz zapewne z tego powodu wynikna watpliwości, jakkolwiek wiele z nich usuwają już teraz Normae peculiares (cap. VII, art. III, n. 10; cap. VII, art. IV n. 4).
4. S. C. Concilii, erygowana

przez Piusa IV na mocy motu proprio

"Alias nos", 2 sierpnia 1564.

Monografie: Lunadoro, Relatione della Corte di Roma, Venet. 1664, cap. 10; De Luca, Il cardinale pratico: Della Congr. del Concilio di Trento Venet 1759; Stremler, Traités des peines ecclesias., de l'appel et des Congr. Romaines, Paris 1860; Parayre, La S. Congrégation du Trente... 1897; Sägmüller, Die geschichte der Congr. Con. Trid. vor d. Motu proprio "Alias non" w "Arch. f. k. K. R." LXXX, I za uzyskana w tych warunkach dyspensa r. 1900; Die visitatio liminum SS. żadnych skutków prawnych nie osiągnie. Apost. bis Bonifaz VIII w "Theol. Quartalschr" LXXXII, 69 za r. 1900; rozstrzygoela Kongr. Konsystorska, Gamberini, Resolutiones selectae S. C. udzielając odpowiedzie na następujące Concilii, Urbev. 1842; Richter-Schulte, pytania: "Utrum facultas concedendi

Zreformowanej Kongregacyi Koncylium zostala powierzona piecza rad karnością kleru świeckiego i ludu wiernych.

Wszystko zatem co się odnosi do za-chowywania świąt i postów (z wyjątkiem eucharystycznego), opłaty dziesiecin i podatków dyecezyalnych, majątków klnych, pobożnych legatów, stypeudyów mszelnych oraz taks Kuryj Bpich (S. C. Consist. 21 aprilis 1910, Ac. Ap. S. p. 330), wszelkie sprawy, dotyczące laików, kleru, proboszczów, kapituł, pobożnych stowarzyszeń i zakładów, immunitetów i beneficyów kollacyi bpiej,—o ile rozstrzygają się na drodze administracyjnej, -podlegają kompetencyi tej Kongregacyi. Do niej wreszcie należy rewizya uchwal, zapadłych na Koncyliach. Synodach i konferencyach bpich, oraz udzielanie dyspens w zakresie własnej sfery działania. Słowem, czem jest Kongr. Konsystorska w kwestvach natury ogólnej, zasadniczej, dotyczących organizacyi, stanu i rozwoju dyecezyi jako jednostki administracyjnej, tem zreformowana Kongregacya Koncylium staje się w zakresie spraw wewnętrznych dyecezyi, wynikających na gruncie stosowania praw, względem osób i instytucyi Bpowi podleglych, o ile one nie zostały przekazane innym Kongregacyom. Do takich właśnie wyjątków należa: α) kwestye doktrynalne, o tych wyrokuje św. Officium; β) Sakramenta i Ofiara Mszy św., przekazane Kongr. Sakramentów; γ) sprawy bpów, Koadyutorów i Rządców dyecezyi, te bowiem zależą od Kongr. Konsystorskiej; 8) Sprawy Zakonów i Zgromedzeń zakonnych, podlegle Kongr. dla spraw zakonnych. Pod wzgledem wreszcie terrytoryalnym z pod władzy Kongr. Koncylium wyłączono miejscowości, rządzone na prawie misyjnem przez Kongr. Propagandy.

Zreszta "ad omnem tollendam ambiguitatem" Normae peculiares podają wiele szczegółowych wypadków, w których decyzya należy do Kongr. Kon-

Canones et decreta con. Triden., clericis iam in sacro presbyteratus or-Lipsiae 1853; Pallottini, Collectio om-nium conclusionum et resolutionum, quae in causis propositis apud S. C. quae in causi re ad S. C. Concilii" (S. C. Consist, 27 febr. 1909, Ac. Ap. S. p. 251). "Utrum facultas admittendi ad compositiones eos, qui bona ecclesiastica quaecunque occuparunt, aut detinent, privative tribuenda sit S. Congr. Concilii, an potius. quando agitur de bonis ad Ordines aut. religiosas familias pertinentibus, eadem facultas reservanda sit S. Congr. de Religiosis"? "Affirmative ad primam partem, negative ad secundam" (S. C. Consist. 8 julii 1909, Ac. Ap. S. 576). "Utrum compete tia super confraternitates a constitutione Sapienti consilio tributa S. Congr. Concilii se extendat quoque ad confraternitates et pias uniones, quae dependent ab Ordinibus et Congregationibus religiosis, vel erectae sunt in corum ecclesiis seu domibus; an potius haec reservata sit S. Congr. de Religiosis"? "Affirmative \*d primam partem, negative ad secundam" (S. C. Consist. 20 decem. 1909; Ac. Ap. S. p. 814). "Utrum post Const. Sapienti consilio spectet ad S. Congr. Concilii, vel potius ad S. Congr. de disciplina Religiosorum, facultas permittendi christifidelibus, ut bona acquirant Ordinibus aut Congregationibus religiosis usurpata"? "Spectare ad S. Corgr. Concilii" (S. C. Consist. 21 martii 1910, Ac. Ap S p. 230). 5. Congregatio negotiis re-

ligiosorum Sodalium praeposita. Monografie: De Luca, Relatio Rom. Curiae for. disc. 16, Venet. 1759; Il Cardinale pratico cap. 27: Della Congregazione sopra i negozi de'vescovi e de'regolari dell'uno e dell'altro sesso, Rom. 1680; Bizzarri, Collectanea in usum Secretariae S. Congr. Episcoporum et Regularium, Romae 1885; Bastien, Directoire canonique à l'usage des Congrégationes à voeux simples, 1904; Battandier, Guide canonique pour les constitutions des Instituts à voeux simples, Paris 1905; Arndt, Rechtsbestimmungen für Orcylium. Co do innych znów watpliwości den und Kongregationen, Padeborn 1898.

consultationibus regularium" około roku 1601 zlala się z utworzoną przez Grzegorza XIII, Kongregacya Biskupów, z która aż do reformy Piusa X pozo-

stawała w jedności. Na mocy korst. "Sapienti consilio" zakres działania Kongr. do spraw zak. uległ znacznemu uszczupleniu przez pozbawienie jej jurysdykcyi nad Bpami. W ten sposób jej rola redukuje sie dzisiaj wyłącznie do wewnętrznych spraw instytucyj zakonnych o ślubach uroczystych lub prostych, nie wyłączając świeckich zgromadzeń tercyarskich, bez względu na różnice płci członków. W tych jednak granicach jurysdykcya tej Kongregacyi jest tak zupełna, iż rozciąga się nawet na sprawy, w których jedną stroną jest zakonnik lub zakonnica, druga zas osoba lub ksiądz świecki, chocby nawet Bp. Silnie akcentuje to konst. Sap. cons., używając zwrotu "religioso sodali sive convento, sive actori" (50, n. 2), ponieważ na tym punkcie nowe prawo odbiega od ogólnej zasady proceduralnej, iż "actor sequitur forum rei". W rzeczach natomiast nie dotyczących wewnętrznych rządów i karności zakonnej, Kongregacya Zakonników nie ma żadnej władzy, jak o tem można wnioskować nie tyle z tekstu prawa, ile raczej ubocznie z decyzyi Kongr. Konsyst., która układy z nieprawnymi posiadaczami majątków zgromadzeń zakonnych uznala za atrybut Kongr. Koncylium (ob. wyżej). Przytem-rzecz prostakompetencya Kongr. Zakon., jak wogóle wszystkich innych, obraca się wyłącznie w sferze spraw i sporów, toczących się "in linea disciplinari": procesy sadowe zakonników rozstrzygają trybunaly. Wreszcie osobom od siebie zależnym Kongr. Zak. udziela dyspens, zarówno gdy chodzi o zwolnienie z przepisu ustawy, obowiązującej tylko członków zgromadzenia, jak i o wyłączenie z prawa, dotyczącego ogółu wiernych.

6. S. Congregatio de Propaganda Fide. Monografie i źródla: Bayer, Breve Compendium historiae Congr. de P. F., Region, 1721; Meyer, Die Propaganda, ihre Provinzen u. ihr Recht, Göttingen

Kongregacya do spraw zakonnych, u. d. nordische Mission im XVIII erygowana przez Syxtusa V 27 maja Jahrh., Köln, 1886; De Martinis, Jus 1586 pod nazwa K ngregacyi "Super pontificium de P. F., Romae 1888; Jahrh., Köln, 1886; De Martinis, Jus pontificium de P. F., Romae 1888; Baumgarten, Die hl. Kongreg. z. Verbeit d. Glaubens u. ihr Gebiet, in "Katholik" I, 250 st. 1899; Pieper, Gründung u. erste Einrichtung d. Propaganda—Kongr. in "Akten d. 5 intern. Kongress kath. Gelehrten z. München" 1900; Putzer, Commentarium in facultates Apost., Neo-Eboraci 1897; Goddard, Manual of eccles. law and practice in missionary countries; Westminster 1906; Bullarium S. C. de P. F. Romae 1839 ss; Collectanea S. C. de P. F., Romae 1907.

Kongr. Propagandy powstala za Grzegorza XV w r. 1622 (const. Inscrutabili 22 junii) po przekształceniu czasowej komisyi, zwolanej przez Grzegorza XIII w celu obmyślenia środków zjednoczenia Kła Wschodniego z Zachodnim, na instytucye o stalym charakterze. Jurysdykcya tej Kongr. po dokonanej przez Piusa X reformie rozciaga się na terytorya, znajdujące się w stanie misyjnym, czyli takie, w których hierarchia klna badź wcale nie istniała i nie istnieie, bądź wskutek wstrząśnień, doznanych tam przez Kł, uległa dezorganizacyi i znajduje się dotąd w stadyum formacyi. Takie miejscowości pozostawać mają zależności od Prop., dopóki w nich nie zostanie wprowadzona normalna administracya hierarchiczna.

Zgodnie z powyższą zasądą konst. "Sapienti cons." niektóre kraje, podlegle dotąd Propag., a dziś już uporządkowane, wyłącza z pod jej władzy. Są to mianowicie w Europie: Anglia, Szkocya, Irlandya i Holandya wraz z dyecezya Luxemburska; w Ameryce: Kanada, Newfundland i stany Zjed. Amer. Półn. Inne znów okolice, któremi zarządzała przed Kongr. do Spraw Nadzwycz., przechodzą do Propag. Do takich należa: Wikaryaty Apostolskie w Antafogasta (Chili), Canelos, Napo, Zamora, Macao, Mendez, Gualaquiza (Equador), Casanara i Goajiva (Kolumbia), Tarapaca (Peru), o az Prefektury Apost. w Caqueta i Piani di S. Martino (Kolumbia).

W Europie jurysdykcya Prop. ogranicza się teraz do Wikaryatów w Osna-brücku, Anhalcie, Saksonii, Danii, Szwecyi, Gibraltarze, Sofii, Macedonii, Fran-1852; Pieper, Die Propag.-Congregat. cyi i Prefektur w Szlezwig-Holstein, Lausita w Saksonii, Misox i Rhétiaw Szwajcaryi. W miejscowościach, pozostających pod jurysdykcya Prop., władza jej obejmuje wszelkie działy administracyi klnej z wyjątkiem spraw, odnoszących się do wiary, małżeństw i obrzę dów, które winny być przez nią przekazywane właściwym dykasteryom, a wiec: św. Officium, Kogr. Sakramentów, Rocie, lub Kongr. Rytów. Przytem, jakkolwiek do Prop. należy kontrola nad działalnością misyonarską zakonników, to jednak ci ostatni w rzeczach, doryczących wewnetrznej karności Zgromadzeń i sprawach ściśle zakonnych podlegaja Kongr. Zakonników.

Przed ogłoszeniem konst. "Sap. Cons." Propaganda udzielała t. zw. facultates quinquennales i decennales bpom, skadinnad od niej niezależnym. Teraz ta władza zostala jej odjętą, tak że na przyszłość tylko Apostolscy Wikaryusze, Prefekci i administratorzy w krajach misyjnych mogą się zwracać o facultates do Prop., rzadcy zaś dyecezyi, podleglych prawu ogólnemu, winni o nie prosić właściwe Kongregacye.

Przy Prop. istnieje sekcya pod nazwa Kongregacyi "pro negotiis rituum orientalium", założona 6 stycznia 1862 r. przez Piusa IX na mocy konst. "Romani Ponti-fices", oraz komisye: "ad revisendas constitutiones institutorum religiosorum de pendentium a S. C. de P. F."; "super revisione synodorum provincialium", wre-zcie "Coetus pro unione ecclesiarum dissidentium", utworzony przez Leona XIII motu pr. z d. 19 marca 1895 r.

7. S. C. Indicis. Monografie: Francus, Disquisitio academica de ostatecznie uzupełnione przez S papistarum indicibus librorum prohi- V (const. Immensa 22 jan. 1588). bendorum et expurgendorum, Lipsiae 1684; Ortlob, Dissertatio philosophica de Ephesinorum libris curiosis combustis, Lipsiae 1708; Boehmer, Dissertatio iuridica de iure circa libros improbatae lectionis, Magdeb. 1726; Ruele, Saggio dell'istoria dell'Indice Romano, Roma 1739; Zaccaria, Storia polemica della proibizione dei libri, Roma 1777; Peignot, Dictionnaire critique... des principaux livres condamnés au feu, supprimés ou censurés, Paris 1806; Mendhan, The literary policy of the Church of Rom., London 1826; Fessler, Die römische Indexcon-

greg. u. ihr. Wirken. München 1863; Balles, La Congrégation de l'Index mieux connue et vengée, 1866; Simor, De S. Congr. Indicis, iv "Archiv. f. k. K. R.", XXI, 46 ff., 1869; Sachse, Die Anfänge der Büchercensur in Deutschland, 1870; Poulain, L'Index, son but et sa valeur, Dieppe 1884; Petit, L'Index, son histoire, es lois, sa force obligatoire, Paris 1888; Hollweck, Das kirchl. Bücherverbot, Mainz 1897; Desjardins, La novelle constitution Apost. sur l'Index, Etudes: mars, avril mai 1897; Opieliński, Dekreta generalne Leona XIII o ksiażkach zakazanych Poznań, 1897; Pénnacchi, In con t. Ap. "Officiorum ac munerum... commentatio, Romae 1898; Boudinhon, La nouvelle législation de l'Index, Paris 1899; Szczepański, Nowy Indeks książek zakonnych, Kraków 1903; Hilgera, Der Index der verbotenen Bücher in seiner neuen Fassung, Freiburg iu B. 1904: Gennari, La constituzione "Officiorum", Romae 1905; Veermeersch, De prohibit. et cens. librorum, Romae 1906; Hilgers, Die Bücherverbote in Papstbriefen, Freiburg 1907; Arendt, De quibusdam dubiis quae occurrunt in doctrinali interpret. Leonianae const. de proh. libr., Romae 1907; Hurley, Comment of the present Index legislat., Dublin 1908.

Początki świętej Kongregacyi Indaksu sięgają pontifikatu Piusa V, który w r. 1571 utworzył specyalną komisyę w celu przeprowadzenia rewizyi książek różnymi czasy zakazanych przez Kościół. Wkrótce potem Grzegorz XIV nadał jej statuty (const. Pestiferarum 13 sept. 1572), ostatecznie uzupełnione przez Syxtusa

Zadanie Kongr. Indeksu polega na tem, ażeby, kierując się przepisami prawa kanonicznego, zawartymi zwłaszcza w konst. Leona XIII "Officiorum ac munerum", cenzurować ksiażki i ewentualnie zabraniać ich lektury, o ile zawierają ustępy sprzeczne z zasadami wiary lub moralności chrześcijańskiej, albo szkodliwe dla dobrych obyczajów. Przed ostatnia reforma Kuryi Rz. rola tej Kongregacyi była raczej bierna, wyczekująca, ograniczała się bowiem do cenzurowania tych tylko książek, które jej wskazano jako zdrożne i niebezpieczne. Natomiast teraz Kongr. Indeksu zyskała

szerokie prawo inicyatywy i może samodzielnie, z własuego impulsu przystępo Uboczne zaś kwestye, mający jedynie luwać do oceny i zakazu dzieła, ilektoć źny związek z obrzędami, jak nprz. co uzna to za właściwe. Jej dekrety mają do praw precedencyi, równie jak wszelpowage prawa w całym Kosciele kat. kie spory bądź na tle administracyjnem, i w pewnych razach obowiązują wiernych pod karą ekskomuniki (const. Pij kłe, nie podlegają jej kompetencyi. Tym IX Apostolicae Sedis), jakkolwiek nie

sa orzeczeniami ex cathedra. Od zakazu czytania książek potępionych Kongr. Indeksu może udzielać dyspensy. Wolno jej też pozwolić na przedruk książki, o ile autor zgodzi się usunać lub odpowiednio przerobić inkryminowane ustępy. Obok Kongr. Indeksu władze cenzurowania książek posiada również św. Officium, jednakże punkt jego widzenia jest bardziej wyłączny, bo ogranicza się do stanowiska ściśle do-ktrynalnego. Tymczasem Kongr. Indeksu może zabronić czytania książki nawet wtedy, gdy nie zawiera nic sprzecznego z wiarą lub moralnością, a tylko ze względów utylitarnych przedstawia niebezpieczeństwo dla wiernych, ponieważ nprz prowadzi do waśni, podkopuje należny hierarchii klnej szacunek

8. Congr. Sacrorum Rituum. Monografie i źródła. Lunadoro, Relatione della Corte di Roma cap. XIV, Della Congregazione de'Sagri Rito Venet. 1664; De Luca, Relatio R. Curiae for. disc. 18; Benedictus XIV, De servorum Dei beatificatione et bea. torum canonizatione, Romae 1747; De Azevedo, Benedicti XIV doctrina de servorum Dei beatificatione et beatorum 'canonizatione, Neapoli 1854; Gardellini, Decreta authentica Congr. SS. Rituum, Romae 1856; Mühlbauer, Decreta authentica C. SS. Rituum et instructio Clementina, Monachii 1863; Decreta authentica C. SS. Rituum ex actis eiusdem collecta eiusque auctorita te promulgata, Romae 1898 SS, Kongregacya Obrzedów została erygowana przez Syxtusa V na mocy bulti "Immensa" i w r. 1904 (Motu pr. Piusa X Quae in Ecclesiae bonum, 28 stycznia) polaczona z utworzona przez Klemensa IX (const. In ipsis, 6 czerwca 1669) Kongregacya Odpustów i św. Relikwii, która teraz zupelnie istnieć przestala. Na mocy konst. "Sapienti cons." Kongr. Rytów ma władzę wydawania przepisów

Uboczne zaś kwestye, mający jedynie luźny związek z obrzedami, jak nprz. co do praw precedencyi, równie jak wszelkie spory badź na tle administracyjnem, badź w drodze procesu sądowego wynikle, nie podlegają jej kompetencyi. Tym sposobem zadanie Kongr. Rytów polega głównie na kontroli nad ściślem zachowywaniem przepisów obrzędowych i ceremonialnych, obowiązujących przy odprawianiu Mszy św., udzielaniu Sakramentów, odmawianiu pacierzy kapłańskich i innych aktach kultu Boskiego. Prócz tego Kongr. Rytów w zakre ie swej kompetencyi może udzielać dyspens i przywilejów, zarówno osobistych i czasowych, jak lokalnych i stalych, przestrzegając, aby przy ich stosowaniu nie wkradly się nadużycia. Do niej wreszcie należy wszystko co tylko się odnosi do beatyfikacyi i kanonizacyi Świetych. Porównywując teraźniejsze atrybucye Kongr. Rytów z dawnemi według alfabetycznego wykazu, zawartego w V-tym tomie autentycznej kollekcyi, można się łatwo przekonać, iż wiele spraw zostało dzisiaj wyłączonych z pod jej kompetencyi, jak nprz, sad o legalnych przyczynach i kanonicznych skutkach nieobecności w chórze; o odpustach, przywiązanych do uprzywilejowanego oltarza; o objawieniach (apparitiones), o ile nie są one w związku z procesem beatyfikacyjnym lub kanonizacyjnym; o obowiazku aplikowania Mszy św. pro populo; erekcyi, statutach i przywilejach konfraterni; o stosunku prawnym spowiedników i kapelanów zakonnie do proboszcza, o dyspensach od klauzury; o prawie wyborczem; o jurysdykcyi bpów; o obowiazku słuchania Mszy św. w niedziele i świeta

creta authentica C. SS. Rituum ex actis eiusdem collecta eiusque auctorita te promulgata. Romae 1898 SS. Kongregacya Obrzędów została erygowana przez Syxtusa V na mocy bulli "Immensa" i w r. 1904 (Motu pr. Piusa X Quae in Ecclesiae bonum, 28 stycznia) połączona z utworzoną przez Klemensa IX (const. In ipsis, 6 czerwca 1669) Kongregacyą Odpustów i św. Relikwii, która teraz zupełnie istnieć przestała. Na mocy konst. "Sapienti cons." Kongr. Rytów ma władzę wydawania przepisów w kwestyach, imających związek z cerewo sprawach bezpośrednio dotyczących

Obrzedów jako oddzielne sekcye istnieja diorum ratione ab. a. 1842 usque ad. nastepujące komisye: "Coetus liturgicus", majacy za zadanie badać zawiłe zagadnienia z zakresu liturgii; "Coetus historico-liturgicus", złożony z biegłych w historyi prawa liturgicznego doradzców; "Coetus pro musica et cantu sacro", lub krócej "pro sacro concentu". utworzony przez Piusa X w celu przeprowadzenia reformy śpiewu i muzyki klnej (Motu pr. De musica sacra 22

novem, 1903).

9. S. Congr. ceremonialis (ervgowana przez Syxtusa V w bulli Immensa). Monografie: Lunadoro op. cit, cap. XIV, della Congregazione dell ceremoniale e. de'maestri delle cerimonie; Moroni, Dizionario di crudizione storico ecclesiastica, Venezia 1861. Zadanie tej Kongregacyi polega na układaniu ceremoniału, obowiazującego przy czynnościach, sprawowanych przez Papieża i Kardynałów, oraz przy audyencyach, udzielanych osobom z domów panujących. Daje też odpowiednie instrukcye Legatom a latere, aby z godnością reprezentowali osobę Papieża, i poucza nowo kreowanych Kardynałów o sposobie, w jaki mają zawiadamiać panujących i swych kolegów-purpuratów o swej nominacyi. Wreszcie rozstrzyga spory o pierwszeństwo, wynikłe między kardynałami i ambas adorami przy Stolicy św.

10. S. Congregatio pro negotiis ecclesiasticis extraordinariis. Monografia: Moroni, op. cit: Congregazione degli affari ecclesiastici straordinarii. W dzisiejszej swej formie ta Kongregarya została utworzona przez Piusa VII 19 lipca 1814 r. pod nazwa "Congregatio extraordinaria praeposita negotile ecclesiasticis orbis catholici". Osobliwoś ią jej jest to, iż nie posiada własnego Prefekta: czynności jego sprawuje K. Sekretarz Stanu. Zakres jej działania nie jest określony, obraduje bowiem tylko nad sprawami, przekazanemi jej przez Ojca św. za posrednictwem Sekretarza Stanu. Zdarza sie to zazwyczaj, gdy w grę wchodzą prawa

świeckie lub konkordatowe.

11. S. Congregatio Studior u m . Zródła, Collectio legum et ordinationum de recta studiorum ra- się nie tylko w Sakramencie Pokuty tione, Romae 1841; Capalti, Collectio (forum inter. sacramentale), lecz i poza legum et ordinationum de recta stu- nim (f. inter. extra-sacram.), przeto wła-

a. 1852... continuata. Powyższa Kongregacya. zalożona przez Syxtusa V pod nazwa "Congr. pro Universitate Studii romani" (const. Immensa), wegetowała w zapomnieniu aż do r. 1824, kiedy Leon XII w konst. "Quod divina sapientia" na nowo powolał ją do życia. Teraz powierzono jej inspekcye nad wyż-szemi uczelniami katolickiemi, nie wylączają tych, które się znajdują pod kierunkiem zgromadzeń zakonnych. Wolno jej także udzielać stopni akademickich meżom, zasłużonym na polu nauki. b) Trybunały. Według konst.

"Sapienti cons." Kurya Rz. liczy 3 trybunaly, a mianowicie: Penitencyaryat,

Rote i Sygnature.

Poenitentiaria. 1) Sacra Monografie, Gomez, Tractates de potestate Poenitentiariae, Venet. 1557; Leoni, Praxis ad litteras et bullas Poenitentiarii et officii S. Poenitentiariae, Romae 1644; Corradus Phyrrus, Praxis dispensationum Apostolicarum, Venet. 1669: Syrus, Dilucidatio facultatum minorum poenitentiariorum baad litteras et rescripta S. Poenit. Romae 1669; Denifle, Die älteste Taxrolle d. Apost. Pönitentiarie Jahre 1338, im Arch. f. Litt. u. Kgesch d. MA." IV 201 ff. 1888; Eubel, Der Registerband d. Kardinal-Grosspönitentiar S. Bentevenga im., A. f. k. K. R. LXIV, 3 ff. 1890; Batiffol. Les prêtres pénitenciers romains au V siècle, 1894; Lang, Beiträge zur Geschichte der Apost. Pönitentiarie in "Mitt. d. Institut f. Oesterr. Geschichtsf." VII Ergänzungsheft 1904, Chouet, La Sacrée Pénitencerie Ap. 1904; Hackins. The sources for the history of the papal Penitentiary 1905: Sarani a Spalannis, Manuale theoretico practicum pro minoribus poenitentiariis, 1906; Göller, Die päpstliche Pönitentiarie, 1907.

Penitencyaryat jest trybunalem, przeznaczonym wyłącznie do sądzenia spraw fori interni. A ponieważ jurysdyk ya fori interni, które obejmuje wszelkie przejawy żvcia wewnetrznego, wpływając na stosunek człowieka do Boga, wykonywa interno gratias largitur, absolutiones, dispensationes, commutationes, sanationes, condonationes; excutit praeterea quaestiones conscientiae easque dirimit".

Prosby do Penitencyaryatu adresować należy na rece Kard. Wielkiego Penitencyarza. Redagować je można w dowolnym jezyku, nie wymieniajac nazwiska osoby, której dotyczy "casus", a z dokładnem oznaczeniem adresu, pod jakim ma być przesłana odpowiedź. Wszystkie sprawy Penitencyaryat załatwia zupełnie bezpłatnie, przyczem pod groza surowej odpowiedzialności obowiazany jest do zachowywania ścisłego sekretu (Nor. pecul. cap. VIII art. 1, n. 2º et 3º). Dyspens i innych łask udziela zazwyczaj in forma commissoria, z pewnemi zastrzeżeniami co do sposobu ich wykonani;, jak nprz. "iuncta ei gravi poenitentia", "si ita est", "audita prius sacramentali confessione", lub "in actu sacramentalis confessionis tantum", "dummodo res non fuerit ad forum contentiosum deducta", "dummodo res sit occulta", "confessario approbato", lub "doctori in S. theologia aut iure canonico" i t. p. Znaczenie tych omó-wień wyjaśniają moraliści (Por. D'Annihale, Summula theol. mor. I, 242; Laymann, Theol. mor. lib. I, str. 5, c. 9: Komings-Putzer, Commentarium in facultates Apost.).

W swych odpowiedziach Penitencya-ryat zwykł się posiłkować pewnymi skrótami. Najbardziej używane sa nastę pujace: abs = absolutio; alr = aliter;als = alias; ao = anno; aplica = apo-|stracy|nej, według zasad podanych wy-

dza Penitencyaryatu nie ogranicza sie auctoritate; ben = benedictionem; cen = do sakramentalnego rozgrzeszania peni- censuris; circumpeoni = circumspectiotentów, ale wogóle rozciąga się na ni; confeone = confessione; coini = wszelkie sprawy sumienia. roztrzasane communioni; consciae = conscientiae; ze stanowiska duchowego dobra jedno- constituts = constitutionibus; discrestki. Nie tylko zatem sprawy tajemne, oni = discretioni; dudo = dumodo; lecz i ogólnie znane, moga się stać eccle = ecclesiae; exit = existit; epus = przedmiotem badań Penitencyaryatu, episcopus; excoe = excommunicatione; pod warunkiem jednak, iż zachowa po- | gnali = generali; humoi = huiusmodi; wyższy właś iwy sobie punkt widzenia, infraptum infrascriptum; igr = igiOto zresztą wykaz tych spraw według tur; innoti = innodati; irregulte = irkonst. "Sapienti consilio": "Huius sacri regularitate: ltima = legitima; lrae = iudicii seu tribunalis iurisdictio coarcta- litterae; matrium = matrimonium; tur ad ea dumtaxat, quae forum inter- mir = misericorditer: Ordio = ordinanum, etiam non sa ramentale, respiciunt. | tio; ordibus = ordinationibus; Pp = Itaque, externi fori dispensationibus circa matrimonium ad Congr. de disciplate tentia; ptur = praefertur; qtnus = qua-Sacram. remissis, hoc tribunal pro foro tenus; saluri = salutari; sartum = sacramentum; sen = sententiis; spealr = specialiter; ten = tenore; thia vel theolia = theologia; tm = tantum; tn =tamen.

Decyzye Penitencyaryatu nie podlegają publikacyi, a tylko komunikują się osobom, których bezposrednio dotyczą, ponieważ, jako mające za przedmiot sprawy ich sumienia, prócz nich nikogo innego nie obchodzą. Stad tez żadnych zewnętrznych skutków in foro externo

sprowadzić nie moga.

2) Sacra Romana Monografie. Tanaglia, Urbis et orbis supremi tribunalis monumenta seu de S. Rotae Rom. auditorio, Liburn. 1654; Bernini, Il tribunale della S Rota rom. Romae 1717; Bondini, Del tribunale della S. Rota rom. memorie storiche, Romae 1854; Säqmüller, Die Entwicklung d. Rota b. z. Bulle Johanns XXII "Ratio iuris" in "Theol. Quartalschr." LXXVII, 97 ff.. 1895; Hilling, Die Errichtung des Notarekollegiums an der röm. Rota 1904.

W przeciwstawieniu do Penitencyaryatu Rota jest trybunalem dla apraw koscielnych fori externi, zarówno cywilnych, jak i karnych. Kompetencyi jej jednak nie podlegają: a) t. zw. "causae maiores", względem których Rota tak dalece pozbawiona jest władzy, iż, jak sie wyraża Lex propria, ne obiter quidem de ils cognoscere queat et si tamen sententiam proferat, haec ipso iure sit nulla" (tit. I, cap. II, can. 17); β) sprawy, toczące się na 'drodze administolica; appbatis = approbatis; aucte = | žej w uwagach ogólnych (ib. can. 16); γ) sprawy, w których nie zapadł jeszcze j wyrok niższego trybunalu I-ej (ib. can. 14, § 2), lub II-ej (ib. § 3) instancyi, o ile nie zostaną jej przekazane przez Ojca św. na mocy specyalnego reskry. ptu (ib. § 1). Co gdy nastapi, Rota nie tylko bedzie mogła osadzić sprawe w pierwszej instancyi, lecz nawet i w apelacyi, ale za każdym razem musi to uczynić w innym składzie sądu (ib. can. 12), Od dwóch jednobrzmiących wyroków, z których obydwa, albo przynaj-mniej jeden zapadł w Rocie, stronom nie przysługuje prawo dalszej apelacyi, ponieważ w tych warunkach sprawa uważa się za ostatecznie przesądzoną i staje sie res iudicata. Strony mają co najwyżej wystapić do Sygnatury ze skargą kasacyjną (querela nullitatis) lub z prośbą o restytucye na integrum (ib. can. 33 § 1). Sama Rota sprawy restytucyi in intgr. może rozstrzygać tylko wtedy, gdy chodzi o unieważnienie wyroku niższej instancyi sadowej (ob. § 4).

Signatura Apostolica. Monografie. Gomes, Compendium utriusque Signaturae, Paris 1547; Mando-ius, Praxis Signaturae gra-tiae, Romae 1559; Marchesani, Commissionum ac rescriptorum utriusque Signaturae... praxis, Romae 1615; Vitale, Commentarium de iure Si-gnaturae iustitiae, Romae 1756. Po ostatnich reformach Sygnatura sklada się z 6 mianowanych przez Papieża Kardynałów, z których jeden zajmuje stanowisko prefekta (Lex. pr. tit. II cap. I can. 35). Obok Kardynałów do Sygnatury należy wielu innych urzędników: praelatus a secretis, notaryusz, konsultorzy i t. d. (ib. can. 36). W charakterze najwyższego trybunalu kasacyjnego w sadownictwie klnem, Sygnatura, prócz właściwych prósb o kasacyę (que-rela nullitatis) i restytucyę od uprawomocnionych wyroków Roty, rozstrzyga też kwestye incydentalne o wyłączenia przeciwko osobom Audytorów Roty i o straty, spowodowane przez ich nielegalne postępowanie (ib. can. 37). Wreszcie na specyalne zlecenie Ojca św. orzeka o przyznaniu restytucyi od wyroków Kongregacyi, wydanych przed ogłoszeniem konst. "Sapienti consilio" (S. C. Consist. 11 junii 1909, Ac. Ap. Sed. p. 515).

śród 5 dykasteryów tej kategoryi, jakie wylicza nowe prawo, pierwsze miejsce zaimuie:

1) Cancellaria Apostolica. Monografie. Barchin, Practica Cancellariae Apost. cum, stylo et formis in curia romana usitatis, Lugd. Sprengeri, Roma nova cum regulis Cancel. Ap. et de privilegiis clericorum, Francof. 1667; Riganti, Commentaria in regulas, constitutiones et ordinationes Cancel. Ap., Coloniae 1771; Tangl, Die päpstlichen Kanzleiordnungen von 1200 – 1500, Insbruck 1894: Von Hoffman. Zur Geschichte der päpst. Kanzlei vornehmlich in der 2 Hälfte des 15 Jahrh., Berlin 1904: Trombetta, De iuribus et privilegiis praelatorum rom Curiae, Sorrenti 1906; Baumgarten, V. d. apost. Kanzlei. Köln 1908.

W dzisiejszym swym składzie prócz kanclerza (ob. Kanclerz Kła Rz.), którym bywa zawsze jeden z Kardynalów. i regensa oraz protonotaryuszów de numero, Kancelarya Ap. liczy jeszcze kil-ku niższych urzędników. Jej zadanie polega na wygotowywaniu i wysyłaniu decyzyj, dotyczących prowizyi beneficyów konsystorskich, erekcyi nowych dvecezvi i kapitul i wogóle wszelkich spraw większej wagi, zalatwianych w formie bulli (sub plumbo). Jestto więc jak gdyby biuro ekspedycyjne do spraw ważniejszych, bez jakiegokolwiek wpływu na 1ch przebieg. Treść bulli winna ściśle odpowiadać wskazówk**o**m, udzielo-nym Kancelaryi przez Papieża lub Kongr. Konsystorska "servatis ad unguem in singulis casibus ipsius mandati terminis« (Sap. cons. III, 10, 4), zewnetrzna zaś ich forma - przepisom, zwanym Regulae Cancellariae Ap., których rewizyą ma się zając specyalna ad hoc powołana komisya Kardynalska (Norm. pec. cap. IX, art. 2). W szczególności co się tyczy zewnętrznej formy bulli, pomijając zmiany, wprowadzone w tym względzie przez Leona XIII (ob. art. Bulla) wspomnieć należy o świeżem rozporządzeniu Piusa X, zmieniającem dawny sposób datowania bulli a die Incarnationis dominicae (t. j. od 25 marca) na ogólnie przyjęty porządek rachuby a Kalendis Januarii (t. j. od 1 stycznia).

2) Dataria Apostolica. Mo-Urzedy (Officia). Z po- nografie. Amydenus, De officio et iurisdictione Datarii necnon de Stylo | funduszów Świętopietrza, stanowiących Datariae; Chiari, Memoria giuridicostorica sulla Dataria, Roma 1900; An., Die Vacabilia d. päpst. Kanzlei u. d. Datarie, im "Arch. f. k. K.R." LXXXII, 1902.

Na czele. Dataryi stoi Kardynał-datarius. Faktycznie jednak prawie we wszystkich czynnościach zastępuje go prodatarius, którym bywa jeden z prałatów kuryalnych. Personel urzędników Dataryi, dawniej bardzo liczny, po ostatnich reformach został zredukowany do znacznie skr mniejszych rozmiarów, co odpowiada uszczupleniu zakresu jej dzialania. Jedyna bowiem czynnościa, spełnianą teraz przez Dataryę, jest rozdawnictwo beneficyów, rezerwowanych Stolicy św., z wyjątkiem tych, których prowizya należy do Kongr. Konsystorskiej. W tym celu bada kwalifikacye kandydatów, redaguje i przesyła pisma Papieskie (litteras Apost.), zawiadamiające ich o nominacyi, w razie potrzeby udziela dyspens od warunków, wymaganych z prawa ogólnego przy objęciu ceneficyum, wreszcie pobiera opłaty według obowiazującej taksy. Sposób postępowania Dataryi określają Normae pecul. cap. IX art. 2.

3) Camera Apostolea. Monografie. Gomes, In constitutiones Camerae Ap., Paris 1546; Zotto, Comment, ad constitutionem Cam. Ap., Romae 1846: Gottlob, Aus der Cam. Ap. des 15 Jahr., Innsbruck 1889; König, Die i äpstliche Kammer unter Clemens V u. Johann XXII, Wien 1894; Loye, Les archives de la Chambre Ap. au XIV siècle, Paris 1899; Chan, Memoria giuridico - storica sulla Dataria, Cancelleria, rev. Came-

ra Ap..., Roma 1900.

Ta instytucya niegdyś tak ważna i wpływowa (ob. art. Camera Apostolica), teraz prawie zupełnie utraciła swoje dawne swe znaczenie. Skoro bowiem wobec zaboru Państwa klnego, jurysdykcyjne funkcye Kamery de facto uległy zawieszeniu, całe jej zadanie sprowadza się do zarządu majątkiem Stolicy św. i czuwania nad całością jej praw politycznych, zwłaszcza sede vacante, kiedy ustaje władza Sekretarza Stanu. Zresztą znaczenie Kamary, nawet w zakresie spraw finansowych, zmniejsza jeszcze i ta okoliczność, że administracya układa pisma, w których Ojciec św.

dzisiai prawie jedyne źródło dochodów papieskich, została powierzona specyalnej komisyi kardynalskiej, zwanej "Commissione cardinalizia amministratrice dei boni della Santa Sede" (por. La Gerarchia cattol. za rok 1906 i past.). Zarząd Kamery Ap. spoczywa w rekach kardynala-kamerlinga (ob. art. Camerlengo). który w wykonywaniu swych czynności w czasie osierocenia Stolicy św. winien się kierować przepisami, zawartymi w konst. "Vacante Sede Ap." z d. 25 go grudnia 1906 r.

4. Secretaria Status pozostaje pod kierunkiem kardynała S kretarza Stanu. Jego atrybucye polegają na prowadzeniu negocyacyi z mocarstwami za pośrednictwem ambasadorów, akredy-towanych przy Stolicy św. Nuocyusze i specyalni poslowie papiescy od niego-

również odbieraja instrukcye.

Sekretaryat Stanu dzieli się na 3 sekcye. Pierwsza, którą zarzadza Sekretarz Kongr. do Spr. Nadzw., zalatwia sprawy większej wagi, według wskazówek, otrzymanych od Sekretarza Stanu, działającego w porozumieniu z Kongr. do Spr. Nadzw. Druga, z substytutem na czele, spełnia zlecenia Sekretarza Stanu w zakresie mniej ważnych spraw bieżących. W tej właśnie Sekcyi udzielają się dyplomy na honorowe godności papieskie, z wyjatkiem takich, które Ojciec rozdaje za pośrednictwem urzedu Ochmistrzowskiego (Maggiordomato di S. Santità). Wreszcie w sekcyi trzeciej, którą zawiaduje Cancellarius Brevium Apost., wygotowują się decyzye Kongregacyı w sprawach wymagających zachowania formy brewów.

5) Secretariae: brevium ad principes et epistolarum la-

tinarum.

a) Sekretaryat brevium ad principes ma za zada ie redakcye brewów Papieskich, skierowanych do panujacych i innych wybitnych w hierarchii społecznej osobistości. Tutaj też układają się lacińskie allokucye, wygłaszane przez Ojca św. na konsystorzu, a często i encykliki oraz pisma papieskie, wystosowane do biskupów lub wiernych. Personel tego Sekretaryatu stanowi sekretarz w stopniu pralata i dwaj jego pomocuicy.

β) Sekretaryat epistolarum latinarum,

stego stylu i formy. Składa się z Se-

kretarza i jednego pomocnika.

Literatura. W tekście wskazane są monografie, dotyczące pojedynczych dykasteryów Kuryalnych. Traktaty o Kuryi Rz. w jej całkowitym składzie znaleść można u wszystkich kanonistów. Specyalne zaś prace o niej ogłosili drukiem: Vestrius, Practica in Curiae rom. actionem, Venetiis 1565; Lysca, De rom. Curia, Francof. 1613; Pletenberg, Notitia Congregationum et tribunalium Curiae, 1693; Danieli, Recentior praxis Curiae rom., Romae 1759; Bangen, Die röm. Kurie, Münster 1854; Bouix, Tractatus de Curia rom. Paris 1859; Grisar, Geschichte Roms u. der Päpste im Mittelalter, B. I. Freihurg 1901; Baumgarten, Der Papst, die Regierung u. Verwaltung der Kirche in Rom. München 1905; Hilling, Die römische Kurie, Paderborn 1906.

Wreszcie o Kuryi Rz. po reformach, wprowadzonych w jej ustroju przez konst. Sapienti consilio" pisali: Ojetti, De rom. Curia; Simler, La Curie Romaine; De Mester, De reformatione Curiae; Leitner, De Curia Rom.; Gaugusch, Die Konstitution "Sapienti consilio"; Speiser, La réorganisation de la Curie Romaine, Hofmann, Die Neuregelung der röm. Kurie durch Pius X w "Zeitschr. f. k. Theol." XXXIII 198 ff.; Parayre, La nouvelle organisation du gouvernement central de l'Eglise; Fourneret, La réforme de la Curie Rom. w "Le Canoniste contemp." 33, 16, 35; Choupin w "Etudes" za r. 1908, 308, 642. X. J. G.

Kuszenio Boga, grzech przeciwny enocie religii, znaczy, mówić lub czynić coś dla doświadczenia Bożej wszechmocnoici, mądrości, dobroci, sprawiedliwości, ub innej doskonalości boskiej. W dwoaki sposób kusi się Boga, a to albo wyraźnie, gdy powątpiewając o doskonaości Bożej posuwa stę bezbożność aż do heci wystawienia jej na próbe, i to jest rzech ciężki; albo to kuszenie jest w amym czynie zawarte, t. j. gdy się nie na zamiaru doświadczać Boga, a przeneż tak się postępuje, jakoby się Go cusiło. N. p. jeżeli oczekujemy cze-

uważa za stosowne użyć mniej uroczy- dnych środków do otrzymania tegoż. Kusi się Boga, jeżeli się spodziewa wyzdrowienia, bez użycia lekarstwa, jeżeli się naraża na niebezpieczeństwo utraty zdrowia lub życia, w nadziei, że go Bóg od tego ochroni; jeżeli chce sie wiedzieć winie lub niewinności osoby przez próbe ognia lub wody. Od grzechu śmiertelnego usprawiedliwia tu niewia-domość, brak zastanowienia, lub małoważność przedmiotu (S. Alfons III, 30). Nie jest kuszeniem prośba o nawrócenie niewiernych, jeżeli się opiera na pokorze i zdaniu się na wolę Bożą. (Dzieje Apost. 4, 29).

X. Kopuciński.

Kuszenie P. Jezusa na puszczy. Po przyjęciu Chrztu udał się Chrystus Pan na pustynię, która się nazywała "Quarantania" i tam przez 40 dni trwał na modlitwie nie nie jedząc, ani pijąc. Po 40 dniach Zbawiciel Pan sam dobrowolnie dopuścił na siebie głód. Skorzystał z tej sposobności szatan, aby Go kusić. Pan Jezus dopuścił do tego, aby zaraz na początku swej działalności dać dowód mocy, poskramiając tego, który skusiwszy pierwszych ludzi w raju wydarł im szczeście wiekuiste, a zarazem zostawić przykład, jak opierać się mamy podszeptom szatana. Szatan po trzykroć kusił Zbawiciela, podsuwając lakomstwo, pychę i chciwość i po trzykroć został zwyciezko odparty. Chrystus Pan tym sposobem nauczył nas, jak mamy przezwycieżać trzy najbardziej natarczywe pokusy, które na nas uderzają. Szatan ukazał się w postaci widomej, prawdopodobnie ludzkiej. Pokusy te nie były wewnetrzne, ale tylko zewnetrzne "per suggestionem," gdyż inaczej sprzeciwiałoby się to ogólnemu rozumieniu Ojców Kościoła i godności Zbawiciela. (Math. IV, 3, 6, 9; Luc. I, 35; Joan XI, 33; XVII, 30; Eph. VI, 17; Hebr. VII, 26). (Por. Bacuez et Vigouroux, Manuel Biblique, 9 ed., Paris, 1896, t. III, p. 259–260; ks. Dr. J. L. Sykora, Historya święta Nowego Zakonu, Warszawa, 1005, t. III, str. 45–47; Jos. Knabenbauer, Commentarius in Evange-lium S. Matthaei, c. IV, 3-11, p. 145-155).

X. R. J.

Kuszewicz Jan Kazimierz ks. T. J., coś od Boga, a nie przedsiebierzemy ża- ur. w Galicyi w r. 1647, wstąpił do

Jezuitów w 1661, uczył retoryki, głó- seiner Theorie u. Praxis. Wien 1856wnie jednak oddawał się pracy kazno-dziejskiej; był socyuszem prowincyała, rektorem w Toruniu i Jarosławiu, przełożonym domu professów w Krakowie przez lat 6. † w Krośnie w r. 1723. Napisał: Fragmenta epistolarum S. Francisci Xaverii S. J. etc. Calissii 1716, fol.; Impetus bonarum cogitationum ex Evangeliis Dominicarum etc. Ibd., 4-o; List do Jana Szembeka znajdujący się w zbiorach Biblioteki Czartoryskich w Krakowie. (Por. Sommer-vogel, Bibliothèque. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1280; Brown. Biblioteka. 1862, 8-a, str. 247 i nast.).

Kuthert św. ob. Cuthbert św.

Kutowicz Wawrzyniec ks. ur. w r. 1795, † w 1870. Napisał Słowo zbawienia z lekcyi i ewangelii dla ambony praktycznie wyłożone. Wadowice 1848. (Por. Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. t. II, str. 335).

Kutschker Jan Rudolf kard., ur. w r, 1810 w Wiese na Szląsku austryac-kim, po ukończeniu nauk objął w r. 1855 katedrę teologii moral. w akad. ołomunieckiej, w r. 1844 został rektorem tejże akademii, w 1843 kanclerzem konsystorza i kanonikiem honorowym kolegiaty w Kromieryżu, w 1850 egzaminatorem prosynodalnym, w 1852 proboszczem na dworze cesarskim w Wiedniu i dyrektorem Wyższego instytutu wychowawczego dla kapłanów świeckich, w 1857 radca w ministeryum oświaty i wyznań, w 1859 rektorem wiedeńskiego uniwersytetu i prałatem pskim domowym, w 1862 wikaryuszem generalnym Wiednia, następnie mianowany bpem Carrhe w Mezopotamii in part. inf. i konsekrowany w Wiedniu, następnie w r. 1874 po śmierci kard. arcbpa v. Rauschera obrany przez kapitułe na wikaryusza kapitularnego, w 1876 mianowany arbjem Wiednia, w następnym zaś roku zaliczony został przez Piusa IX do grona kardynałów. † dn. 22 stycz. 1881 r. Głównem staraniem K. było gruntowne naukowe wykształcenie kleru i ścisłe zachowanie karności klnej. Z licznych dzieł K-a naczelne miejsce zajmuje jego, z wielką erudycyą i znajomością prawa nawet cywilnego, napisane dzieło

57, 5 t; z innych: Die gemischten Ehen von den kath. kirchl. Standpunkt aus betrachtet. Wien 1838; wyd. 3-ie 1840; Die hl. Gebräuche der kath. Kirche. Tamże 1843; Die Lehre vom Schadenersatz od. von der Restitution nach dem Vorgange der Theologen etc. Olm. 1851, i w. in. Nadto wydał kolekcyę statutów dla kleru. (Ołomuniec 1847, 4 tomy). (Por. Schäfler, Hand-lexikon der kath. Theologie. Re-gensb. 1883, t. II, str. 691; Bund, Ca-talogus auctorum. Rothomagi 1900, str. 90: Hurter, Nomenclator literarius. Oeniponte 1895, t. III, kol. 1439). X. J. N.

Kutyba Piotr ks. T. J., ur. w r. 1870, wyświęcony na kapiana w 1896, profesyę złożył w 1900 r. Napisał Nowen ny przed ważniejszemi świętami Matki Boskiej; Droga do Serca Jezusowego, 12 a; Dopuście dziatkom iść do mnie, 32 a; Odpust jubileuszowy, 16-a.

Kuziemski Michał, biskup chelmski, unicki, ur. 1809 w Szybalinie w Galicyi, w pow. Brzeżańskim, w 1833 rbył parochem w Założcach, potem został kanclerzem konsystorza we Lwowie. Przez ces. Ferdynanda mianowany głów. inspektorem szkól ludowych we wschod. Galicyi. Jego staraniem powstalo tysiąc nowych szkół ludowych. Wybitny brał K. udział w głównej Radzie ruskiej przy budowie Domu Ludowego we Lwowie, oraz ruskiej Macierzy. Gdy w r. 1859 minister Thun i namiestnik Galicyi Goluchowski usilowali wprowadzić alfabet łać. u Rusinów. K. łącznie z uczonymi ruskimi oparł się temu zamiarowi. K. wrogo był usposobiony dla Polaków. Kiedy po wywiezieniu (1866 r.) bpa Kalińskiego zawakowało bpstwo w Chelmie, K. na propozycyę rządu rosyjskiego chętnie przyjął bostwo chelmskie, wierząc rządowi, że mu o nic innego nie chodzi, tylko aby w unitach chełmskich obudzić poczucie ich ruskiego pochodzenia i aby z pomocą powagi biskupiej usunać z cerkwi unickiej niektóre zwyczaje łacińskie. wszystko przemawiało do przekonań K-go, pracującego oddawna w tym du-chu w Galicyi. Prekonizacya K-go na-Das Eherecht der kath. Kirche nach stapila 22 czerwca 1868 r., a ingres odbył sie we wrześniu t. r. Pierwsze miesiace rządów K-go pozwalały spodziewać się lepszej przyszłości dla Unii. K. wziął sie energicznie do naprawy złego i zaprowadzenia karności; duchowieństwu polecil trzymać się rytualu unickiego, przywrócił procesye, zorganizował konsystorz, zwrócił baczna uwagę na seminaryum, zajął się pilnie wizytacyą dyecezvi. Ale pod naciskiem rzadu wydał K. d. 25 paźdz. 1868 r. okólnik do duchowieństwa, w którym przypomina mu wszystkie okólniki ks. Wojeickiego, na-kazuje używać tylko języka ruskiego w naukach parafialnych i pieśniach religijnych, różaniec i kolendy—ruskim akafistem, a organy śpiewem ruskim zastą-Tem rozporządzeniem R. zrazil ku sobie duchowieństwo i lud. W ciągu r. 1870 wydał kilka jeszcze rozporzadzeń do duchowieństwa swego, obudzając słuszne powątpiewanie o jego prawowierności. K. oczyszczał jak mógł obrządek unicki na wzór obrządku prawosławnego, ruszczył dyecezye, polonizm i łacinizm w niej tępił, nawet czasem spełniał akt, graniczący z przechyleniem się do prawosławia. Wszystko to rządowi się podobało, ale mu nie wystar-czało. K. czuł, że grunt z pod stóp usuwa mu się; wypracował obszerny memoryał w sprawie obrządkowej i przeslal go hr. Tolstojowi, jako ministrowi oświaty i postawił alternatywę: albo oswiaty postawa na dominicznego zgodzi się i nic więcej od niego żądać nie będzie, albo pozwoli mu urząd złożyć i za granicę wyjechać. Z pominięciem K-go wezwał rzad Popiela, aby mu złożył osobistą relacyę o sprawach dyecezyi chełmskiej. Popiel jedzie do Petersburga, przystaje na wszystkie żądania rządowe. Wraca do Chelma, a za nim nadchodzi dla niego pocztą nominacya na administratora dyecezyi, wraz z uwolnieniem od urzędu bpa Kuziemskiego w 1871 r. Powrócił do Galicyi d. 15 marca 1871 r. K. umarł w Łaszkach w Galicyi 5 grudnia 1879 r (Por. Ks. Edward Likowski, Dzieje Kościola Unickiego, cz. II. 184—196; "Tygodnik katolicki" r. 1868, str. 536; Ostatnie chwile Unii pod berlem moskiewskiem, str. 70-73; ks. Emil Bańkowski, Ruś chełmska od czasu rozbioru Polski, Lw6w 1887).

X. S. G.

Kwadragena ob. Quadragena.

Kwakrowie - tak nazwano członków sekty religijnej utworzonej w polowie XVII wieku. Zalożycielem Kwakrów był Jerzy Fox, urodzony w Draiton w hrabstwie Leicester w r. 1624, a umark w r. 1691. Był to człowiek z natury melancholijnego usposobienia, w dodatku marzyciel bez wyższej nauki. Jakiś czas był szewcem, ale wnet to rzemioslo porzucil, a caly oddał sie pracy misyjnej. Już w 19 roku życia zdawało mu się, że słyszał na wysokiej górze głos Boży, widział aniołów i otrzymał rozkaz, aby wyruszył w świat jako kaznodzieja wędrowny. Jakoż rzeczywiście J. Fox rozpoczął w r. 1647 publicznie głosić swą naukę o świetle we-wnętrznem, które świeci w duszach wszystkich ludzi i na które wszyscy ludzie powinni zwracać pilna uwage. W krótkim czasie swem gorliwem apostolstwem zjednał sobie wielu zwolenników pomimo przeszkody, jakie mu stawiano, - za ostre występowanie przeciw duchowieństwu i zakłócanie nabożeństw po kościołach kilkakrotnie Fox z niektórymi swymi zwolennikami dostawał się do więzienia. Około roku 1667 udało się J. Foxowi zjednać dla swych zasad kilku mężów uczonych. Przyją-czyli się do niego Robert Barclay, Jerzy Keith, Samuel Fisher i William Penn, który w r. 1680 nauke Foxa zaszczepił w Pensylwanii, północno amerykańskiej prowincyi nad Delaware. Miał nadto Fox protektora swej nauki w osobie potężnego w owe czasy Olivera Cromwella. Już w r. 1689 uzyskał Fox dla swej sekty swobode religijna. Oprócz Anglii i Ameryki udało się zwolennikom Foxa założyć kilka gmin w Holandyi i Niemczech. Przezwano ich Kwakrami czyli "trzęsącymi się" (od angiel. "quek" — quakers), tak ich nazwal pierwszy Gerwazy Bennet z Derby, a to prawdopodobnie dlatego, że zapał swój na modlitwie ujawniali przez drženie na calem ciele, lub też dlatego, że Fox oświadczył przed sądem: "Drżyjcie przed słowami Pana!"

Ciekawe są a razem dośc dziwaczne główne zasady ich nauki. Zdaniem ich w duszy każdego człowieka mieszka cząstka rozumu boskiego, która tłumi ciało materyalne:

trzeba te iskrę rożnicić, aby uzyskać nes de Quakerisme, Geneve, 1886; W. szczęśliwość. Nasienie grzechu pierw- E. I., t. XLI, str. 618, 120; Wouters, szych rodziców przeszło wprawdzie na Historiae Ecclesiasticae compenszcześliwość. wszystkich ludzi, zaciera obraz bo- dium, Neapoli, ed. nov., t. II, p. 222ny dopóki przez świadome pielegnowa powszechna Kościoła katol., Warszanie nie wydało owoców. Niezwłocznie wa, 1903, t. XIV, str. 148—151). po upadku Adama nastapiło odkupienie. Każdy człowiek ma dzień nawiedzenia, w którem Bóg zbliża się doń łaskawie, aby go oświecić światlem we-wnętrznem, bezpośredniem objawieniem bez słów i znaków. Z osiągniecia tego światła wypływa poznanie religijno-moralne i życie bogobojne. Człowiek odrodzony może spełniać Zakon i żyć bez grzechu. Sakramenta niepotrzebne, zaprowadzone wskutek nieporozumienia. Prawdziwy chrzest Chrystusowy jest wewnętrzny, z ognia i ducha. Prawdziwe cialo i krew Pańska jest to samo, co oświecenie wewnętrzne. Bogu nie podobają się wszelkie natrętne, wyszukane modlitwy, zewnętrzne obrzędy. Modlitwy powinny wyplywać z objawienia bożego.

Niema u K-ów stałego urzędu nauczy cielskiego. Wszyscy zbierają się do sali bez wszelkich ozdób i w milczeniu oczekuja natchnienia Bożego. Skoro kogo natchnie Duch św., każdy taki, bez różnicy mężczyzna czy kobieta, winien chwalić głośno Boga w gminie, modlić się według popędu serca swego. Jeżeli nikt nie poczuje w sobie glosu Bożego, wszyscy się rozchodzą w milczeniu.

Glówna zasada sekty Kwakrów-surowa moralność: odmawiają przysięgi, służby wojskowej (w imię zasady "nie zabijaj"); potępiają wszelkie rozrywki-widowiska teatralne, muzyki, śpiew, czytanie romansów, nie zachowują żadnej różnicy warstw społecznych, żadnych przepisów grzeczności - nikomu się nie kłaniają przez uchylenie czapki, kapelusza, - nawet monarsze, nikomu inaczej nie mówią, jak po prostu "ty," bez wszelkich tytułów. Kwakrowie w najlepszych swych czasach nie liczyli wiecej członków nad 200,000. Sami siebie nazywali najchętniej "Synami," albo "Wyznawcami światła." Z czasem rozalbo padli się na rygorystów (suchych) i umiarkowanych (mokrych). Liczba ich obecnie zmalała. (Por. Weingarten, Die Revolutionskirchen Englands, Lipsk,

ży w duszy, nie stanowi jednak wi- 223; J. Kard. Hergenröther, Historya

X. R. J.

Kwang-si — prefektura apostolska w południowych Chinach.—Kwang-si (Kuang-si) jest prowincyą w południowych Chinach; obszar jej ok. 200 tys. kilom. kwadr.; ok. 9 miljonów miesz-Główne miasto Kueiling kańców. w półn.-wschodniej części prowincyi nad spławną rzeką Kwei-Kiang. W 1850 r. od dyecezyi Macao oddzielono 2 prowincye chińskie Kwangsi i Kwantung i utworzono z nich osobny wikaryat apostolski. W 1875 r podzielono go na 2 prefektury apostolskie.-Prefektura apostolska K wang-si oobejmuje prowincye chińską tej też nazwy; prefekt aplski rezyduje w N a nning. W 1906 r. bylo tu 3,434 katolików, 47 kosciolów i kaplie, 26 kaplanów - europejczyków, 4 kaplanów -chińczyków; Zgromadzenie zakonne meskie Marystów; 2 żeńskie w 2-ch domach liczace 26 sióstr; 1 seminaryum, 40 szkół, w których liczono 434 dzieci. Seminaryum Paryskie misyjne tu pracuje (ob. tegoż Compte rendu, Paris, 1907, p. 115—137). (Por. też A. Launay, Mission du Kouang-Si, Paris, 1903; W. E. I., t. 41—42, str. 377; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 192; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1909, t. II, k. 528-529).

X. C. S.

Kwango, prefektura apost. w Afryce ob. art. Kuango.

Kwang-tung - prefektura apostolska w Chinach poludniowych.-K w a n g-t u n g (Kuantung, Kanton) zajmuje dorzecze Pi-kiangu; liczy ok. 27 milionów mieszkańców. Głównem miastem jest Kanton.-Kwang-tung w 1850 r. zostało wikaryatem, a w 1857 r. prefekturą apostolska wraz z Kwang si (ob.). Prefekt aplski rezyduje w Kanton i e, gdzie też istnieje seminaryum duchowne. W 1906 r. bylo tu 56,355 ka-1868; L. Ruffet, G. Fox et les origi- tolików, 455 kościolów i kaplic; 67 ka-

planów z Europy; 15-chińczyków; 1 opieka władców saskich i cesarzy nieklasztor Marystów, 3 zgromadzenia za- mieckich, którzy też hojnie go obdarokonne żeńskie, liczace w 5 domach 474 siostry; 201 szkoły o 3,360 uczniach i uczenicach; 12 domów dla sierot. (Por. W. E. I. t. 41-42, str. 377; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 192; Seminaryum Misyjnego Paryskiego Compte rendu, Paris, 1907, p 115 i nast; Piolet, La France au dehors. Les missions catholiques françaises au XIX .s, Paris, 1900—1903, t. III, p. 233...; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1909, t. II, k. 528-529).

X. C. S.

Kwartodecymanie - sekta heretycka powstała w Loadycei około r. 170 po śmierci meczeńskiej tamtejszego biskupa Sagarysa. Zwolennicy tej sekty obchodzili Wielkanoc zupełnie podług żydowskiego i ebionickiego zwyczaju wraz ze spożywaniem baranka d. 14 nizan (marca). Przeciwko nim wystąpili z cała stanowczością biskupi z Azyi Mniejszej: stanowczością biskupi z Azyi Mniejszej: Meliton, Apolinary i inni. W Rzymie pewien kapłan, Blastus, starał się roz-szerzać kierunek judaistyczny Kwarto-decymanów. To było powodem, że Kościół Rzymski surowo wystapił nietylko przeciw Kwartodecymanom, ale wogóle przeciw zwyczajowi praktykowanemu w Azyi Mniejszej w sprawie Wielkanocy. Jednostajność w całym Kościele udalo się zaprowadzić na soborze Nicejskim I w r. 325. (Por. Hergenröther, Historya Powszechna Kościoła Katolickiego, Warszawa, 1901, t. II, str. 78-74).

X. R. J.

Kwedlinburg (Quedlinburg), dawne opactwo Kanoniczek, obecnie w ruinie, pod miastem t. n. w pruskiej stolicy magdeburskiej, ulubione miejsce pobytu magdeburskiej, ulubione miejsce pobytu klasztory, a także służbę bożą w chórze Henryka I i jego małżonki Matyldy, i w klasztorze. Tytuł opatki i inne gdzie mu też podano korone królewska, godności utrzymały się i nadal. Za Dokument założenia nosi datę 15 wrześ. 936 r., w następnym zaś roku Oton I przyłączył klasztor Wenthusen. Konwent posiadal prawo wolnego wyboru opatki, która zarazem była władczynia terenu należącego do opactwa i miała stwo K. wcielone do Prus. Od tego głos na sejmie rzeszy; od XVII zasiada- czasu zaczęli się tutaj osiedlać i katolila na ławie prałatów reńskich. K. z cy, a w r. 1868 został poświęcony pierbiegiem czasu ciesz, ł się szczególną wszy kł katolicki, a od r. 1895 tamtej-

mieckich, którzy też hojnie go obdaro-wywali. Stwierdzono dokumentalnie 38 opatek K-u, z tych 26 przed, 12 po reformacyi. Pierwszą była Matylda (966—999), córka Otona I. Wywierała ona znaczny wpływ na rządy ojca. Kiedy Oton III udal sie do Włoch. sprawowała nawet rządy państwem niemieckiem. Opatki zarówno w czasie przed, jak i po reformacyi pochodziły z rodzin książęcych, lub z wysokiej arystokracyi, z których też sfer przeważnie byly przyjmowane i zakonnice, opacki pod wezw. ś. Serwacego był uroczyście konsekrowany 1021 r. W K-u odbył się synod, na którym pono-wiona została klątwa na Henryku IV, a zarazem uroczyście stwierdzony prymat pża. Za Betrady II († 1308) bp Halberstadu zalożył w K-u klasztor Minorytów i Augustyanów, oraz istnie-jący dotąd szpital ś. Ducha. R. 1447 za opatki Jadwigi, córki Fryderyka II, elektora saskiego, prawo opieki nad opactwem przeszło na dom saski. Ostatnia opatką była Matylda, księżniczka Anhalt, która znudzona sporem z bpem Halberstadu złożyła swój urząd, † 1514.

Rządy opatek na ogół były dobre i owocne. W samym klasztorze panowały przykładne obyczaje, a opatki ściśle przestrzegały dyscypliny zakonnej Nie mniej troszczyły się o zabezpieczenie ludności należytej pieczy pasterskiej, a także chorym i ubogim opieki. Istniały też założone staraniem ich w K-u szko-

ły niższe i wyższe.

Reformacya wcześnie wtargneła do K-u, lecz dopóki żył opiekun Jerzy saski nie zaprowadzono nabożeństwa protestanckiego. Po jego śmierci 1539 Anna II hr. Stolberg, wybrana w 13 r. życia opatką jawnie wprowadziła protestantyzm do opactwa. Wnet zniesiono opatki Anny Doroty († 1709) dom saski, prawo opieki nad opactwem sprzedal za 340,000 talarów elektorowi brandenburskiemu. W r. 1803 opactwo zostało ostatecznie zniesione i jako księter państwowy. (Por. Annales Que. accomodata. Lublini 1652: Phoenix Redlinburg, w Mon. Germ. hist. Script. torum Cracoviae 1672; Orator Mad. Stadt Quedl., Halle 1873—1882; mie Historyę Jana III Sobieskiego w Vorgt, Gesch. d. Stifts Quedl., Leipzig 1786—1791; Weiland, Chronol. d. ält. Abt. v. Quedl.; Hierographia X. S. G. Quedl. w Zeitschr. d. Harzvereins v. 1869 i 1875).

(Ch.).

Kwei - czeu — wikaryat apostolski w Chinach południowych.-K w e u - c z e u (Kuei-czou)—jest prowincyą w Chinach południowych, zajmującą 174 tys. kilom. kwadr. i liczącą ok. 9 milionów mieszkańców. Naogół prowincya Kweiczeu jest jedną z najbiedniejszych w Chinach. Glówne miasto Kwei-jang nad rz. Wu-Kiang. - Już w 1708 r. powstał tu wikaryat apostolski, lecz pierwszy wikaryusz apostolski bp. Kl. Bisdeloup nie mógł się tu dostać. W r. 1847 r. na nowo wskrzeszony, wytrzymał ciężkie prześladowania w latach 1850-1860. Obecnie wikaryusz aplski rezyduje w Kwei-jang. W 1906 r. liczono tu 24,018 katolików, 112 kościołów i kaplic, 48 kaplanów-europejczyków, 17-chińczyków; 1 zgromadzenie zakonne żeńskie z tubylczej ludności o 169 siostrach; 3 seminarya, 156 szkół. (Por. W. E. I., t. 41-42, str. 424; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg,, 1890, p. 191; Piolet, La France au dehors. Les missions catholiques françaises au XIX s., Paris, 1900—1903, t. III, p. 233...; A. Launay, Mission du Kouy-Tcheou, Paris, 1907, t. I; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1909, t. II, k. 529).

X. C. S.

Kwiatkiewicz Jan T. J., ur. 1630 r. w Małopolsce, wstąpił do zakonu w Krakowie, był profesorem wymowy, filozofii, teologii i matematyki po różnych kolegiach; był rektorem kolegium w Jarosławiu, Sandomierzu i Krakowie, gdzie umark 23-go marca 1703-go roku. Zostawił przeszło 40 dzieł po łać. i po polsku, mających wielką wziętość. Do ważniejszych pracjego należy kontynuacya zaczętego przez Skargę streszczenia

sza szkoła katolicka otrzymala charak- hujus aevi genio et nostratis politicae przetłum. na niem. p. Winkelmana, rianus, Calissis 1673; Orator peripa-Lipsk 1891; Jameke, Urkundenbuch teticus ib. 1t80. Zostawił w rekopiś-

Kwiatkowski Marcin z Różyc, luteranin polski, żył za panowania Stefana Batorego. Jeździł wiele po za granicami kraju i uczył się w różnych akademiach, to też i bledy obce przyjął i wiarę katolicką swą zatracił. Był nauczycielem języka polskiego młodego Alberta Fryderyka syna margrabiego Brandenburskiego Alberta. Żyl jeszcze za czasów Zygmunta III; był gorliwym różnowierca i napisał wyznanie wiary augsburskie p. t. Confessio Augustanae fidei, to jest, wyznanie wiary krześciańskiej i t. d. 1561, 4-a. Pismem tem obraził samych nawet współ wyznawców. Z drugiej znów strony bpi katoliccy, Bernard Maciejowski i Marcin Szyszkowski bpi krakowscy oraz Jerzy Zamojski bp chelmski wszystkie prace piśmienne K. w poczet ksiąg za-kazanych zamieścili. Tem się zapewne tłumaczy, że dzieła K-a skądinąd cenne jak: Opisanie ziemi Inflanckiej (Królewiec 1567); Wiadomości o upowszechnieniu i wielkim pożytku języka sławiańskiego i t. d. (Iamże 1509) i Serenissimorum Jagelloniorum Poloniae Regum, vera genealogia etc. (Regiomonti 1577) i inne, dziś do rzadkości należą. (Por. Chydynicki, Dykcyonarz uczonych Polaków. Lwów 1833, t. I, str 389 i nast.; Wiszniewski, *Hist. liter. pols* t. VI, 405; t. VII, 522; t. IX, 173 i 473).

X. J. N.

Kwiatkowski Piotr T. J. ur. 1657, ostatnie dwa lata swego życia przepę-dził w Krakowie u św. Piotra, jako prefekt i tamże umarł 30 kwietnia 1747 Wydał: Collectanea ascetica exercitiis spiritualibus accomodata etc. 1741; Historia veteris et novi testamenti 1741; Miasto święte, żywot N. M. Panny przekład M. Agredy Kalisz, 1782; Theatrum życia ludzkiego w Roczników Baroniusza; Suada civilis historycznych exhibicyach na widok pu-

trzeba powtarzać. Celebrans albo dyakon dawał znak, kiedy miano zaprzestać wezwania. W wiekach średnich pomiędzy K. a e. wtrącano różne dodatki np. w święta Matki Boskiej. "Kyrie, virginitatis amator inclyte, Pater et Creator Mariae, elejson." Bona (Rer. liturgic. 1. 2 c. § 42) utrzymuje, że te dodatki zniósł Pius V przy poprawie mszalu. Od XI w. po dziś dzień powtarzamy we Mszy sw. naprzemian za ministrantem dziewięć razy to wezwanie, na wzór dziewięciu chórów anielskich. Według rubryk Msza-

nie było oznaczone ściśle, ile razy K-e lu, we Mszach czytanych, mówi się K-e na środku ołtarza przod krzyżem, a w spiewanych na rogu epistoly. K-e m6wimy w litaniach, w pacierzach kaplańskich i przy wielu obrzędach rytualnych. (Por. Durand, Ration. IV, 12; Crispi, Myster. evang. leg.; Martene, De ant. Ecclesiae rit, c. IV; Grancolas— Martigny, Dict. des ant. chrét., p. 348; S. Thomas, p. 3, q. 83, a. 4).

X. S. G.

Kyrylica ob. Cyrylica.



L. (nazwisko nieznane) Tomasz Ro- Gdy już Jakób doszedł do znacznych man, norbertanin polski, napisal: Ka- dostatków i spostrzegł że niechetnie nań thalog atbo Summariusz Zywotów patrzono w domu teścia, potajemnie za-S. S. Zakonników i S. S. Panien Za-biera cały swój majątek i z całą swą konnych Ord. Prem. przez ks. Toma-rodziną powraca w strony ojczyste. Lakonnych Ord. Prem. przez ks. Tomasza Romana L. tegoź Zakonu brata. Kraków 1615, 4-o,—jest to tłum. z ła-cińs. Auberti Miraei Ord. Praem., *Chro*nicon. (Por. Siostra Andrusikiewicz, bibliotekarka u P. P. Norbertanek na Zwierzyńcu pod Krakowem (1900) z MS.; Goovaerts, Ecrivains, artistes et savants de l'Ordre de Prémontré. Bruxelles 1901, 4.0, t. II, str. 474).

Laach ob. Maria-Laach.

Laban — gr. Λάβαν, hebr=bialy-syn Batuela, wnuk Nachora, brat Rebeki żony Izaaka patryarchy, ojciec Lii i Racheli, żon Jakóbowych (Gen. XI, 26; XXII, 23; XXVIII, 5; XXIV, 1-33, 50; XXIX, 5). Mieszkał w Mezopotamii, skąd pochodził Abraham. Do Labana, jako do wuja swego, ucieka Jakób przed gniewem Ezawa (Gen. XXVII. 41-XXVIII, 3), zaslubia Rachele, za która obowiązuje sę służyć przez lat siedm. Laban podstępnie zamiast Racheli daje mu starszą córkę Lię. Aby otrzymać Rachele, musiał Jakób służyć drugie siedm lat. Po upływie tego czasu wymógł Laban na Jakóbie, aby ten pozostawał u niego jeszcze lat sześć, chciał niby w ten sposób wynagrodzić celtyckiego lab zn. wynosić; przypusz-siostrzeńcowi i zięciowi swemu, a wła- czają, że Konstantyn W. (ob.), spędzaściwie miał na względzie zysk własny, jąc młodość w Galii z miejscowych

ban puścił się za nim w pogoń, chciał go przemocą zatrzymać, ale, przestrzeżony we śnie od Boga, wypowiada mu tylko swój żal i rozstaje się z nim w zgodzie. Z rozdziału XXI, 30-34 Genezy widać, że Laban oddawał cześć jakims bałwanom. Więcej o nim Pismo św. nie wspomina.

X. R. J.

La Barre (de) ks. T. J., współczesnyuczony jezuita, profesor Instytutu katolickiego w Paryżu. Napisał: Certitu, des scientifiques et Certitudes Philosophiques. Paris 1897; L'Ordre de la nature et le Miracle. Faits surnaturelles, chimiques, psychiques, physiques. Tamze 1899; La Vie du dogme catholique. Autorité, evolution. Tamze 1900, i inne. Wiele też czytał memoryalów na kongresach miedzynarowych naukowych katolickich. (Por. Blanc, Dict. de Philos. 1906, k. 739; Tenże, Répertoire bibliogr. 1902, str. 215).

Labarum — słynna choragiew wojenna cesarzów Rzymskich, począwszy od Konstantyna W. - 1-0 Nazwa Labar u m (greck. Λάβαρων) ma pochodzić od wojennego wyrazu labarum; inni sadza, że wogóle w Galii proporce wojenne zwano labara. — 2-o Labarum Konstantyna W. historyk Euzebiusz (Vita Constantini, 1, 28-29) opisał L. jako dzidę wysoką, pokrytą blachą złota; wpoprzek dzidy szedł drążek, tak iż formowat z nią krzyż; u szczytu dzidy umieszczono korone złota z drogimi kamieniami i z monogramem Chrystusa z greck. liter X i P, razem splecionych; litery te przypominał również krzyż Chrystusowy (ob. art. Krzyż); wreszcie na drążku poprzecznym wisiała zasłona purpurowa, kwadratowa z bogatym haftem złocistym i w górnej części z popiersiem Konstantyna W. i jego dwóch synów (Por. też Prudencyusza, Contra Symmach., 1, 487);-3-0 O powstaniu Labarum, opisanego wyżej, zdecydowało słynne widzenie Konstantyna. Euzebiusz (m. cyt.) opowiada, iż od samego Konstantyna W. slyszal, jako w przeddzień walki z Maksencyuszem ujrzał Konstantyn wraz z wojskiem przy jasnym zachodzie słońca zwycieski znak krzyża σταυροῦ τρόπαιον) z napisem ΤΟΥΤΩ NIKA (zn. tem zwyciężaj); nocy następnej ukazał sie Konstantynowi sam Chrystus z takim też znakiem i polecił użyć go, jako godło wojenne, albowiem według zapewnienia Chrystusa znak ten przyniesie Konstantynowi zwycięstwo. Nazajutrz Konstantyn W. kazał sporządzić proporzec taki, jaki widział w nocy i powstalo wtedy, wyżej opisane, Labarum.

Istotnie (312 r.) Konstantyn odniósł zwycięstwo w Rzymie, przy moście milwijskim (Pons Milvius-Ponte Mole). (Por. też Lakcencyusz, De mortibus persecutorum, c. CLIV; Sozomen, Htst. eccl., I, c. III). Krytyka historyczna zarzucała, że podług niektorych dawniejszych wersyj widzenie Konstantyna miało miejsce w Galii. Niektórzy pisarze nazywali je złudzeniem optycznem (np. Fabricius Exercitatio critica de Cruce Const. Magni..., Hamb., 1706); inni zmyśleniem Euzebiusza z po chlebstwa uczynionem (np. Duruy, Hist. des Romains, t. VII, p. 36...).-

nazw zapożyczył na oznaczenie godła Mole; 2-o Euzebiusz nie rządził się pochlebstwem, albowiem dzieło Vita Constantini napisal po śmierci cesarza; 3-o fakt ten uznali poganie, świadkowie zjawienia się krzyża na niebie, zresztą aluzye do zjawiska widzą też w napisie na luku tryumfalnym w Rzymie i t. p. (Por. de Rossi, Bulletino archeologico, 1863 r.); 4-o wreszcie zabytki numizmatyczne wskazują labarum: a) Garucci (Monete di Constan., w dz. Vetri.., Roma, 1858, tav. 481, n. 23) podaje wizerunek labarum i 2 żołnierzy z napisem "gloria exercitus." Rysunek przypomina fakt, że Konstantyn wybrał 50 odważnych żołnierzy do noszenia labarum. b) Inny rysunek labarum (Garucci, op. c., tav. 481. n. 22) ma monogram Chrystusa na wezu i napis Spes publica, ozn. zwycięstwo Chrystusa nad szatanem. c) Niektóre monety podają wizerunek Konstantyna wspartego na choragwi z monogramem i napis "hoc signo victor eris." Nadto w starochrześcijańskich zabytkach, napisach katakumbowych, w rysunkach na sarkofagach często spotykamy monogram Chrystusa i napisy "in hoc vinces" i t. p. (Por. Chiffletius, Dissert, II De loco, tempore... conversionis... Constantini, Paris, 1676; D. G. Moller, Dissert. de labaro..., Altdorfii, 1696; Du Voisin, Disertation critique sur la vision de Const., Paris, 1774; Tillemont, Hist. des emper., IV, p. 73-311; 613-614; Broglie. L'Eglise et l'empire romain au IV s., Paris, 1860, t. II; Duchesne, Hist. ancien. de l'Eglise, t. II; Martigny, Diction. des antiq. chrétien., art. Labarum W. W. t. VII, k. 1276-1280; Bratke, Das Monogr. Christi auf dem Labarum, 1891; Desroches, Le Labarum, Paris, 1894; Funk, Kirchengesch. Abhandl. und Untersuch., II, Paderborn, 1899; Ravel-Chapius, Dissertation sur le Lab., Frogny, 1899; Lejay, Revue d'Hist. et litterat. relig., XI, 1906, p. 27 ...; Knöpfler, Konstantins Kreuzesvision w Hist. Pol. Blätter, 1908, p. 183; J. Maurice, Numismatique constantinienne, Paris, 1908; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, Rzetelne badania wykazały, że 1-o naj 1910, t. II, k. 531; D' Alès, Diction. pewniej widzenie to opisał Euzebiusz apologet, de la Foi Cath., Paris, dokładnie i jako miejsce i czas należy 1910, fasc., III, k. 690–697; ks. Jau-uważać przeddzień bitwy pod Ponte gey-Szcześniak, Słownik apol. wiary kat., Warszawa, 1894, t. II, str. 292—205; ks. W. Szcześniak, Dzieje Kościoła kat., Warszawa, 1902, t. I, str. 54 i dop. 1; ks. W. Krynicki, Dzieje Kościoła Powszechnego, Włocławek, 1908, str. 41—42 i dopisek 21).

X. C. S.

Labat Jan Chrzciciel, dominik, ur. 1664 r. w Paryżu, misyonarz, a zarazem świetny autor opisów podróży po krajach w których działał, a zwłaszcza na wyspach francuskich w Ameryce. Zawarł on je w dziele p. t. Nouveau voyage aux iles de Amerique occ., Paris 1722 t. 6, po niem. w Norymberdze 1783-7. Oprócz tego napisał: Voyages en Espagne et en Italie, 8 t., Paris 1730; Nouvelle relalion de l'Amerique occ. 5 t., Paris 1730; Voyages de chevalier des Marchais en Guinée 4 t., Paris 1730 i in. L. † w Paryżu 6 stycznia 1738 r.

Labat. — 1) Piotr, dominikanin, ur. w Tuluzie, przez całe życie wykładał teologie w duchu św. Tomasza w Bor-deaux i w Tuluzie. † w r. 1670. Za jego to wpływem akademia tuluzka postanowiła, że wszelka nauka czy to spekulatywna czy moralna, różniąca się od nauki św. Tomasza, powinna być sta-nowczo ze szkół usuniętą. Napisał: Theologia scholastica secundum illibatam S. Thomae doctrinam. Tolosae 1658-1661, 8 vol. in 8-o. (Por. Echard, Scr. Ord. Praed. II, 635 i nast.). — 2) Piotr Daniel, benedyktyn z kongr. św. Maura, ur. w r. 1725 w Saint-Sever, † w 1803. Okazał wielki talent w konferencyach religijnych; gdy jednak wyglaszać zaczał niektóre pojęcia jansenistowskie, zakazano mu nauczania publicznie. L. pomagał także OO. Coniac i Clement w wydaniu ich dzieł historycznych. (Por. Glaire, Dict. univ. des sciences. t. II, str. 1196).

Labatut Piotr ks. współczesny, wikaryusz generalny, przełożony małego seminaryum w Agen, wydał: Les Saints Evangiles ou la Vie de N. Seign. Jésus—Chr. selon les quatres évangélistes etc. Paris, 1898 8-0, z 80 ilustracyami; Vita D. N. Jesu Christi secundum quatuor Evangelistas. 32-0.

Labbadie, Labbadyści, Jan kwietysta marzyciel, założyciel sekty kalwińskiej t. n. ur. 13 lutego 1610 w Burg-Gironde, syn prostego żołnierza, mając lat 15 wstąpił do Jezuitów, gdzie w r. 1635 przyjał świecenia kapłańskie, ale już w r. 1639 opuścił zakon, poczem jako wymowny kaznodzieja działał w dyecezyach Bordeaux, Paris, Amiens, a w końcu jako spowiednik zakonnic w Abbeville. Już wówczas w nauczaniu swojem głosił zasady krańcowo pietystyczne, które wyraźnie sprzeciwiały sie zasadom Kła katolickiego. Wystapili pko niemu Jezuici, a także bpi, pierwotnie złudzeni jego nadmierną gorliwością, poczęli w nim dopatrywać się niebezpiecznego nowatora. Aby uchronić sie od oskarżeń, które nazywał oszczerstwami wstapił do zakonu Karmelitów w La Graville, gdzie nie przestał szerzyć swoich zasad. I tam jakiś czas omamił przełożonych podając się za wysłanego przez Boga reformatora duchowieństwa, i za obdarzonego nadzwyczajnemi łaskami. Niedługo jednak udawała mu się ta obłuda; gdy więc i tutaj na nim się poznano 1650 r. uciekł do Montaubon i tam przyjął kalwinizm. Teraz już otwarcie zaczął napadać na Kl, któremu zarzucal zupelne zepsucie oraz liczne wystepki i zbrodnie. Nie szczędził też pastorów protestanckich i kalwińskich nazywając ich ignorantami, leniwcami i gorszycielami. W ten sposób kończąc i wszczynając dysputy zmieniał miejsca pobytu w Orange 1657 r., w Genewie 1666 r., w Middelburgu 1669 r. Z tych miast wypędzony przez synod w Dodrechcie 1670 r. złożony z urzędu, udał się do Amsterdamu, a gdy go i stamtad wy-pedzono 1672 r., do Altony, gdzie † 13 lutego 1674 r. Zwolennicy L-go wyznawali w głównych zarysach zasady kalwińskie, usitowali jednak dościgać ideal katolickiego życia klasztornego. Wewnetrzne, bezpośrednie natchnienie Ducha św. stawiali ponad Biblie i naukę Kła, i wierzyli w odrodzenie się z Ducha św. L-ści żyli we wspólnocie dóbr i przeważnie zajmowali się pracą ręczną. Do wielkiego rozpowszechnienia nigdy sekta ta nie doszla; w r. 1680 r. liczyła ogółem 400 wyznawców, a w r. 1744 zupełnie wygasła. Zasady swoje L ści ogłosili w piśmie p. t. De-clarationsschrift... Joannis Labadie, Petri Yvon, Petri du Lignon, Pastoren, Henrici Schlüter, Petri Schlüter etc., Herford 1671. (Por. Histoire de la vie de J. Labadie. Haag 1670; H. v. Berkum, De Labadie ou de Labadisten, 2 t., Sneek 1851. Ritschl, Gesch d. Pietismus. I, 1880; str. 194 i nst.; Garrison w Bulletin d, la Soc. du l'histoire du protest. franc. 1906 r, 97-110).

(Ch).

Labbe Filip T. J., ur. w Bourges w r. 1607, wstąpił do nowicyatu w r. 1623. Uczyl retoryki, filozofii i teologii. † w Paryżu w kolegium Clermont w r. 1667. Napisal: Regular Accentuum et spirituum Graecorum novo ordine... distributae etc. Parisiis 1635; Sacrosancta Concilia ad regiam editionem, Tamze 1671-72, t. 17; Concordia sacrae et profanae Chronologiae etc. Tamze 1638, 12-0; Hagiologion Franco Galliae etc. Tamze 1643, 4-0; Lector sacrae Scripturae etc. Tamze 1645, 8-o; La Geographie royalle etc. Tamze 1646, 8-o; De Byzantinae historiae scriptoribus etc. 1648, fol.; Triumphus catholicae veritatis etc. Tamze 1652, 8-o; Bibliotheca Bibliothecarum etc. 1664; Thesaurus Epitaphiorum veterum ac recentiorum etc. Tamže 1666, 8-0; La grande et petit methode pour apprendre la Chronologie et l'histoire etc. Tamže 1664, 12-o, i w. in., których dokładny spis podaje (w liczbie 83) Sommervogel. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1893, 4-0, t. IV, k. 1295 + 1327).

X. J. N.

Laberenz Godfryd ks., ur. w r. 1802 w Fuldzie, po ukończeniu studyów filozofii i teologii tamże 1820–25, został w r. 1825 wyśw. na kaplana; wkrótce został profesorem języków wschodnich oraz egzegezy St. Test. w Fuldzie, w r. 1836 drem filozofiii w Würzburgu i profesorem wymowy św. w bpiem sem. w Fuldzie, w 1843 regensem semin. i kanonikiem katedralnym oraz profesorem pastoralnej, w 1866 — pedagogiki tamże; † w r. 1875. Napisał: De vera libri Jonae interpretatione Fulda 1836; Kath. Homiletik. Regensb. 1844 r.; Grammatik der hebr. Sprache. Paderborn 1867, i w. in. (Por. Schäfler,

Petri Yvon, Petri du Lignon, Pasto- Handlex, der kath. Theologie. Reren, Henrici Schlüter, Petri Schlü- gensb. 1883, t. II, str. 693).

> Laberthonnière L. ks., oratoryanin urodz. w roku 1860-ym w Chazelet (Indre), był profesorem filozofii i dyrektorem szkoly w Juilly, od r. 1905 jest redaktorem czasopisma "Les Annales de Philosophie chrétienne." W pojęciach swoich o apologetyce L. był zwolennikiem niektórych poglądów modernistycznych Maurycego Blondel'a, ale u tąpił po potępieniu modernizmu przez Piusa X w r. 1907. Napisal: Essai de Philosophie religieuse. Paris 1903; Le Realisme chrétien et l'idéalisme grec. 1904; oba dziela w r. 1906 dostaly się na indeks; La Catholicisme et la Sociéte. 1907; nadto calv szereg artykulów ważnych w "Annales de Philosophie chrétienne" zwłaszcza art. Dogme et Théologie. 1907, 1908, 1909; jest to krytyka poglądów Edwarda Le Roy'a.

> > X. J. N.

Labeyrie Cyryl ks., współczesny, napisał: La Science de la foi; Dogme et Methaphysique. 1903, i inne.

Labico, Lavicum—dawne bpstwo włoskie pod Rzymem (dioec. Labicana). Bpstwo to było na Via Labicana, prawdopodobnie w m. Colonna pod Frascati. Dzieje wspominają w 649 r. bpa Labico—Luminosusa; w XI w. bpi Labico nosili tytuł bpów Tusculum. potem Bovo. W 1191 r. tytuł bpi przeszedł z Tusculum do Frascati (ob. art. Frascati). — Por. art. Duchesne w Arch. della Soc. Rom. di storia patria, 15 (1892), p. 497...; art. Tomassetti tamże, 25 (1902), p. 94...; 26 (1903), p. 161; Groner, Die Diözesen Italiens von der Mitte des X bis zumm Ende des XII Jahrh., Tübinger Diss., 1904, p. 21; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 533).

X. C. S.

dzie, w 1843 regensem semin. i kanonikiem katedralnym oraz profesorem pastoralnej, w 1866 — pedagogiki tamże; kształcił się w Paryżu i gdzieindziej, w † w r. 1875. Napisał: De vera libri r. 1173 został kardynałem, † w r. 1189. Znawca prawa kanonicznego i rzymskie-go, podjął się uzupełnienia i ulepszenia Grammatik der hebr. Sprache. Paderborn 1867, i w. in. (Por. Schäfter, w wielkiem poważaniu, jako podrecznik

prawa kościelnego. Dodał doń cytaty z Corpus juris civilis i niektóre dekretaly pża Inocentego II, Eugeniusza III, Aleksandra III, oraz ulożył wszystko w nowym, bardziej systematycznym po-rządku. Mimo to rzecz nie była wydrukowana i ulegla zapomnieniu. (Por. Zaccaria, Diss. de inedita canonum collectione quam card. Laborans composuit, u Gallandiego Syl. II. Mog. 1790; Aug. Theiner, Disquisitiones criticae, Rom. 1836). Istnienie innego Laboransa, (Ob. ks. Sarti, De claris archigymnasii Bononiensis projessonbus, I, Bonon, 1769, 314), który miał wydać w r. 1210 "Compilatio tertia" nie zostało udowodnione napewno.

La Bouillerie Aleksander ob Bouillerie Aleksander.

Labouré Katarzyna, wielebna, ze Zgromadz. Córek św. Wincentego a Paulo, ur. w r. 1806 w Fain-les-Moutiers z Piotra Labouré i Magdaleny Goutard. którzy nadali jej imię Zoe. Młodość swą przepędziła świątobliwie, a gdy przyszedł czas obrania sobie stanu, ukazal się jej św. Wincenty a Paulo, radzacy jej, by wstąpiła do Córek Miłosierdzia. Rodzice, mając już jedną córke w tem zgromadzeniu, nie chcieli zgodzić się na żadanie K. i wysłali ją do Paryża do jednego z synów. K. jednak dopiela swego celu i w dn. 21 kwiet. r. 1830 wstąpiła jako postulantka do jednego z domów zgromadzenia z Châtil-Ion-sur-Seine, a nastepnie przeszla do domu macierzystego w Paryżu i przy-jęła imie Katarzyny. W tym też czasie miała K. widzenie N. Maryi Panny, ukazującej jej medal cudowny, do którego nabożeństwo szybko rozszerzyło się po całym świecie. Dopiero po niejakim czasie dowiedziano się o nazwisku siostry, która miała to widzenie. K. spelniała w dalszym ciągu obowiazki swego powolania: † dn. 30 grudnia 1876 r. Sprawa beatyfikacyi L. wniesiona zosta-la do Kongr. rytów dn. 10 grudnia 1907 r. (Por. Battandier, Annuaire pontit. cath. 1969, 8-o, str. 644).

X. J. N.

storianorum Patriarcha (728-823). bejmuje 9 gmin prowincyi Abellińskiej,

Parisiis 8-0; Le Christianisme dans i'Empire perse sous la dynastie Sassanide (224--632). Paris, 12-o, wyd.

Labre Benedykt Józef św. ob. Benedvkt Józef Labre św.

Labriolle Piotr de, współczesny profesor literatury łacińskiej w uniw. fryburskim (w Szwajcaryi), napisal: Saint Ambroise. Paris, 12-0; Vie de Paul de Thèbes et Vie d'Hilarion par saint Jérôme. Tamże, 12-o, i inne. Nadto wydał piękną edycyę z objaśnieniami dziel Tertuliana: De poenitentia, De pudicitia i De praescriptione haereticorum.

Labubra, syn Anaga, sekretarz króla Edessy i pisarz syryjski. Umarł pod koniec I w. po Chr. Ma on być autorem starożytnego dziela w języku syryjskim p. n. Nauka Addeusza, gdzie jest mowa o poselstwie króla Abgara do Chrystusa, o nawróceniu króla i miasta Edessy i t. d. Chociaż auten-tyczność tego dziela watpliwa, należy ono do bardzo starożytnych. Znane było Euzebiuszowi z Cezarei w początkach wieku IV (Hist. Ecc., I, 13), Moj-żeszowi choreńskiemu z V w. (Hist. Armen., II, 32, 36). Najpóźniej w po-czątkach V w. Nauka Addeusza rostała przetłumaczona na język armeński, jak to widać z kalendarzy kościoła Armeńskiego pod datą 17 maja, a kalendarze te tradycya przypisuje św. Izaakowi, patryarsze Armenii († 439). Pomiędzy tem tłumaczeniem a oryginalem ta jest różnica, że św. Addeusza tłu-macz nazwał Taddeuszem, a następcy jego Aggeuszowi nadał imię Addeusza. Miał też Addeusz według Mojżesza choreńskiego zebrać dzieje królów edeskich Abgara i Sanadruga i złożyć je w archiwum edeskiem. (Por. Cureton, Ancient Syriac documents, Lond, 1864; Alishan, Lettre d'Abgar au l'histoire de la conversion des édesséns par Laboubna, Venise, 1868). X. R. J.

Lacedonia, Lacedogna, Laquedonia, Aquilonia-bpstwo włoskie (dioec. Laquedoniensia). Bpstwo L-a po-Labourt M. J. ks. dr. teologii, współczesny, napisal: De Timotheo I Ne-z dyecezya Trevico. Dyecezya L-a o-

jest suffragania arcybpa z Conza (ob. art. Conza). W 1907 r. w dyecezyi L-a liczono 27,300 wiernych, 11 parafii, 51 kościołów i kaplic, 100 świeckich, a 2 zakonnych kapłanów; 1 męskie i 1 żeńskie zgromadzenia zakonne. (Por. Ughelli, Italia sacra seu de episcopis Italiae... Venet., 2 ed., t. VI, p. 834 -843; Cappelletti, Le chiese d'Italia dalla loro origine ai nostri giorni, Venez., 1844...: t. XX, p. 560-565; Groner, Die Diözesen Italiens von der Mitte des X Jahr..., Tübinger Dissert., 1904, p. 52; Werner S. J., Orbis terrarum cath., Friburgi Brisg., 1890, p. 29; Buchberger, Kirchl. Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 532).

X. C. S.

Lachaise (De) Franciszek T. J. ob. Chaise Franciszek.

Lachat Amabilis bp bazylejski ur. we wsi Montavo (kant. Bern) 14 paźdz. 1819 r. Studya duchowne odbywał od 1836 w Rzymie w kongr. Kaplanów świeckich "Najświętszej Krwi," które skończywszy wyświęcony 1842 r. wysłany został na misyę do król. Neapolitań-Czas jakiś apostolował Alzacyi, poczem kuzyn jego ks. Farine, podeszły wiekiem, rezygnował na niego probostwo Granfontaine (1850 r.) w dyec. bazylejskiej, w 3 lata zaś później został proboszczem i dziekanem w Delsberg, w kantonie Jura. W r. 1863 w ocenieniu zasług i uznaniu szczególnych przymiotów L-a kapituła bazylejska po śmierci bpa Arnolda, wybrała go bpem Bazylei, a pż Pius IX 28 wrześ. wybór ten zatwierdził. L. wnet rozwinał wielką gorliwość pasterską, odbywał wizyty, przestrzegał katechizacyi dzieci, zarządził rekolekcye duchowieństwa, popierał stowarzyszenia katolickie - słowem był niezmordowany w pracy. Nad głowa jednak bpa zbierała się burza, gdyż ży-wioły wrogie Kłowi, a tych kantony protestanckie dostarczały sporo, czekały tylko sposobności, aby wystapić do ootwartej walki. Jakoż zażądano od bpa zniesienia wielu świąt, zaprowadzenia katechizmu bardziej zgodnego z duchem czasu t. j. liberalnego i innych mniej lub wi-cej doniosłych ustępstw. Bp gdzie tylko można ustępował, lecz to dodawało wrogom tylko wiecej bezczelności. Jakoż rządy kantonalne nieba- ral. XXXII, 9; Is. XXXVI, 2; Jer.

wem zmusily go znieść kolegiatę w Rheinfelden, oraz klasztor Kapucynów w Badenie (kant. Aargau), usunęly siostry szkolne, domagały się wybieralności proboszczów, rewizyi wszelkich listów i cyrkularzy pasterskich, zabroniły ogłoszenia dogmatu Niepok. Poczęcia i iune podobne stawiały warunki. Na to bp zgodzić sie nie mógł. W r. 1870 posunięto się aż tak daleko, że zniesiono seminaryum dyecezyalne. Naplyw starokatolików do Szwajcaryi, a także rozwijający się po soborze watykańskim kulturkampf w Niemczech, zaostrzyły jeszcze bardziej położenie. Bp zmuszony był swoich księży odstępców wyklać; wówczas zebrała się konferencya dyecezyalna (przedstawiciele świeccy z kanto-nów Solothurn, Bern, Bazylea, Aargau i Thurgau) i 19 listop. 1872 polecila bpowi odwołać klątwę. Skutkiem odmowy bpa konferencya zebrała się powtórnie d. 29 stycz. 1873 r. złożyła L-a z bpstwa, a kapitule poleciła wybrać administratora. Duchowieństwu pod suodpowiedzialnościa zabroniono rowa wszelkich stosunków z bpem, W kwietniu t. r. zmuszono L-a do opuszczenia pałacu w Solothurn i szukania schronienia w Altishofen pod Lucerną. Teraz rozpoczął się szereg srogich prześladowań K-ła, które przewyższały bezwzględnością swoją szalejący w Niemkulturkampf. Z wstąpieniem czech Leona XIII na stolice Piotrowa zaczęły się stosunki powoli układać. Na życzenie tego pża bp L. rezygnowal i został arbpem Damietty oraz administratorem w kantonie Tessin, gdzie też † 1 listop. 1886 r. (Por. Scherer, Deutschl. Episcopat in Lebensbildern, Würcburg 1873; Buchberger, Kirchl. Handlex.). (Ch.).

Lachis, hebr. Lakhis, gr. Λαχίζ lub Λαχήζ-miasto w pokoleniu Judy, leżało w nizinie (Jos. XV, 39), należało do króla chananejskiego Jafii, zdobyte po dwóch dniach oblężenia przez Jozuego (Jos. X, 3-35: XII, 11), ufortyfikowane przez Roboama (II Paral XI, 9). W tem mieście został zabity przez spiskowców Amazyasz, król judzki. czasów Ezechiasza zdobył to miasto Sennacheryb, a za Sedecyasza Nabuchodonozor (IV Reg. XVIII, 14, 17; II Pa-

XXXIV. 7). Z czasów po niewoli ba | dzień Zielonych Świątek w Płocku bilońskiej o Lachis jest wzmianka u Nehemiasza (XI, 30) i Micheasza (I, 13). Dziś Lachis nie istnieje, a nawet trudno wskazać, gdzie się ono znajdowało. Zdaniem Euzebiusza z Cez. i św. Hieronima leżało ono o siedm mil od Eleutheropolis w strone południa. Może wiec to ruiny dzisiejsz. Umm Lagis (Por. Guérin. Judée, II, 299-303). Flinders Petrie i Blis uznają Lachis w Tell-el Hesi w pobližu Wadi-el-Hesi. (Por. Flinders Petrie, Tell el-Hesi (Lachish), London, 1891; F. J. Bliss, A Mound of many cites or Tell el-Hesy excavated., London, 1803; J. Döller, Geogr. und ethnogr. Studien, z III u. IV Buche d. Könige, 1904, p. 266; F. Vigouroux, La Bible et les découvertes modernes, ed. 6, 1, 199; IV, 28; Dr. R. v. Riess, Bibel Atlas, Freiburg im Breisgau, 1895, ed. 3, p. 20).

X. R. J.

Lachowski Sebastyan T. J., ur. w Galicyi w r. 1731, w młodym bardzo wieku wstąpił do Zakonu w Krakowie w r. 1745: Uczył retoryki we Lwowie, wymowy w Żytomierzu. Od r. 1762 do 1773 był w Warszawie kaznodzieją, a przez ostatnie lat 9 do zniesienia zakonu nadwornym kaznodzieją Stanisława Augusta. Napisał: Kazanie podczas dorocznego obchodzenia Koronacyi Najjaśniejszego Pana naszego Stanisła wa Augusta i t. d. Warszawa 1765, 4-a; Kazania krótkie na pogrzebie J. W. IMCP. Eustachego Potockiego, generala artylerii i t d. B. m. 1768, 4-a; Kazanie w dzień ś. Stanisława. Tamže 1768; Kazania niedzielne... Warszawa 1770, 8-a, 2 tomy; Kazania podezas ezterdziesto-godzinnego nabożeństwa, kiedy Król JMC., Pan Nasz Miłościwy pierwszy raz po swojem przypadku stawił się w kościele na podziękowanie Panu Bogu za cudowne swoje od śmierci zachowanie w pośród zaboyców na Niego zasadzonych d. 3 listop. 1771 i t. d. Tamże 1772, 8-a; Kaza nia przeciwko złym przywilejom.. Tamże 1772, 8-a; Kazania o mece Pańskiey i innne przygodne. Poznań 1772, 8-a, 7 tomów; Kazania na Niedziele y Święta miane i t. d. Warszawa 1773, 8-a; Kazania niedzielne. Szywasl 1793, 8-a, 2 tomy; Kazanie na Lamennais'go i "Avenir," akcyi bar-

miane. Warszawa 1776, 8-a. (Por. Brown, Biblioteka, str. 251 i nast.; Sommervogel, Bibliothèque Comp. 1893, t. IV, k. 1344).

Lacordaire Jan Chrzciciel Henryk Dominik, odnowiciel zakonu kaznodziejskiego, pierwszorzedny i oryginalny mówca apologetyczny, publicysta i wychowaw-ca, czionek Akademii francuskiej, przyszedł na świat 12 maja 1802 r. w Receysur-Ource (Côte d'Or, Burgundya). Gdy mial 3 lata, odumarl go ojciec, poważny lekarz. Oddany w 10-ym roku życia do kolegium w Dijon, poddał się wpływom, zgoła sprzecznym z zasadami, w jakich wychowywała go do tego czasu pobożna matka. Podczas studyów prawnych w liceum, również w Dijon, młody L. kształcił się, wraz z gronem przyjaciół, w zakresie filozoficznym, po-litycznym i religijnym; wypowiadał się wtedy za pogladami Rousseau'a. Po dwóch latach dalszej nauki w Paryżu (1822-24) nastapil stanowczy przełom. Lac. postanowił zostać kaplanem i w tym celu wstąpił do seminaryum św. Sulpicyusza w Issy. Wyświęcony w r. 1827, został kapelanem klasztoru Nawiedzenia w Jardin des Plantes i nauczycielem wiary w kolegium Henryka IV. Zawody, jakich doświadczył przy pracy w kolegium, pobudziły go do napisania "Pamiętnika" (umieszczonego w Vie de Lacordaire Foisset'a, Paris 1870) o stanie kolegiów paryskich, wręczonego z podpisami 9 prefektów arcybiskupowi d. 6 lipca 1830 r. Wezwany przez bpa Dubois z New-Yorku na stanowisko wikarego generalnego i regensa seminaryum. L. miał już, po rewolucyi lipcowej wyruszyć za ocean, gdy otrzymał list Lamennais'go, wzywajacy go wraz z Gerbete'm do dzieła "wyzwolenie Kościoła i ratowania społeczeństwa." Wezwanie to zmieniło wszystkie plany. L wszedł do redakcyi "Avenir." Ogarnięty zapalem i pelen poświęcenia, pracował na tem polu ogromnie, odznaczając się już wtedy i glębokością myśli i pięknością stylu. Temperament jego i żądza czynu domagały się widocznie obok teoretycznego uzasadniania i obrony podstaw "liberalizmu" krzewionego przez

biegano o zdobycie rzeczywistej wolnonajbardziej wsławiła . Avenir" i "Agenwraz z Montalembertem i de Coux szkoco spowodowało rozgłośny proces przed Izba Parów.

Kierunek "Avenir" razil wielu; biskupi poczęli protestować przeciw "nowym nauczycielom." Wobec tego Lacordaire zaproponował Lamennais'mu odwołanie nais, Lacordaire i Montalembert. Lacordaire wykazywał odrazu ducha pokory i poddania sie; Lamennais, niezadowolony z tolerancyjnego i wyczekującego wyraźnego rozwiązania. Rozwiązanie takie nastąpiło w postaci encykliki "Mirari vos" (sierp. 1832), potępiający większą część błędów Lamennais'a. Za namowa L-a ogłoszono natychmiast poddanie się temu orzeczeniu, zawieszono ostatecznie "Avenir," którego wydawnictwo było prowizorycznie wstrzymane 15 list. 1831 r., wreszcie rozwiązano "Agence." Lamennais atoli, usunawszy się do La Chesnaye, burzył się dalej. Dn. 11 grud. 1832 r. L. poniechawszy perswazyi, opuścił go już na zawsze. Powróciwszy do Paryża, stawił się przed arcybisku-pem de Quélen, który mu dał dawne stanowisko w klasztorze Nawiedzenia. Był to ciężki okres w jego życiu, okres niepewności i osamotnienia moralnego. 11 grudn. 1833 r. Lacordaire podpisal nowe odwołanie. Potem ukazał się list Grzegorza XVI, pelny uznania dla Lacordaire'a i jego przyjaciól, który stał sie dla Lamennais'go haslem zupelnego zerwania z Kościołem. Został wtedy oddany do druku rękopis przełomowego dzieła: Paroles d'un Croyant. W od-powiedzi na nie L. zamieścił w "Univers religieux" artykuły' "o stanie Kościola we Francyi" [ob. zeszyt z 2 maja 1834 r.] następnie zaś ogłosił (20 mame philosophique de M. de Lamen- r. ukazalo sie Vie de Saint-Domini-

dziej praktycznej; za jego też inicyaty- nais; w pracy tej odpierał w szczególwa powstała "Agence pour la défense de ności zasadę Lamennais go, iż kryteryum la liberté religieuse." Obok obro pewności szukać należy w powszechnym ny zakonów i dobrej sławy kleru, za- rozsądku, "sens commun" rodzaju ludzkiego. Po ogłoszeniu d. 25 czerwca r. ści nauczania i walka w tym kierunku 1834 nowej encykliki przeciw Lamennais'mu: "Singulari vos" udalo się Lace." W myśl zasady że "wolności, do cordaire'owi skłonić do posłuszeństwa których się ma prawo, nie żąda się. Montalemberta. W tym samym roku lecz się je bierze," Lacordaire otworzył L. od d. 19-go stycznia święcił tryumfy na kazalnicy, z której miewał konferenłę, rychło potem zamkniętą przez policyę, cye niedzielne dla uczniów kolegium św. Stanisława. Dn. 13 kwietnia, wobeckrytyk i napaści, zmuszony był ich zaprzestać. Po wielu trudnościach, arcybiskup zaprosił Lacordarie'a do wyglaszania kazań wielkopostnych w katedrze Notre-Dame. Zaraz po pierwszem przesię do Rzymu, na co ten natychmiast mówieniu arcybiskup postanowił uczyprzystał. Pojechano we trzech: Lamen- nie go kanonikiem, 26-go kwietnia Lacordaire został rzeczywiście przyjęty w poczet kanoników. Powodzenie kazań i ich wpływ nie dadzą się wytłumaczyć samym urokiem osobistości i nazwiska: stanowiska St. Ap., parl gwaltownie do uderzyła słuchaczy oryginalność planu i wykładu. Zamiast poczynania od dowodów istnienia Boga, L. po wykazaniu znaczenia K-ła w życiu spółczesnem przeszedł do Chrystusa, jako prawodawcy, następnie zaś wprowadzał słuchaczy coraz głębiej w świat katolickich pogladkw na K-l i jego Założyciela, po ta-kiem zaś dopiero przygotowaniu począł rozważać tajemnice najzawilsze i prawdy najbardziej metafizyczne. W r. 1836 L. zapragnal samotności i skupienia i przerwał swe konferencye. Gdy był w Rzymie, ukazało się pismo Lamennais'go: "Les affaires de Rome." L. odpowiedział na nie praca: Lettre sur le Saint-

Gwar i napaści bedace w zwiazku z ta rozprawą, podziałały głęboko na psychologie L. Postanowił uczynić z siebie większą ofiarę niż poprzednie i wstąpił do zakonu Dominikańskiego, nie bacząc na cale zamilowanie do niezależności. tego okresu, wraz z kazaniami wielkopostnemi w Metzu, odnieść należy Mémoire pour le rétablissement des Frères Précheurs en France (3 marca 1839 r.). D. 9 kwietnia L. otrzymał suknię zakonną z rąk generała zakonu, d. 12 kw. r. 1840, po odbyciu wzorowem nowicyatu, złożył śluby w La ja) swoje Considerations sur le syste- Quercia przy Viterbo. W grudniu 1840

que, wkrótce potem zaś autor przybył do potem zaś, po uprzytomnieniu sobie nie-Francyi, gdzie od lat 50 nie oglądano habitu dominikańskiego. 14 lut. 1841 r. L. kazał w Notre-Dame na temat: La vocation religieuse de la nation française. Nowicyusze, zebrani prze-zeń, musieli się z nim rozłączyć. Po pracy kaznodziejskiej w Bordeaux i w Nancy założył klasztor dominikański w Nancy, a potem w Paryżu, Chalais i Flavigny. W ten sposób została utworzona nowa prowincya zakonu, francuska.

W okresie od roku 1843 do roku 1850 L. kazal w Paryżu, Strasburgu, Tulonie, Marsyhi, Dijon. W r. 1848 L. wziął udział w ruchu politycznym: redagował: Ere nouvelle i zasiadał jako poseł z Marsylii, w zgromadzeniu konstytucyjnem. Działalność ta, pełna jaskrawych momentów, pozostawiła mu w duszy uczucie zawodu i odchylenia się od właściwej drogi. 17 maja złożył mandat poselski. Po otwarciu domów klasztornych, o których była mowa powyżej i przejrzeniu przez papieża memeryalu L. o jego nauce i czynach, prowincya francuska zakonu zostala oficyalnie uznana, jako taka, i L. miano-wany prowincyalem (14 września 1850 r.) Pierwsza kapituła prowincyonalna odbyła sie we Flavigny. Tam zostały napisane przemówienia o św. Fourier i o św. Tomaszu z Akwinu. W Tuluzie 8 st. 1854 r. otworzył L. konferencye o moralności chrześcijańskiej. Od r. 1852 L. włożył wiele pracy w urządzenie trzeciego zakonu Dominikańskiego. Prawo z d. 15 (27) marca 1852 r. o wolności nauczania, otwarło nowe drogi. 1 paźdz. r. 1852 L. poczał przyjmować we Flavigny nowicyuszy. Regula została zatwierdzona przez kapitule w r. 1858 na 10 lat; potem ostatecznie była przyjeta. L. osiadł wraz z tercyarzami w Oullins. Później, d. 8 sierpnia 1854 r. objął kierownictwo zakładu naukowego w Sorèze (dyecezya Alby). D. 15 s. tegoż r. L. został mianowany wikarym generalnym tercyarzy. Owocem i wyrazem pracy pedagogicznej były "Lettres à un jeune homme sur la vie chrétienne" (w czasopiśmie: "Correspondant"). Po 4-ch latach L. złożył kierownictwo zakonu, pozostając jedynie przy kiero-wnictwie religijnem zakładu w Sorèze. W r. 1859 L. bronił niezawisłości Włoch, do p. Swetchine, która mu okazywala

bezpieczeństwa zagrażającego Państwu kościelnemu, wypowiedział mu swe ostrzeżenia w rozprawie: De la liberté de l'Eglise et de l'Italie. 2 lut. r. 1860 L. został wybrany na członka A-kademii francuskiej. W chwili przyjęcia wygłosił mowe o badaniach Tocqueville'a-później wydał jeszcze Sainte Marie-Madelaine i List o kwestui rzymskiej. Jednocześnie kazał, zabiegał około utworzenia nowej uczelni zakonnej (w St. Maximin). Wreszcie siły jego sie wyczerpały. Notice sur le rétablissement des Frères Précheurs była już dyktowana z łoża. Po długiej walce ze śmiercią † 20 listop. 1861 r. Przed śmiercią chciał mówić; upadł jednak i wezwawszy głośno Boga, skonał.

Nie wszystko, z politycznych ideałów L. ostalo się wobec późniejszej krytyki, - podstawy jego nauki teologicznej były atoli nieposzlakowanej prawowier-ności. W sądzie o L., jako o jednostce i typie moralnym należy liczyć się we właściwy sposób, zarówno z głośnym mówcą i publicystą, jak z kaplanem i zakonnikiem. Jego metoda apologetyczna była zastosowana do potrzeb słuchaczy; wykazywała poniekąd zgodność ze słowami św. Augustyna (Serm. 238, in dieb. Pasch. 9, 3): "Videmus ecclesiam, credamus in Christum, quem non videmus: et tenentes, quod videmus, perveniemus ad eum, quem nondum videmus."

Ogłoszone drukiem pisma L-o sa nastepujace: Oeuvres du R. P. H. D. Lacordaire des Frères-Précheurs. Membre de l'Académie Frauçaise. (Poussielgue Frére, Paris 1873 ss. --Bibliothèque Dominicaine) 9 tomów: t. I. Vie de Saint - Dominique; t. II-VI. Konferencye; t. VII. Considerations sur système philosoph que de M. de Lamenaais, artykuly filozoficzne i przemowienia szkolne; De la liberte de l'Italie et de l'Église; t. VIII. Mowy pogrzebowe i inne, t. IX. Mélanges. Lettre sur le Saint-Siège, Mémoire pour le rétablissement des Fréres Précheurs i in. Pozatem wydano osobno: Sermons, Allocutions et Instructions. Paris 1884, 3 t. Lettres inedites du Rev. P. L., Paris 1881. Listy

wiele przyjaźni i poparcia, znaleść mo- | Marcelini dissert. histor." Romae żna w biografiii Swetchine, sa vie et ses oeuvres, Paris 1861. (Por. Foisset, Vie de Lacordaire, Paris 1870; Chocarne, Le R P. Lacordaire, sa vie intime et religieuse 2 t., Paris 1882; Chocarne, Penseés choisies du R. P. Lacordaire; Auguste Nicolas, Le R. P. Lacordaire et le Libéralisme, Toulouse 1886 i inne, ob. tež art. Lamennais).

Lacroix-1) Klauyusz T. J. ur. w Dalheim (ks. Luksemburskie) w roku 1652, wstąpił do Towarzystwa w r. 1673, uczył gramatyki i humaniorów w Juliers i w Monastyrze, filozofii w Kolonii, teologii moralnej w Monastyrze i Kolonii, gdzie † w r. 1714. Napisal dzielo teologiczne p. t. Teologia moralis (Coloniae Agrip. 1710-14, 8 tomów) w formie konferencyj Busembaum'a, na które niejako dal komentarz. Dzielo to liczne miało wydania: bardzo cenione przez św. Alfonsa i Benedykta XIV. Gury nazywa L. probabilistą, mężem uczonym, bieglym w rzeczach praktycznych. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1893, t. IV, k. 1348 i nast.; Bund, Cathalogus auctorum. 1900, str. 91). 2) Franciszek T. J. ob. Croix Franciszek.-3) Stetan ob. Croix Stefan de la.

La Crosse bpstwo w Stanach Zjedn. Ameryki Półn. ob. art. Crosse (La).

Lacticinia ob. Post.

Laderchí, oratoryanin włoski, głośny historyk, ur. 1678 w Faenzy. Zasłynał jako kontynuator Kroniki Baroniusza i Raynolda, które po 60-cio letniej przerwie podjał i wydał w Rzymie 1728 – 1737, i zawarł w nich r. 1566-1571 (w najnowszem wydaniu paryskiem Annales XXXV - XXXVII). Praca ta posiada pewną wartość, chociaż nie dorównywa Baroniuszowi i Raynoldowi, ponieważ przytacza nader podrzędne dokumenta. Wydał on także "Vita s. Petri Damiani etc." Romae 1702, które wywołało surową krytykę; to samo "Acta passionis s. Cresci etc." Florentiae 1707. Wywiązująca się na tem tle polemika została przez Kongr. Indexu zabroniona. Oprócz tego L. napisał jeszcze: "De sa-

Falloux: Madame 1705; "Acta s. Caeciliae etc." Romae ie et ses oeuvres, 1722; "SS. patriarcharum et prophetarum etc. cultus perpetuus in Ecsia catholica" Romae 1730. L. † w Rzymie 25 kwiet. 1738 r. (Por. Hurter "Nomencl. litt." II, str. 1675; "Journ. des Savants" 1704).

> Ladvocat Jan Chrzciciel, ur. 3 stycznia r. 1709 w Vancouleurs, studyował teologję w Paryżu, z probostwa w Dom-Remy powołany w r. 1740 na katedre w Sorbonie. W r. 1742 zestal bibliotekarzem Sorbony, w r. 1751 objął ufundowana własnie przez księcia Orleańskiego katedrę hebr. † 29 grud. 1765. Z pism jego należy przytoczyć: "Dictionnaire historique portatif des grands hommes" 2 t. Paryż 1752, dzielo, któremu, mimo usterek, bezstronność i duch katolicki zdobyły wielkie uznanie (później było uzupełnione i tłumaczone na jęz.: niem., angiel., włoski i węgierski). "Gramaire hebraique" Par. 1755; liezne studja nad tekstem hebrajskim P. S. m. i. "Lettre dans laquelle l' auteur cxamine, siles textes or ginaux de l' Ecriture sont corrompus, et si la Vulgate leur est présérable," Amsterd. et Caen 1766 i inne, rozprawa o tem, gdzie właściwie spotkało św. Pawła rozbicie okrętu.

Lady albo Lada (dawniej Leda), miasteczko i majątek w gubernii mińskiej w powiecie ihumeńskim, dawne dziedzictwo Zawiszów, a potem Ogińskich, Moniuszków i Jelskich. Ignacy Anicet Kieżgajlło Zawisza, pan na Baksztach, Zawiszynie, Berdyczowie, Smiłowiczach, syn Krzysztofa i Teresy-Róży Tyszkiewiczówny, dla pomnożenia chwały Bożej postanowił przy cerkwi ladańskiej, słynącej obrazem M. B., sprowadzić O. O. Bazylianów i ich tam upo-sażyć. W r. 1738 Zawisza umarł, ale jego żona, Marcybela Ogińska, a przed tem jeszcze i matka wyznaczyły fundusz dla klasztoru, w części przekazany przez Zawisze, a także i od siebie jeszcze dodały do tego pewne sumy i posiadłości w ziemi; nadto znaleźli się dobrodzieje, którzy też pamiętali o potrzebach O. O. Bazylianów i uczynili dla nich zapisy. Za czasów Rzeczypospolitej bywało tu studyum dla zakonników cris basilicis sanct. mart. Petri et teologii moralnej, majace własne uposażenie, ale potem, przy końcu już XVIII, lenstein w Warmii z ojca protestanta studyum to przeniesiono do monasteru wolniańskiego i w Ladach powstał zarzad klasztorów bazyliańskich na Litwie po skasowaniu przez rząd rosyjski εenerałów zakonu tego i prowincyałów. Byla to sytuacya czasowa, bo prowincyalowie znowu potem zostali powołani do życia, ale generałów od poczatku XIX w. już nie pozwolono obierać. W tym czasie (1804 r.) dochodów miał klasztoriz dwu wiosek i procentów ok. 1470 rs. i prawie wszystko rozchodziło sie na rozmai-

te potrzeby. Nastepnie klasztor w Ladach nabiera szczególniejszego znaczenia, ponieważ tu zaprowadzono szkoły publiczne dla świeckiej młodzieży kosztem i pod opieką O. O. Bazylianów. Otwarcie tych szkół nastąpiło dnia 15 marca, v. s., 1809 roku. W pierwszym roku istnienia były te szkoły o trzech klasach, z tyluż nauczycielami i 38 uczniami, ale z czasem liczba uczących się i nauczających znacznie się powiększyła i ta szkoła, powiatowa ihumeńska, do r. 1825 miała takież prawa i organizacyę, jak gimnazya i prowadziła wprost do uniwersytetu. W r. 1816 było tu uczniów 138-w I kl.: 68, w II-20, w III pierwszoletniej 23, drugoletniej 16, w IV pierwsz. 4, drugł. 7; w liczbie ich 3 pa-nującego w Rosyi wyznania, reszta katolicy obu obrządków; w 1818 r. uczniów 159, a w 1819—143. Sławny i uczony O. Wiktor Bosiacki (ur. 1785, † przed r. 1844 w Nieżynie na wygnaniu) był tu nauczycielem czas dłuższy i przełożonym; O. Augustyn Siedlecki, zasłużony zakonnik i gorliwy katolik, też uczyl w tych szkołach. Po roku 1825, gdy już tu tylko zwyczajna była szkoła powiatowa, mniej bywało ucz-niów. W 1828 r. postanowiono ją zamknąć, ale się to przeciągnęło jeszcze do r. 1830. Z wybitniejszych uczniów tej można Moniuszków, szkoly wymienić Dominika i Kazimierza, Aleksandra Zdanowicza, znanego literata i pedagoga, zmarlego 1868 r., a także ksztalciło się tu niemało innych następnie zacnych i pożytecznych obywateli. (Por. Monaster Bazyliański w Ladach, Kraków 1891).

J. M. G.

matki pobožnej katoliczki. Nauki pobierał w gimnazyum w Królewcu, w r. 1852 wstapił do uniwersytetu w tem samem mieście, a w r. 1853 przeniósł się na wydział teologiczny w Lipsku. Te studja odbywane sumiennie z czasem przyczynily się do jego nawrócenia na lono Kościola katolickiego. W r. 1853 napisal rozprawe konkursowa. De Lago Cle-mentis Alexandrini doctrina". która fakultet uwieńczył i wydał w r. 1855. Dalsza praca zapoznala go z teologia katolicką, rozproszyła wiele uprzedzeń, szczególnlej do tego się przyczyniła rozprawa na temat . Die vortridentinisch-katholiche Theologie des Reformationszeitalters", (Berlin, 1858). Poznanie praktyczne życia katolickiego połaczone z szczerą i gorącą modlitwa do Matki Boskiej dokonalo reszty,-Laemmer H. 21 listopada 1858 r. wyrzekł się błędów heretyckich, wsiąpił do seminaryum duchownego w Frauenburgu, a w 1859 r. został wyświęcony przez bpa warmińskiego na kaplana. Pracował w dalszym ciągu na polu naukowem. W r. 1863 Pius IX mianował go konsultorem nowoutworzonej kongregacyi do spraw wschodnich. W tym samym roku został profesorem historyi kościelnej w Liceum Hozyusza w Brunsberdze, w kilka miesiecy później został kanonikiem wrocławskim profesorem dogmatyki. Otrzymał też godność infulata i protonotaryusza ap. Napisal nastepujace dziela: Misericordias Domini, Freiburg, 1861; Coelestis urbs Jerusalem. 1866; Meletema tum romanorum Mantissa ex codicibus manuscriptis, Ratisbonae, 1875; Institutionen der katholichen Kirchen, r. 1886 i 1892; Zur Kodifikation des kan. Rechtes, 1890; De Caes. Baronii lit. commericio, 1903, i w. in. Analecta Romana, Kirchengeschichtliche Forschungen in römischen Bibliotheken, Tübing. 1860; Monumen-Vaticana historiam eccl. saec. XVI illustrantia ex tabulariis s. Sedis Apostol, secretis una cum fragmentis neapolitanis ac florentinis. Freiburg im Br., 1861; Scriptorum Graeciae orthodoxa bibliotheca selecta, vol. I. sect. 1-VI. Freiburg, 1864-1865; De Leonis Allatii codicibus, qui Romae Laemmer Hugo ur. w r. 1835 w Al- tur, Freiburg, 1864; In decreta concilii Ruthenorum zamosciensis animadversiones, Freiburg, 1865.

X. R. J.

Laetare zowie sie czwarta niedziela wielkiego postu, ponieważ introit Mszy św. rozpoczyna się od słów: "Laetare Jerusalem" (Izaj. LXVI, 10). Kościół pociesza wiernych przybliżającą się wesolą uroczystościa Zmartwychwstania Pańskiego i nadzieją owoców jakie wiernym post i umartwienie przyniosą. W niedzielę Laetare wolno przygrywać na organach w czasie Mszy św., a dyakon i subdyakon przy Mszach uroczystych zamiast plikat używają dalmatyki i tunicelli. (Caer. Episc. l. I, c. 28, n. 2).

Lafage Justyn Adryan Lenoir de, francuski kompozytor i pisarz muzyczny, ur. w r. 1801 w Paryżu, † w 1862; w r. 1829 był organista u św. Szczepana du Mont w Paryżu. Z licznych dziel o teoryi muzyki najgłówniejsze są: Histoire géner. de la music etc. 1. I, II, 1844; Séméiologie musicale, 1837; Cours complet de plain chant. 1855 i nast. 2 tomy; oraz liczne kompozycye (Msze. Psalmy i t. d.) osobliwie cenny Motetorum liber 1832—35, I; 1837, II, i inne. (Por. Buchberger, Kirchl. Handlexik. 19(8, 4-o, t. II, k. 535.

Lafargue Pawel, socyalista francuski ur. w Santiago-de-Cuba w r. 1842, studjował medycynę w Paryżu. Jako filozof holdował ideom Proudhona, następnie Karola Marxa. Brał czynny udzial w Komunie paryskiej, następnie zbiegł do Hiszpanii, później przeniósł się do Anglii, w r. 1880 wskutek amnestyi powrócił do Francyi. Był deputowanym z Lille od r. 1891-93. Napisal: Le droit à la paresse, la religion du capital 1887; Cours d'economie sociale, 1884; Le socialisme et la conquete de pouvoirs publics. 1899. (Por. Blanc, Diction. de la Philosophie, 1906, 4-o. k. 1741 i nast.)

Laffay E., pisarz francuski współczesny, dr, ès-lettres, napisal: Origines du Protestantisme. I. L' Allemagne au temps de la Réforme; II. Luther; III. La Conquête Luthérienne 3 vol. in 12-o; Le Poéte Gilbert. Paris, 8-o, i inne.

Laffitte Piotr, francuski uczony i filo-

w Paryżu, uczeń Comte'a i przywódca pozytywizmu we Francyi, przyjął wszystkie zasadnicze idee swego mistrza. W r. 1878 zalożył organ szkoły pozytywistowskiej "Revue occidentale". W r. 1892 zajał świeżo dla siebie ufundowana katedrę historyi ogólnej nauk w Collège de France. Głównem dzielem L. była 2 tomowa praca: Cours de philosophie première. Paris 1889-1895; z innych godne są uwasi: Cours philosophique sur l' hist. gén. de l' humanité 1859; Les Grands Types de l'humanité 1874-1897, 3 tmy; De la morale positive, 1880. (Por. Blane, Dict. de la Philos. 1906, str. 742; Buchberger, Kirchl. Handlex 1908, k. 535).

Lafitau Józef Franciszek o. T. J., ur. w Bordeaux w r. 1681, wstapił do Jezaitów w r. 1696. W r. 1712 udał się jako misyonarz do Kanady; wróciwszy do Francji w r. 1717, powtórnie udał się w r. 1727 zaów na misye, skąd powrócił do kraju i † w Bordeaux w r. 1746. Napisal m. i. Mémoire... concernant précieuse plante Ging-Seng de Tarta-rie, decouverte en Canada etc. Paris 1718. 8-0; Moeurs des sauvages amériquains etc. Tamże 1724, 4-o; Histoire des découvertes et conquetes des Portugais dans le Nouveau Monde etc. Tamże 1733, 4-o, 2 tomy, i inne. (Por Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1361-1363).

La Fiton Piotr, Franciszek bp., ur. 1683, † 1764. Jako jezuita upoważniony był przez zakon do traktowania o bullę "Unigenitus." Klemens XI mianowal go bpem. L. napisal "Histoire de la constitution Unigenitus". Paris 1733. "La vie de Clemens XI" Paris 1752, a także "Sermon sur 1." aumone" tlum. na polsk. w Kaliszu 1784 p. ks. Galeckiego p. t. "Zbiór krótki kuzań postnych."

Laforet Mikolaj Józef, teolog belgijski, ur. w r. 1823 w Graide, był profesorem filozofii, a od r. 1865 rektorem uniw. w Lowanium. Wiele przyczynił się do rozwoju nauki katolickiej w Belgii osobliwie w sprawie odnowienia filozofli średniowiecznej i scholastyki oraz do ożywienia wiary wśród młodzieży akademickiej, przez swe apologetyczne rozprawy, † w r 1872 w Lowanium. zof, ur. w r. 1823 w Begney, † w 1903 Napisal m. i. Etudes sur la cividisation europ. Bruxelles 1850, 2 | Aus dem deutschen Gelehrtenleben tomy; Dogmes catholiques. Tamze 1881; Ueber einige Berliner Theolo-1855-59, 4 tomy; jest i polski przekład ge und was von ihren zu lernen ist. tego dziela; Philosophie morale. Lou- 1890; Aegyptiaca 1883-1896; Septuavain 1855; 1860; Pourquot l'on ne gintastudien I. 1891; II. 1892 i inne. crois pas. Tamze 1864; 1867; Hist. (Por. Vapereau, Dict. univ. des Conde la philosophie. Bruxelles 1866 i temporains. Paris 1893, 4-0, str. 903). nast., 2 tomy. (Por. Buchberger, Kirchl. Handlexikon. München 1907, k. 536).

La Fuente Dydak T. J., profesor uniw. w Salamance, ur. 1615, † wr. 1688, wydal: De potestate episcopi circa excomunicationem canonicorum. Cae-saraugustae 1674, fol; De solemnitatibus juris requisitis ad alienationem rei ecclesiasticae litigiosae non possessae. Matriti 1672, fol.; Theologia reforma-ta. Hispali 1689, fol. (Por. Bund, Catalogus auctorum etc. Rothomagi 1900, 8 o, str. 91).

Lagarde Jan Chrzciciel ks. misyonarz, regens seminaryum i profesor teologii moralnej, współczesny, napisal Trésor evangelique du dimanche ou Exposition littérale, doctrinale et pra-tique des Evangiles etc. Paris 1900, 2 tomy; Exposition et demonstration de la doctrine catholique etc. Tamže, 12-o, wyd. 3-ie; Quatre aspects de la Matérnité divine ou les Litanie de la S. Vierge expliquées etc. Tamże, 18-a.

Lagarde Pawel Antoni de, oryentalista i teolog niemiecki protestancki, ur. w Berlinie w r. 1827, teologii i języków wschodnich uczył się w uniw. w Berlinie i Halli. Po zdobyciu stopni nauko-wych w r. 1851 L. jeszcze uzupełniał przez 2 lata swoje wiadomości w Londynie i Paryżu, i powróciwszy do Berlina poświęcił się nauczycielstwu. Był tedy profesorem w gimnazyach i szkołach różnych, wreszcie w r. 1869 został profesorem języków wschodnich w uniwers. w Getyndze. † w r. 1891 w Paryżu. Pisma L. dotyczą historyi klnej pierwszych wieków i starego prawa klnego: Reliquiae juris ecclesiastici antiquissimae. Lipsiae 1856; Constitutiones apostolorum graece. Tamże 1862; Clementina. Tamže 1865; Onomastica sacra. 1870; nadto edycyć krytyczne przekładów apokryfów St. Test. z syryjskiego (1861); Pentateuchu w języ- Juives. Tamże, 8-o i inne. Nadto o. ku koptyckim (1867) i t d. Napisał też: L. umieszcza wiele artykułów w kwestyi

X. J. N.

Lagrange Franciszek, mgr. pralat i pisarz klny francuski, ur. w r. 1827 u Dun-Le-Roi, studya teologiczne odbywał w Bourges a dokończył je w Paryżu w św. Sulpicyusza; otrzymał też doktorat teologii w Sorbonie. Był profesorem filozofii w kolegium Auteuil; mianowany kanonikiem honorowym kła Notre-Dame w Paryżu. W r. 1889 został bpem w Chartres. † w r. 1895. Pisał wiele. Ważniejsze dzieła L. są: Jesus révélé a l' enfance et à la jeunesse. 1851, 18-0; Les Actes des Martyrs d'Orient. 1852; La Raison et la Foi. 1856, 8-0; La vie chrétienne. 1857; Saint Jérome et les Dames romaines au IV s. 1866; Histoire de saintePaule. 1867, 8-o, wiele wydań, jest i polskie p. t. Swięta Paula; Histoire de saint Paulin de Nole. 1877; 1882; Vie de Mgr. Dupanloup. 1883—1884, 3 tomy, prawdziwy pomnik wdzięczności wystawiony przez autora dla umiłowanego przezeń prakata; Lettres choisies de Mgr. Dupanloup. Paris, 80, 2 tomy, i inne. (Por Vapereau, Dictionnaire univ. des Contemporains. 1893, 4-0, str. 904; Blanc, Repertoire bibliogr. 1902, str. 218)

X. J. N.

Lagrange Marya Józef o. dominikanin, uczony biblista współczesny, członek Komisyi biblijnej, długoletni kierownik czasopisma "Revue biblique", rektor Szkoły praktycznej studyów biblijnych w Jerozolimie, autor cennych dziel w zakresie biblijnym, z których najwažniejsze sa; Sainte Etienne et son sanctuaire á Jerusalem. Paris 1894; Etudes sur les Religions Sémitiques. Tamże, 8-o, dzieło odznaczone przez Akademię "des Inscriptions et Belles-Lettres"; "Le Livre des Juges, traduction et commantaire Tamze, 8-0, Crete ancienne. 8.0; Messianisme chez les

biblijnej w "Dictionnaire de la Bible", Buchberger, Kirchliches Handlexikon, wychodzącym w zeszytach u Letouzey'a w Paryżu.

X. J. N.

La Grasserie Raul de, ur. w Rennes 1539, jest obecnie sędzią trybunału w tem mieście. Ogłosił drukiem: De la recherche et des effets de la paternité naturelle. Paris, 1894, 8-0; Résumés analytique des principaux codes civils de l' Europe et de l' Amerique. Tamze 1897 i nast; La Psy-chologie des religions. Tamze 1899, :-0; Des Religions comparées au point de vue sociologique. Tamže 1899, 9-0; Les Principes sociologiques de la criminologie. Tamže 1901, 8-0, przedmowe do dziela napisał Lombroso, i w. in. G. wydaje również wiele dzieł z dziedziny językoznawstwa porównawczego. (Por. Blanc, Dict. de la Phil. 1906, 4-o, k. 742; Tenże, Képertoire bibliogr. 1902, 8-o, str. 218 1 nst.)

La Haye Jan, ob. Haye Jan, de la.

Lahor, Lahaur, Lahore-bpstwo w Indyach przednich (dioec. Lahorensis).-Miasto Lahor, w dorzeczu Rawi położone, założył król Rawa (I w. po Chr.), jako gród Kaszmiru. W 1241 r. miasto spalili Mongolowie, którzy przez kilka wieków miastem władali. 1846 jest w posiadaniu Anglików. Ci przyczynili się znacznie do ozdoby i ulepszeń w mieście. Obecnie Lahor jest głównem miastem okręgu tej też nazwy w Pendżabie; w 1891 r. liczyło ok. 177 tys. mieszkańców; posiada zabytki po Mongolach; uniwersytet pendżabski, Kollegium wschodnie, szkoly wyższe zawodowe, średnie zakłady naukowe, muzea bogate i towarzystwo naukowe. - Bpstwo Lahor powstało w 1886 r., od r. 1880 był tu wikaryat aplski Pendžaby. Dyecezya Lahor, suffragania arcybstwa Agra (ob. art. Indye I, f, n. 3) w 1907 na 16 miljonów mieszkańców liczyła 4551 katolików, 27 kościołów i kaplic, 33 kaplanów, oprócz Kapucynów, którzy tu prowadza misje; 1 meskie i 3 žeńskie zgromadzenia zakonne. (Por. W. E. J., t. 41-42, str. 841-842; Werner S. J., Orbis terrarum cath., Friburgi Brisg., 1890, p. 178; Madras Cath. Dir., 1907. p. 124;

München, 1910, t. II, k. 537). X. C. S.

Lahousse Gustaw o. T. J., współczesny teolog, profesor uniw. katol. w Lowanium, autor wielu traktatów z teologii dogmatycznej, wydawanych pod ogólną nazwa Universa theologia scholastica przez profesorów uniwers. w Lowanium; dotąd wyszło 8 tomów. Z tej liczby o. L. sa: Tractatus de Sacramentis in genere. De Baptismo, Confirm. et de Eucharistia. Parisiis, 8-o; Tract. de Virtutibus theologicis. Tamže, 8-0; Tr. de Gratia Divina. Tamže 8-0; Tr. de Deo Creante et elevante. Tanže, 8-0; Nadto wydal: Summa philosophica ad mentem Divi Thomae. Lovanii 1892, 8-o. 2 tomy; Praelectiones mataphysicae specialis: I. Cosmologia. II. Psychologia. Tamże 1896, 2 tomy; De vera religione. Tamże 1897, 8-o, i inne.

X. J. N.

Lahr o. T. J., współczesny, autor kursu filozofii przeznaczonego dla kandydatów na bakalaureat ès-lettres, ułożony według oficyalnego programu: Cours de Philosophie. Paris 1908, 2 tomy, 12-o, wyd. 8-e; Elements de philosophie scientifique et de philosophie morale. 8-0.

Lai (De) Kajetan, kard., ur. w Malo w r. 1853, wstąpił do seminaryum w r. 1867 w Vicenzy, następnie wysłany do seminarynm rzymskiego, gdzie otrzymał stopnie akademickie z filozofii, teologii, prawa kanon. i cywiln. Wyśw. na kapł. w'r. 1876 pozostał w Rzymie. Powołany został przez swego bpa na prof. teologii w seminaryum w Vicenzy, lecz mgr. Santorini, sekretarz Kongr. Koncylium nie zgodził się na wyjazd L. z Rzymu i powierzył mu obowiązki audytora. W r. 1891 L. został podsekr. Kongr., 1897 pralatem Jego Swiat., 1903 pro-sekretarzem i wreszcie sekretarzem tejże Kongr. Był także Konsultorem Komisyi do prawa kanonicz. (r. 1904). W r. 1907 zo-stal kardlem-dyakonem, a 19 grud. t. r. otrzymał kapelusz kardlski z dyakonya u San-Nicola in carcere. Mieszka w Rzymie; jest od r. 1908 sekretazem Konsystorza.

Laibach dyecyzya ob. Gorycya. 2.

Laik, grec. laikos, wyraz używany dla oznaczenia wiernego nie będącego duchownym. (por. ś. Ignacy "Ad Magnesios" p. 55; "Kanony aplskie" kan 13) wyraz tenepotykany w dawnych dokumentach stwierdza, że w pierwszych zaraz czasach Chrześcijaństwa odróżniano ludzi świeckich od duchownych. W zakonach Laikami zwali się mnisi spełniający różne posługi w klasztorze, nie otrzymujący święceń. W zakonach żeńskich takie mniszki zwą się konwerskami (ob.)

Laisant C. A., matematyk, współczesny ogłosił drukiem dzieło: L' education fondée sur la science. Paris 1905, 2 wyd. Na książkę tę złożyły się 4 konferencye, w których nie jedna myśl znajdzie się dobra, ale L. rzecz swą traktuje zbyt matematycznie, zwłaszcza gdychodzi o metody pedagogiczne; wreszcie autor jest za "neutralnością", która w gruncie rzeczy niczem się nie różni od bezreligijności: "Wszelkie nauczanie, mówi autor, religii pozytywnej jest skażeniem moralności, bo jest skażeniem rozumu". Inne dzielo L.: La Mathématique, philosophie, enseignement. 1907. 8-0, 2 wyd. (Por. Blane, Diction. de la Philosophie, 1906, k. 81.)

Laktancyusz Julius Lucius Cecilius albo Celius Firmianus. Laktancyuszem nazwany za swą płynną wymowę, jakby mleczną, od wyrazu łac. lac-mleko. Data urodzenia nieznana. Prawdopodobnie pochodził z Afryki. Zdaniem niektórych miał pochodzić z Italii, z krainy Pientyńskiej z Firmium, a stąd otrzymał przydomek Firmianus. Był uczniem znakomitego mówcy Arnobiusza. Z pochodzenia poganin przyjął wiarę chrześcijańska w późniejszych latach około roku 290 Cesarz Dyoklecyan powołał go na nauczyciela retoryki do Nikomedyi w Bitynii. Gdy wybuchło prześladowanie chrześcijan zmuszony był opuścić to sta nowisko. Pomiędzy rokiem 308 - 317 cesarz Konstantyn zawezwał Laktancyusza do Galii i powierzył mu wychowanie syna Kryspusa. Umarł w podeszłym wieku pomiędzy 330 - 340 r. prawdopodobnie w Trewirze.

Za względu na prześliczny styl otrzymał Laktancyusz od humanistów nazwę mistrza formy i Cycerona chrześcijańskiego—Cicero christianus. Znał dosko-

nale literaturę klasyczną, mniej dokłanie obeznany był z literaturą kościelną. Z tego to powodu wyraził się o nim św. Hieronim (Epist. LVIII) 10) "Oby tak nasze prawdy potrafił stwierdzać, jak cudze obala!"

Z dzieł Laktancyusza znane są nast.: "Institutiones divinae" (Nauki Boskie) w siedmiu ksiegach. Jest to zarys apologii i nauki chrześcijańskiej, ale nieżupełnie udatny. Niektóra rękopisy są skażone przez dodatki dualistyczne i krasomówcze; "Epitome Institutionum divinarum ad Pentadium fratrem.-- \*krót z p przedniego; "De opificio Dei" (O dziele Bożem). Dowodzi tu, że człowiek jest dzielem Bożem ze względu na piękność swa, na celowość organizmu i zewzględu na swój rozum. "De ira Dei" (O gniewie Bożym) – przeciwko Epikurejczykom; "De mortibus persecu-torum" (O śmierci prześladowców) dzieło napisane z pewnem podnieceniem, co było powodem, że niektórzy krytycy powatpiewali o jego autorze; "De ave Phoenice" (O ptaku feniksie) – poemat opiewający legendę o tym cudownym ptaku. Jak widać z dzieła "Institutiones divinae" Laktancyusz należał do rzędu zwolenników Chiliazmu (Lib. VII c. 24). Najlepsze wydanie pism Laktancyusza opracował Brandt Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum, Vindobonae, 1890 i 1893, t. XIX i XXVII. Dobre teź Migne'a (Patr. lat. 6-7) i Fritschego "Bibliotheca patrum ecles. latin"., Lips., 1842 - 1844 Z cawniejszych wydań znane z r. 1465, 1468, 1470 w Rzymie, z r. 1471 i 1502 w Wenecyi, i z r. 1748 w Paryżu. (Por Brandt, Ueher das Leben des Laktanzius, V., I890; Ueber die Enstehungsverhältnisse der Prosaschriften des Laktanzius und des Buches De mortibus persecutorum, 1891; Rauschen, Zarys patrologii, Warszawa 1904, str. 78-81; Utto Serck, Geschichte des Untergangs der antiken Welt, Berlin, 1898, n. 453; A. Retke, Patrologiae Compendium, Varsaviae, 1889. p. 97-98; Rohrbacher, Histoire Universelle de L' Eglise Catholique, Paris, 1882, t. III, p. 64 ss.)

X. R. J.

Laksyzm ob. Moralne systemy. Lallemand - I) Leon Fryderyk,

Paryżu, został laureatem Akademii nauk moralnych i politycznych na konkursach w r. 1883 i 1885, był członkiem Towarzystwa Ekonomii politycznej i t. d. Napisal: Histoire de la charité à Rome, 1878; Histoire sur l'organisation des etablissements hospitaliers et charitables en France. 1882, dzielo odznaczone przez Akademie; La question des Enfants abandonnés et dellaisses au XIX s. 1885; Histoire de la charité aux diverses époques de la civilisation, dzielo obliczone na 5 tomów; Etudes théoriques et politiques sur l'organis, et le fonctionnement des etablissements hospitaliers existant chez les peuples civilisés; La Révolution et les pauvres. (Por De Gubernatis, Diction, intern. des Ecrivains du jour. Florence 1890, t. II, str. 1306).-2) Pawell Jozef o. oratoryanin, pisarz francuski, ur. w Vergaville w r. wstąpił do Oratoryanów w r. 1875, był profesorem w szkole Massillona. Napisał: Notice historique sur l'école Massillon. 1882, 8-o: Allocutions pour les jeunes gens. 1886 — 1896. I — V, 18-0, 5 tomów; A travers la litterature. 1888 — 1890; 3 vol. 18-0; De Parnasso oratoriano. 1888, 8-oteza doktorska; Histoire de l'éducation dans l'ancien Oratoire de France 1888, 8-0; A travers l' Evangile. Homelies et discours. Lvon 1892, 16-o, i inne. (Por Vapereau, Dictionnaire univers. des Contemporains. 1893, 4-0 str. 910: Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-o, str. 220).

X. J. N.

Lallemandet Jan o. z zakonu Mini-mitów, ur. w r. 1595 w Besançon, by w Niemczch profesorem filozofii i teologii, od roku 1641 prowincyałem na Niemcy, Czechy i Morawy; + w Pradze w r. 1647. Napisal: Decisiones philosophicae tribus partibus comprehensae. Monachii 1645, i inne wyd. p. t. Cursus philosophicus. Lyon 1656; Cursus theologicus etc. Tamże 1656, i inne pozostale w manuskrypcie. (Por Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensburg 1883, t. II, str. 699).

Lallemant-1) Hieronim T. J., ur. w Paryżu w r. 1593, brat Karola, również jezuity. wstąpiwszy do Jezuitów w

publicysta francuski, ur. w r. 1844 w r. 1610 nauczał literatury pieknej i w Paryżu filozofii, był rektorem w Blois i w la Flèche, w końcu udał się na misye do Kanady i † jako superyor generalny misyi w Quebec'u w r. 1673. Pisal liczne sprawozdania i listy z misyj między Huronami; Sommervogel wylicza 17 róż. nych druków w tej materyi. Nadto zostawił w rękopisie: Początki języka Huronów.-2) Jakób Filip o. T. J., ur. w r. 1660 w Saint-Valery - sur-Somme, wstąpił do nowicyatu w r. 1677. Cale życie poświęcił walce w obronie prawdy z Jansenistami. † w Paryżu w r. 1748. Napisal: Enchiridion Christianum. Parisiis 1692, 12-0; Janse-nius, condamné par l' Eglise, par luymeme et ses défenseurs, et par S Augustin. Bruxelles 1705, 12-0; Le veritable esprit des nouveaux disciples de s. Augustin. Tamže, 1706, 12-0, 3 tomy: nadto komentarze na psalmy; Réflexions morales avec de Notes sur le Nouv. Test. etc. Paris 1713, 12-0, 4 tomy; tłumaczenie Naśladowania Chr. P. Tomasza á Kempis. Tamże 1740 i następne bardzo liczne wydania, i w. innych dziel, listów i rozpraw. - 3) Karol o. T. J., ur. w Paryżu w r. 1587, wsta-pił do zakonu w r. 1607. Był misyonarzem; przedtem uczył czas jakiś gramatyki i ffzyki. Przez 3 lata był supervorem missyi w Kanadzie, dwukrotnie ulegi rozbiciu okrętu na morzu podczas trzykrotnej podróży do Kanady. Powróciwszy do Francyi w sprawach misyj, został profesorem filozofii i rektorem kollegiów w Rouen i Paryżu, gdzie + w r. 1674. Oprócz listów i sprawozdań z misyj napisal: Divers entretiens sur la vie cachée de Jesus-Christ en Eucharistie. Paris 1657; Exercices de s. Ignace. La Flèche 1661. (Por. Sommervogel, *Bibliothèque de la Comp.* 1893, t. 1V, k. 1385 — 1402). — **4**) Ludwik o. T. J., ur. w. r. 1578 w Châlons - sur - Marne, wstąpił do nowicyatu w Verdun w r. 1605. Był profesorem filozofii w La Flèche, rektorem i mistrzem nowicyuszów w Rouen, † na stanowisku rektora w Bourges w r. 1635. Po jego śmierci wydano: La vie et la doctrine spirituelle du P. L. Lallemant de Com. de Jésus. Paris 1694, 12-o. Ostatnie wyd. staraniem o. Vanderspeeten S. J. ukazalo sie w druku w r. 1880 w Brukselli p. t. Les

dons de l'Esprit saint. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1402 i nast.) X. J. N.

Lalou A. ks., profesor teologii w seminaryum w Sens i w szkole św. Sulpicyusza w Paryżu, maż biegły w prawie kanonicznem i cywilnem. † w r. 1858. Po jego śmierci wydano traktat De actibus humanis. Montepessulis 1864 — edycya pełna błedów. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 1900, str. 91; Hurter. Nomenclator, t. III, k. 1159.)

Luzerne Wilhelm, bp. w Langres i krdł, ur. w łaryżu 18 lipca 1738 r. Kanonik, potem opat, następnie wi-kary generalny arbpstwa Narbonny, zajął stolice biskupia w r. 1770. W okresie Wielkiej Rewolucyi wydał (r. 1791) "Examen de l'instruction de l'Assemblée nationale sur l'organisation prétendue civil du clergé i "Instruction aux curés et aux autres prêtres, qui n' avaient pas preté le ser-, zawierające wskazówki, przyjęte przez 33 innych bpów w ich dyecezyach. Do tegoż okresu należy "Instruction pastorale sur le schisme de France". Opuściwszy Francyę, przebywał w Konstancyi, w Austryi, we Włeszech. Po upadku Napoleona I, powrócił do Francyi w r. 1817, został mianowany krdlem i objął napowrót swoją dyecezyę, król uczynił go ministrem. † 27 lipca 1821 r. Oprocz rzeczy, wspomnianych powyżej, napisał: "Instruction pastorale sur l'excellence de la religion" Langres 1786; "Sur les droits et devoirs respectifs des éveques et des pretres dans l'église" (na podstawie bulli "Auctorem fidei"); "Consideration sur divers points de la morale chrétienne" h tomów. Wenecya 1799; "Dissertation sur les églises catholique et protestante", 2 t. Paryż 1816, "Considération sur l'état ecclésiastique" Paryż 1810, raz różne rozprawy. "Dissertation sur la déclaration de l'assemblée du Clergé de France de 1682 narazila się na zarzuty, jako nie wolna od tendencyj gallikańskich. Wydanie ogólne dziel L. ukazało się w 10 tomach w Paryżu i Lyonie (1842). (Por. Biogr. univer. XXII str. 661; "La liter /ranc. contempor." IV str. 561; Hurter "Nomenclator lit. III, 752).

Lamaizm — system religijny utworzony z buddyzmu z domieszką zwyczajów i wierzeń tybetańskibh; nazwa taznacza też hierarchiczną organizacyę kapłanów tego systemu religijnego.

1-o. Nazwa Lamaizm pochodzi od wyrazu tybetańskiego Lama (b) Lâma, zn. "matka niebieska"; w Tybecie od XI w, w Chinach od XIII wyraz Lama służy na oznaczenie mnicha, nauczyciela; – nazwa sama wskazuje na znaczenie hierarchii w tym systemie re-

ligijnym.

2.0 Dzieje L-u. Buddyzm (ob. art. Buddyzm) do Tybetu wprowadził władca tego kraju Sron-btsan-sgampo (632 r.). Lecz religia ta diugo się nie utrzymała. Król K'ri-ron - lde - btsan (740 — 786) przywrócił Buddyzm, lecz dopiero w 971 r. religia ta ustaliła się w Tybecie. Klasztory mnożyły się, licz-ba mnichów wzrastała. Gdy Tybet wpadł w rece Mongolów, Ragspa, przełożony klasztoru Sakya, nawrócił do L-u księcia mongolskiego Khubilai, wnuka Dżingishana (1250). Władca mongolski pozwolil z Tybetu utworzyć rodzaj państwa duchownego, nad którem Mongolscy książęta mieliby władzę jak suwere-ni nad wassalami. Naczelnicy duchowni tybetańscy dzierżyli władze dziedzicznie, trwali w zwiazkach malżeńskich aż do urodzenia się następcy.

Przy końcu XVw. Lamaizm uległ silnym wewnętrznym zaburzeniom i rozdzielił się na 2 obozy religijne. Mnich Tson-ka-pa (1355 — 1417) głosił reformę życia łamów, wystąpił przeciwko obyczajom t. zw. lamów czerwonych (szamâr). Zreformowani lamowie mieli żyć w bezżeństwie i prostocie, nosic strój żółty (zwłaszcza żółte czapki) i nazywali siebie gelguspa zn. przyjaciele cnoty; od klasztoru który pod Lhassą w 1409 r. zalożył Tson-ka-pa, zwanego Galdan. reformowani otrzymali też nazwę Galdanpa zn. należący do Galdan. W 1419 r. "žółci" już posiadali 3 klasztory, na 30 tys. mnichów obliczone. Głową L-u reformowanego został Tson-ka pa, jako wcielenie Buddy, który w ten sposób dokonywa odkupienia ludzkości. Po śmierci Tscn-ka-pa władze duchowną wraz ze świecką objeli jego dwaj uczniowie, jeden jako Dalaj - Lama, uważany za wcielenie (avatâra) Bodhisattwy Padma-

pâni, czyli Chubilgana; drugi-za wcielenie Manżuszry-jako Banczen-Lam a (Panszen Lama). Ten ostatni w 1445 r. na południowo-zachód od Lhassy zbudował sobie rezydencye-klasztor Taszy-Lumpo. Pod koniec XVII w. powetała rezydencya Dalaj-Lamy na górze Potala pod Lhassa.

Od r. 1792 wyboru Dalaj i Banczen-Lamy dokonywują przez losowanie, aby znaleść, w kogo wcielił się Bodhisattwa i Mandżuszra. Na wybory wpływa rząd chiński, który coraz więcej Tybet poddaje swej władzy. Za zwyczaj rezydenci piastują w L-ie władzę, gdyż Dalaj i Banczen-Lamami zostają 2—3 letni chłopcy. Poza Tybetem L-m stał sie w XVI w. religia panującą w Mongolii. Głową religii jest Chutuchta, zw. Gygiena, uważany za wcielenie Daranaty. Chutuchta rezyduje w Urdze, św. mieście Mongołów. Z 12 wybranych chłopców mongolskich, w Tybecie przez Iosowanie, wyblerają Chutuchtę, który to sie kształci w ksiegach św. i potem udaje się do Urgi.

Buryaci w kraju Zabajkalskim ok. 1727 poznali L-m. W 1848 r. li-czono 4548 lam. Rząd rosyjski mia-nuje im przełożonego zw. Bandido-Chambo - lama, rezydującego w kasztorze kolo Bajkalu. Ilość klasztorów t. zw. (dacanów) rząd ograniczył do 34; liczbe lamów do 285. Lamom z Mongolii przyjeżdzać nie wolno, ani też stamtąd przywozić przedmiotów kultu. Pomimo tego potajemnie mnoży się liczba lamów i dewocyonaliów Lamaizmu z Mongolii.

3-0 Zasady L-u. - Oprócz metempsychozy, L-m przyjmuje wiarę w Trójcę t. j. w trzy siły, utrzymujące wszechświat. Po IV w. siły te noszą nazwy sanskryckie: Mandzuszry - vosobienie madrości; Avalokitesvara, zw. też Padmapâni-uosobienie miłości; Vajrapâni vel Vajradhara—uosobienie sily. Zwłaszcza Padmapâni odbiera cześć w Tybecie; wizerunki tego bóstwa o licznych twarzach i rekach często są wystawiane, zwłaszcza w górach. - L-m charakteryzuje też nauką o w cielaniu sie Buddy. Pierwotny Budda (Adi-Bud-5-ciu budd, zw. Dhyâni-Budda. Gauludzkiej, z niego przez emanacyę powstał kcyę li tylko zewnętrzną, mechaniczną.

opiekun Tybetu Avalokitesvara, który

wciela się w Dalaj-Lamę.

W VI w. po Chr. dołączyła się nauka nowa Tantri (czary) z wiarą w sily magiczne (siddhis). L-m przyjmuje istnienie wielkiej liczby złych, szkodliwych duchów; to też w wielkiej cenie ma środki magiczne, służące do ujarzmienia lub usuniecia groźnych wpływów duchowego świata.

4-0 Kięgi święte L-u. Już w VII «. naszej ery Thumi-Sambhota wynalazł alfabet tybetański i przelożył traktaty buddyjskie na język tybetański; najważniejszy traktat zowia Mani-Kum. bum. W VIII w. dokonano dalszych tlumaczeń i zebrano kanon tybetański Bka-gyur zw. Kandżur zn. przetlumaczone słowo Buddy (108 tomów in folio). Na to kommentarze zw. Bstan-quur v. Tandžur zn. "przetłumaczona nauka" tworzą 225 tomów in folio. Dziela te wydrukowane zostały w latach 1728-1740 w klasztorze Narthang; treść tych pism dal Csoma de Körös, Asiatic Researches, Kalkutta, 1836; przedruk tegoż Leon Feer, Annales du Musée Guimet, II, Paris. 1881, p. 129-573.

50 Hierarchia lamajska zua 3 stopuie przełożonych klasztornych. Przełożeni są wcieleniem (avatara) Buddy lub budhi-satw t. ; swietych bud-Przelożony zwyczajny, bez dyj kich. wcielenia świętego lub Buddy, nosi na-zwę Khanpo-Lama. Pomiędzy Lamani sa też różne stopnie od Rabdszamon (doktora) do zaklinacza złych duchów.

O godności, wyborze Dalaj- i Banczen-Lamy ob. wyżej n. 2. W 1811 r. Dalaj-Lama zostal jedyny europejczyk, anglik Tomasz Manning; w 1866 r. hindus Nain Singh; w 1832 r. drugi hindus Sa-

rat Chandra Dâs.

6-o Kult, świętaiobycza-N wschodzie słońca, południu i zacho izie zbierają się lamowie na modlitwe do świątyni przed posążki bogów (burchany). Modlitwy, śpiewy, muzyka na halaśliwych instrumentach, kadzidło i t. p. sa to objawy czci bożków. Kilka razy do roku obchodzą lamaici post. Do modlitwy używają paciorków z 108 perel, rodzaj różańców i amuletów i t. p., da) przez kontemplacye wyłania z siebie którym przypisują silę magiczną. Czesto też używają t. zw. młynków modlitama Budda-to 4-ty Budda w postaci tewnych, rozumiejąc modlitwę, jako a-

Wolyw Chrystyanizmu na urobieni pewnych praktyk zewnętrznych w L-ie nie ulega dzis watpliwości. Reformator religijny Tybetu Tson-ka-pa (ob. wyżej n. 2) zapożyczył wiele od Nestoryanów

z Tangutu.

Bibliografia. Abel-Rèmusat, Recherches sur les langues tartares. Paris, 1720, p. VII; Hucs et Gabet, Voyage en Tibet, 2 vol., Paris, 1846; Köppen, Die lamaische Hierarchie Köppen, Die lamaische Hierarchie und Kirche, Berlin, 1859; E. Schlagint, Buddhism in Tibet, Leipzig, W. Monier, Buddhism, London, 1889; C. Pander, Das Pantheon des Dżangtża Hutuktu, ein Beitrag zur Ikonographie des Lamaismus, Berlin. 1890; W. W. t. VII, k. 1329 — 1335; L. A. Waddell, Buddhism of Tibet, London, 1895, tegoz, Lhasa and its Mysteries, tamže, 3 ed., 1906; Grün-wedel, Mythologie des Buddhismus in Tibet und der Mongolie, 1900; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. Π, k. 541 — 542; A. Pozdniejew, Oczerki byto buddijskich monastyrej w Mongolii, Petersb., 1887 i Urzinskije chutuchty; W. E. J., t. 41 — 42, str. 857 — 861).

X. C. S.

La Mare Wilhelm (Guillemus Lamarensis lub de Marra), teolog, franciszkanin, pracował około roku 1285 w szkole Oksfordzkiej. Zwalczał filozoficzne i teologiczne poglądy Św. Tomasza z Akwinu i w tym celu napisal "Reprehensorium" lub "Correctorium fratris Thomae"; dominikanin Jan z Paryża odpowiedział mu pismem: Defensorium lub Correctorium Corruptorii. Poza tem L. wypuścił w świat komentarze do sentencyj: "Lecturae scholasticae", Quodlibeta sophistica", "Additiones in Bonaventuram"; "De arte musicali"; Hist. litter. de la France XXI; Haureau, "Hist. de la Philosophie sco-lastique", II; Fétis, Biogr. des musiciens VI).

Lambeck (Lambecius) Piotr, historyk, ur. 13 kwietnia 1628 r. w Hamburgu. W r. 1644 wstapił do gimnazyum, w 1645 udał się do Amsterdamu, w 1647 wydał już swoje "Lucubrationes" o Au-lusie Gelliusie. Mianowany w r. 1651 profesorem historyi w Hamburgu, rych lo stamtad wyruszył do Rzymu, gdzie torem Hesyi, ur. w r. 1486 w Avignon.

powrócił na lono Kła katolickiego, Nastepnie w Wiedniu został radca cesarskim, bibliotekarzem i urzedowym dziejopisarzem, † tamże 4 kwiet. 1680 r. Główne pisma: "Origines Hamburgenses ab anno 808 ad annum 1292" (1652 - 1661, i 1706 - 1710); Animadversione ad Codini Origines Constantinopolitanae". Par 1655-, Commentariorum de Bibliotheca Caesa-ria". Vindobon, libri VIII, 1665—1679, "Prodromus Historiae litterairae" Hamb. 1659. (Por. F. L. Hoffman, P. L. als Schriftstellern Bibli otheken. Soest 1864).

Lambert-bpi krakowscy 1) Chronologia jego nie jest ustalona; pierwotne katalogi bpów go nie posiadają, dopiero późniejsze z XV w., nieścisle, gdyż mu naznaczają 995-1014 r., kiedy bpstwem krak. rządził Poppo. Według prof. Wojciechowskiego L. zasiadał na stolicy bpiej 1015 — 1034 r. Wiadomo o nim że jeździł do Rzymu starając się o ko-ronę dla Bolesława Chrobrego. Być może, iż L. był jednym z synów Mieszka I z Ody, a więc przyrodnim bratem Bolesława.—L. II) Zula objał bostwo krak, po dwuletniem wakansie pa Aaronie 1061 r. Oskarzono go, iż nie postaral się u Stolicy aplskiej o paliusz, przez co jakoby pozbawił Kraków tytulu arbpiego, co jest mylnem. † 25 listop. 1071 r. Przyjal on s. Stanislawa na kanonika kapituly.-L. III) konsekrowany 1083, po czteroletnim wakansie skutkiem śmierci ś. Stanisława, którego relikwie złożył na Wawelu. † 1101 r. (Por "Katalogi b pów Krak."; Wojciechowski "Szkice historyczne XI w."; Abraham "Organizacya Kła w Polsce do połowy XII w."; St. Ketrzyński "O paliuszu b-pów polskich XI w." w "Rozpr. Akad. Umiejet." w Act. hist. t. 43).

Lambert Edmund ks., ur. w r. 1826, † w 1886, był profesorem historyi naturalnej i wikaryuszem generalnym kla N. M. P. Zwycieskiej w Paryżu, napisał: Accord de la science et de la religion. Le déluge mosaique, l' histoire et la géologie. Paris 1868; 1871; 1877. (Por. Hurter, Nomenclator literarius. Oeniponte, 1895, t. III, k. 1205).

Lambert, Franciszek, zwany reforma-

ciszkańskiego, gdzie się odznaczył wymowa. W r. 1522 wystąpił z zakonu i Kla i udał się do Eisenach. Dla wytłumaczenia swego kroku napisal: "Rationes, propter quas minoritarum conrejecit;" "Evangelici versationem in minoritarum regulam commentarii" i komentarz o małżeństwie i celibacie. Otrzymawszy zasiłek od kurfirsta saskiego, przyjechał do Wittenbergii, gdzie się ożenił. Stąd przeniósł się do Metzu, potem do Strasburga, wreszcie osiadł w Hesyi. † 18 kw. 1530 r. nie był prawowiernym luteraninem; jego sklonności do zwinglianizmu uwydatniły się w pracy "De symbolo foederis nunquam rumpendi, quam communionem vocant, confessio". Z założeń reformacyi wyciągał wnioski, które raziły umiarkowańszych, jak Melanchton, Butzer. Pozatem Butzer odzywa się o nim niesympatycznie, zarzucając mu próżność (list do Zwingliego). Oprócz wspomnia-nych pism, listów i komentarzy, pozostawil: "De fidelium vocatione in regnum Christi"; "De regno, civitate et domo Dei ac D. N. J. Christi"; "Farrago omnium fere rerum theologicarum"; "Theses theologicae in synodo homburgensi pro ecclesiarum reformatione 1526 disputatae et propositae". (Pisali o L. Schelhorn, J. W. Baum, Döllinger (Reform. II), Hassenkamp, F. Stieve, (1867), Ruffet (Paryž 1873); por. również dzielo zbiorowe: "Leben und Schriften der Väter der resorm. Kirche, IX, Elberfeld 1860).

Lambert z Hersfeldu, benedyktyn, kronikarz, ur. prawdopodobnie w trzecim dziesiątku XI-go stulecia. O pochodzeniu i młodości mało wiemy. 15 marca 1058 r. wstąpił do klasztoru w Hersfeldzie, 15 wrzesnia został wyświęcony na kaplana. Bez pozwolenia opata przyłączyl sie do pielgrzymki do Ziemi Świętej, później wyjednał przebaczenie. Był posłany przez władze zakonne do klasztorów w Saalfeldzie i Siegburgu. Pozostawil po sobie: 1) poemat o dziejach ówczesnych, zagubiony, podług jednych, podług innych zachowany pod nazwa "Carmen de bello S'axonico"; 2) "Vita Lulli"; 3) "Historia Hersveldensis",

Majac lat 15, wstapił do zakonu fran- jątków; 4) Roczniki, rozpoczęte, podług obyczaju, od stworzenia świata, opartew dalszym ciągu na dawnych kronikach Hersteldeńskich, począwszy od r. 1069 pełniejsze, szczególowe począwszy od r. 1073. Odznaczają się pięknością formy oraz spokojem i umrarkowaniem w wykładzie. Pokładano w nich przeto ogromne zaufanie, które zachwiała dopiero krytyka Rankego. Sadzić wypada, iż w żadnym razie danych nie falszował umyślnie; niezawsze jednak był dobrzepoinformowany oraz błądził dzięki niedostatecznemu krytycyzmowi lub przez poryw fantazyi. (Pisali o L. Stenzel, Giesebrecht, Wattenbach; por. też Lefarth'a, Lambert von Hersfeld, 1871; H. Delbrück. "Ueber die Glaubwürdigheit Lamberti", Brun 1873; Robert Dewitz, "Würdigung von Bruno's Liber de bello saxon." etc ...)

Lambert J. M. o., współczesny misyonarz aplski, dyrektor dziela "l'Oeuvre des Prêtres Educateurs", autor wielu prac pedagogicznych i redaktor cennego miesięcznika "Le Prétre Educateur" wychodzącego w Paryzu (Boulevard Péreire, 228). Z dzieł o. L. najważniejsze są: Jeunesse et vie chrétienne Paris, 12-o, wyd. 2-ie; Les jeunes gens de l'Ancien Testam. Tamze, 12-o; Les jeunes gens du Nouv. Testam. Tamże, 12-o; L'Education de la jeunesse par le prêtre. Tamže, 12-o; Une Retra-ite à des prêtres éducateurs. Tamže, 12.0; Retraites evangéliques: I. Le jeune homme riche, 18-o: II. Le fils prodigue. 18-o; III. Zachée. 18-o; Le Régime sauveur ou la Communion dans les maisons d'éducation. Tamze, 12-0; La Communion fréquente et quotidienne etc. Tamže, 18-0; Près du Tabernacle. Tamże, 16-o; Le divin Banquet. Tamže, 16-0; Confession et Direction. Tamze, 18 o; Choses d'édu-cation. — Les Retraites. Tamze, 18-o; Un nouveau décret liberateur (sur l'âge d'admission à la I Com.) Paris 1911, 12 o, i w. in.

Lambert Józef ks., dr. Sorbony, przeor św. Marcina w Palaiseau, ur. w r. 1654 w Paryżu, † w 1722. Był wymownym kaznodzieją; kazania jego prostei budujące nawracały wielu, nawet protestantów. Jako duszpasterz wszystkie z której się zachował prolog i kilka wy- swoje dochody obracał na ubogich. Go-

raco powstawał pko rozpowszechnionej chia. Majordomem jego był Pipin z Heriza jego czasów wielości beneficyów w jednych rekach; zakładał bezpłatne szkoły do nauczania ludu zasad wiary św. Z dziel kaznodziejskich L. najwiecej sa cenione: L'Année évangélique etc. Paris 1693—1697, 7 t. in 12-o; Avignon 1826, 5 tomów: Instructions courtes et familières sur les Epitres. Paris 1721, in 12-o; 1831, 2 tomy; Instructions sur le Symbole. Tamée, 1728; 1830, wyd. 9-te; Instructions sur les Evangiles. 1831, 2 t. in 12-o; Le chrétien instruit des mystères etc. Paris 1729. Z innych dziel: Histoires choisies de l'Anc. et du Nouv. Testament, avec des reflexions morales. Paris 1780, 12-o; Dijon 1823, 18-o; Maniere d'instruire les pauvres etc. Rouen 1716, 12-o; Les Ordinations des Saints, ou la manière dont les Saints sont entrés dans les ordres sacrés. Paris 1717, 12 o; i w. innych. (Por. Glaire, Dictionnaire. II, 1208; Qurd rard, La France littéraire; Richard et Giraud, Bibliothèque).

Lambert Karol, ur. w r. 1818, † 1884, napisal: Le Système du monde moral. Paris 1862; L'Immortalité selon le Christ, etude historique. Tamże 1865; Le Spiritualisme et la réligion. Tamże 1877, 2 tomy. (Por. Hurter, Nomenclator literarius. Oeniponte 1895, t. III, k. 1295).

Lambert św. (Landebertus), ur. w Maastryckcie (Trajectum ad Mosam) pomiędzy 633 a 638 r., † w Leodium 698 (czy też 708). Był synem możnych rodziców: Apera i Herisplindy. Otrzymał wykształcenia naukowe i wychowanie dworskie pod kierunkiem Teodardusa, biskupa tungerviskiego (Tungern). Po zamordowaniu tegoż, L. stosownie do żadania duchowienstwa i za zgodą Childeryka II, króla Austrazyi, objął jego stolice, w r. 670. Po zamordowaniu króla, znienawidzonego za wybryki, L., uważany za jego poplecznika, musiał opuścić swój urząd, który się dostał Faramondowi. Udawszy się do opactwa Stablo, spędził 7 lat w życiu zakonnem podług reguly św. Benedykta, świecąc przykładem pobożności i posłuszeństwa. Tymczasem nowy mord, popelniony na Dagobercie II, królu Austrazyi, pozwolił Teodorykowi III panować nad cała monar- so coadunato fideles apiculae ad

stalu. Zmiany te umożliwiły powrót św. L. na stolicę biskupią, w r. 682. Potem L. udał się do Taksandryi (w obecnej Bra-bancyi) w celu głoszenia Ewangelii wśród pogan. W takich okolicznościach porozumiewał sie nieraz w Willibrordem, apostolem Fryzi. Śmierć spotkala L z rak szlachcica Dodona, jako zemsta za zgon jego krewnych, winnych świetokradczych zamachów na majatek kościelny, a zamordowanych jakoby przez przyjacioł bpa. Dodon był spokrewniony z Altaisa, nałożnicą Pipina. Można tedy przypuszczać jej udział, ponieważ św. L. niejedno-krotnie ganił stosunek Pipina i Altaisy, i raz przy uczcie odmówił poblogosła-wienia jej kubka. Święto 17 września. Św. L. został pogrzebany w kościele św. Piotra w Maastrychcie. Na miejscu, gdzie padł, wystawiono kościół. Następca, św. Hubert, przeniósl stolicę biskupią z Maastrychtu do Leodyum (r. 721). (Por. "Vita" u Mabillon'a, "Acta SS. O. S. Ben. III"; Fonllon S. J. "Hist. Leodiensis"; Martine, "Ampl. Collectio IV"; G. Kurth. "Etude critique sur S. Lambert et son premier biographe, w Annales du l'Acad. d'Archeol. de Belgique" XXIII, 1876; Dewez, Nouveaux mé-moires de l'Acad, de Bruxelles", III; Skarga, "Żywoty Swiętych".

Lambert z St. Omer na Flandryi, był synem kanonika Onulfa, również z St. Omer, zmarlego 26 stycznia r. 1077. Znany, jako autor kompilacyjnego i encyklopedycznego dzieła "Lamberti Floridus". Sa dane na to (Taillar), iż był to właśnie nauczyciel, później od r. 1095, opat klasztoru św. Bertina, w Omer, jeden z najwybitniejszych ludzi swego czasu, uczony i kaznodzieja, zmarły w r. 1123. Być może zresztą, Floridus był pisany nie u św. Bertina, lecz w pobliżu, u św. Audomara. Rękopis dochował się i obecnie znajduje się w Gaudzie (Geut), opatrzony w bibliotece uniwersyteckiej N-r 297. Odpisy znaleźć można: w Hadze (Wolfenbüttel), Lejdzie, Paryżu, Douai. L. mówi w przedmowie "de diversorum auctorum flo-ribus Deo sanctoque Audomaro, pio patrono nostro, contexui, ut tanquam de coelesti prato flore diverhunc confluerent" etc., tłumacząc w ten sposób nazwę dzieła. Czerpał zaś z następujących autorów: Izydor, Beda, Frekulf, Hegezyppus, Martianus Cappella, Hieronim, Macrobius, Josephus i Ojcowie Kościoła. W 190 (192) rozdziałach zostały tu omówione materye najrozmaitsze: teologiczne, historyczne, geograficzne, przyrodnicze, astronomiczne. (Por. Zacher "Serapeum" 1842; Bethmann, również 1845; Migne, PP. lat CLXIII; Pertz, "Archiv für ältere deutsche Geschichte" VI, VII, VIII).

Lambillote — 1) Józef o. T. J., ur. w r. 1805 pod Charleroi, wstąpił do nowicyatu w r. 1828. Uale prawie życie spędził w różnych kolegiach. † w Saint-Acheul w r. 1842. Napisal: Le Consolateur ou lectures pieuses adressées aux malades et à toute personne affligée. Amiens 1842, 18-o; ost. wyd. Paris 1890, 18 o. Książkę tę przetłumaczono na różne języki. O. L. był znawcą muzyki, sam komponował i tworzyl pieśni pod muzykę kompozycyi swego brata Ludwika np. Cantate au Sacré Coeur de Jésus. Paris 1841, 4-0, i t. d. 2) Ludwik o. T. J. ur. w r. 1796 pod Charleroi, był najpierw organistą w Dinant i w Charleroi, a nastepnie kapelmistrzem w kolegium w Saint-Acheul. W r. 1825 wstąpił do Jezuitów i był przez lat 30 dyrygentem muzyki w kolegiach w Saint-Acheul, Aix, Brigg, Friburgu i Brugelette. W ostatnich latach swego życia o. L. gorliwie pracował nad odrodzeniem śpiewu gregoryańskiego i w tym celu odbył liczne podróże naukowe. † w Vaugirard w r. 1855. Z utworów muzycznych o. L. najważniejsze są: Chants a Marie pour le mois de Mai etc. Paris 1840, 12-o; cz II, Lyon 1847, 8-o; cz. III, Paris, 1854, 8-o; Musée des Organistes célèbres. Paris 1842 — 4, 2 t. 4-0; wiele pieśni, kantat, mszy i t. d.; Musique Religieuse. Paris 1857, 4-o, 12 zeszytów, i w. in. Nadto napisał: De l'Unité dans les chants liturgiques etc. Paris, foli ; Antiphonaire de Sa-int-Grégoire, fac-simile du manuscrit de S. Gall, accompagné d'une notice historique etc. Bruxelles 1851, 4-o; Restauration du chant liturgique. Paris 1854, 8-o; wydał Antiphonarium

mervogel, Bibliothèque de la Comp. 1893, t. IV, k. 1415—25). X. J. N.

Lambruschini — 1) Luigi, kardynał i sekretarz stanu za Grzegorza XVI, ur. 6 maja r. 1770 w Genui. Wstąpiwszy w młodym wieku do zakonu Barnabitów, odznaczył się w nim uczonością i pobożnością, został powołany do pracy w kongregacyi "degli affari straordinari", gdzie brał udział w zawarciu traktatu z Bawarya i Neapolem, wreszcie w r. 1819 objał arcybiskupstwo genueńskie. W r. 1827 udał się, jako nuncyusz, do Paryża, w r. 1831-ym, 30 września został kardynałem, a potem, w r. 1836, sekretarzem stanu. Mimo trudności i uprzedzeń, zdobył rychło powagę. Energiczna i stanowcza polityka ówczesna St. Ap. znalazła w L-im godnego przedstawiciela i działacza. Ze świetnych aktów dyplomatycznych jego pióra, te, które były zwrócone przeciw Prusom, zostały zebrane i ukazały się w przekładzie niemieckim p. tyt. "Darlegung der Rechts und Thatbestandes mit authentischen Documenten als Antwort auf die Erklärung der königl. preussischen Regierung in der Staatszeitung vom 31 September 1838"; Augusb, 1839. Jest to przekład z włoskiego oryginalu, wydrukowanego również w r. 1839. Jeden z pierwszych mężów stanu państwa papieskiego w w. XIX, biskup Civita-Vecchia, S. Rufina i Porto, wielki Przeor Joannitów, osypany również dostojeństwami, był L. jednocześnie człowiekiem wielkiej cnoty i pobożności. Odznaczał się zwłaszcza nabożeństwem ku Przenajświętszej Dziewicy. W r. 1838 wydał "Opere spirituale". W r 1848, znienawidzony przez rewolucyonistów za poglądy polityczne i jako zwolennik Austryi, był zmuszony do ucieczki. Umarł 12 maja r. 1854, pochowany został w kościele przy klasztorze Barnabitów w Calinari, podług własnego życzenia.

zytów, i w in. Nadto napisal: De l'Unité dans les chants liturgiques etc. Paris, foli; Antiphonaire de Satint-Grégoire, fac-simile du manuscrit de S. Gall, accompagné d'une notice historique etc. Bruxelles 1851, 4-0; Restauration du chant liturgique. Paris 1854, 8-0; wydał Antiphonarium i t. d. (Por. Som-

bożeństwa: "Przewodnik duchowny" mierał zwaśniony z obojgiem. Już w (w przekł. niem.; "Der geistliche Fü-hrer"). (Por. Gams, Gesch. der Kirche Christi in 19 Jahrh. II). Ł. dobył go w 22 r. życia brat jego Jan

Lamech—1) potomek Kaina syn Matuzaela, miał dwie żony, Adę i Sellę. Z Ady doczekał się synów Jabela i Jubala, a z Selli syna Tubalkaina i córki Noemi. (Gen. IV, 18—26)—2) potomek Seta, syn Metuzala, ojciec Noego, żył lat 777, jak to widać z ks. Genezy (V, 25—31). Zdaniem T. de Hummelauera Lamech ten zginął w czasie potopu (por. Comment. in Gen. p. 203, 204, 210, 211). Niektórzy obydwóch Lamechów uważają za jedną osobę, ale to niesłusznie. Aby się o tem przekonać, dość porównać rodowody obydwóch w IV i V rozdz. Genezy. Podobieństwo niektórych imion nie stanowi jeszcze tożsamości.

Lamego—bpstwo w Portugalii (dioec. Lamacensis). - Miasto Lamego, nad rz. Duero polożone, istniało w czasach Rzymskich pod nazwa W 1143 r. odbył się słynny Lama. sejm, na którym ustalono następstwo tronu królestwa i kortezy feodalne.— Obecnie L-o jest miastem w okręgu Vizeu w prow. Beira, liczy ok. 9 tys. mieszkańców, posiada zamek maurytański, katedrę gotycką z wysoką wieżą. – Bpstwo w L-o należy do najstarszych w Portugalii, powstało ok. 430 r. Pod Maurami było w upadku, lecz już w r. 1140 czy 1144 r. dyecezya została wskrzeszona; w 1826-1833 stolica bpia w L-o wakowała. Dyecezya L-o, suffragania arcybpstwa Braga (ob. art. Braga), w 1907 r. liczyła 266 tys. katolików; 310 kościolów, 1144 kaplic; 287 parafii, 465 kaplanów. (Por. W. E. I., t. 41-42, str. 875; Gams, Series episcoporum ecc. cath., Ratisb., 1873, p. 102 etcsq; Eubel, Hierarchia catholica medii aevi, Münster, 1898-1901, t. I, p. 303; t II, p. 189; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 50; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 547). X. C. S.

Lamennais de (La Mennais) Hugo, Felicyan Robert, filozof, teolog i polityk, ur. 19 czerw. 1782 r. w St. Malo. Niepospolite talenty ducha pragnął oddać na usługi Kła i ojczyzny, tymczasem u- ligion, Paris 1818.

12-ym roku życia owładneła nim niewiara, z której po wieloletnich trudach wydobył go w 22 r. życia brat jego Jan Marya (ob.), wikaryusz w St. Malo i w tym roku dopiero przyjął pierwszą Komunię św. Świadczy to jak dalece uległ wpływowi filozofów współczesnych, w których wgłębianie się było jego umiłowanem zajęciem. Posiadal przytem nieugiety upór i samodzielnosć graniczącą z samowolą. Odzyskawszy wiarę postanowił calem jestestwem swojem poświęcić się jej obronie i służbie Kłowi. Zagłebiając się przy pomocy brata w dzieje Kła i przy współudziale jego ogłosił 1808 r. dzielo p. t. Reflexions sur l'état de l' Eglise en France pendant le 18 siécle et sur la situation actuelle (Paris), ponieważ w dziele tym ostro krytykował artykuły organiczne, które Napoleon wprowadził do konkordatu z 1801 r. przeto policya książke zabroniła. Tem nie zastraszony wraz z bratem opraco-wał 3 tomowe dzieło "La tradition de l' Eglise sur l'institution des évêques", które wszakże ukazało się drukiem dopiero po upadku Napoleona 1814 r. Trzecim owocem literackim cichego współżycia z bratem Janem było tłumaczenie "Speculum religiosorum" Ludwika Blosiusa, które ukazało się 1809 r. p. t. Guide spirituel ou Miroir des âmes religieuses.

Dotad wpływ brata na L-go był zbawienny i powstrzymywał go od ulegania zbyt ryzykownym porywom niespokojnego ducha. Zmuszony chwilowo przyjąć posadę nauczyciela matematyki w St Malo zaczął powoli wpadać w ponurą melancholie i egzaltowany mistycyzm. W takiem usposobieniu przeniósł się 1814 r. do Paryża, skąd jednak po powrocie Napoleona skryl sie do Anglii i dopiero przybył do stolicy Francyi na stałe 1815 r. Pod wpływem księdza Carron w tymże roku wstąpił do seminaryum ś. Sulpicyusza i w rok potem został wyświę-cony na kaplana. Ten brak przygotowania teologicznego odbił się poważnie na dalszych kolejach L-ego. Bp. Frayssinous słusznie o nim powiedział: "Był geniuszem, ale żadnym teologiem". Nie-bawem wydał dzieło, które odrazu uczynilo go głosnym w całej Europie: Essat sur l'indifference en matière de re-

mania L-ego był źródłem wszelkich współczesnych bolączek. Postanowił więc zwalczać go całą siłą swego talentu. Ale tu właśnie przy braku przygotowania teologicznego wpadł w prze-adną ostateczność i przejąwszy się zasadami Bonalda poczał wyznawać Tradycyonal i z m. Rozumowi jednostki odmówił wszelkiej powagi, a żądał bezwzględnej wiary dla zmysłu (rozumu) pewszechnego (sens commun, raison générale). Ponieważ Bóg niegdyś przemawiał do ludzkości, przeto jest ona w posiadaniu prawdy i co ona poświadcza jest prawdziwe. Kto jest wyrazicielem tego rozumu powszechnego L. nie mówi. Niewatpliwie teorya ta trąci panteizmew, a nadto podkopuje poslannictwo nauczycielskie Kła, gdyż przyznaje mu autorytet, a raczej ów sens commun tylko w kwestyach podstawowych. W swojej istocie religia w ludzkości nie zmieniła się nigdy, a tylko treść pierwotną swoją rozwijała. Jedna z takich wyżej rozwiniętych form religijnej świadomości naszego rodzaju ludzkiego jest Chrystaynizm, a zwłaszcza Kł katolicki. Organem wyrażającej się w Kle powagi jest pż. Nie przerażało to Lego, że przy jego teoryi i politeizm wchodzi w zakres religij przejściowych i nie jest bynajmniej odstępstwem, lub wykoszlawieniem pierwotnego objawienia. Mimo polemiki jaką z nim wszczeli pisarze katoliccy L. upierał się przy swojem i zarówno w "Defense de l' Essai sur l' indifférence", jak i w publicznych prelekcyach rozwijał dalej swoje poglądy i dochodził do zupełnego pomieszania pojeć o lasce i naturze.

Pod względem politycznym L. był pierwotnie zapalonym wielbicielem restauracyi monarchicznej. W Chateaubrianda Conservateur, przemawiał za monarchia absolutna wraz z de Maistrem i Bonaldem w "Défenseur", walczył pod sztandarem nieprzejednanych monarchistów. W piśmie "La Religion considerée dans ses rapports avec l'orde politique et civil" (1825 i 1826) zaczął napadać na rząd, twierdząc że parlament konstytucyjny jest niczem innem jak organizacya ateizmu, że religia we Francyi jest deadministracyjnym. partamentem Nie oszczedzał też kleru, bpów, uniwersytetu paryskiego, zakonów zarzucając im sprzy-

Indyferentyzm religiiny według mnieania L-ego był źródłem wszelkich
spółczesnych bolączek. Postanowił więc
spółczesnych bolączek. Postanowił więc
walczać go całą siłą swego talentu. Ale
właśnie przy braku przygotowania teogicznego wpadł w prze-adną ostateczość i przejąwszy się zasadami Bonalda
czął wyznawać T r a d y c y o n az m. Rozumowi jednostki odmówił
szelkiej powagi, a żądał bezwzględnej
ary dla zmysłu (rozumu) pewszechne-

W tych warunkach L. musiał prędzej czy później wpaść w zatarg z władzami zarówno klnemi, jak i świeckiemi. Jakoż oskarżony został o obrazę króla i podburzanie do nieposłuszeństwa prawom. Sąd skazał go za ostatnie na 30 franków kary. Nie mniej i wśród kleru wrzało oburzenie pko niemu z powodu zjadliwych napaści i walka rozwinę-

ła się zaciekła.

Tenże sam L. tak zaciekły monarchista po upadku Karola X, gdy Ludwik Filip, zwący się ostatnim wolteryaninem we Francyi, ujął ster liberalnych rządów, łączy się z Gerbetem, Rohrbacherem i Lacordairem w czasopiśmie Avenir, aby dążyć do sojuszu z demokracyą i być rzecznikiem wolnej religii w wolnem państwie. Idzie on w swojej zapalczywości tak daleko, że żąda rozdziału Kła od państwa. Ze strony katolickiej podnosi walke pko "Avenira pismo "Ami de la religion", w którem wytknięte zostają blędy L-ego i odparte jego napaści na kler i episkopat. Wreszcie obie strony wytoczyły sprawę przed świeżo zasiadającego na stolicy piotrowej Grzegorza XVI (10 lut. 1831 r.) L. dla stojej obrony udal się do Rzymu. Tam po glębokiem zbadaniu sprawy, po rozważeniu memoryalu skreślonego przez Lacordaire'a, a także memoryalu episkopatu francuskiego, zapadł wyrok, który zawarty został w encyklice pskiej "Mirari vos", ogłoszonej 15 sierp. 1832 do bpów świata katolickiego. Teorye L-ego i działalność "Aveniru" zostały tam potępione, już to z powodu błędnej nauki, już niewłaściwej i szkodliwej taktyki.

vil" (1825 i 1826) zaczął napadać na rząd, twierdząc że parlament konstytucyjny jest niczem innem jak organizacyą ateizmu, że religia we Francyi jest departamentem administracyjnym. Nie oszczędzał też kleru, bpów, uniwersytetu paryskiego, zakonów zarzucając im sprzyjnym, które przypisywano L-emujanie galikanizmowi. Słowem wprowa-

cie do bpa Rennes z d. 5 paż. 1833 zdziwienie i ubolewanie Grzegorza XVI-go L. odpowiedział, że przyrzekł nietykać spraw religii, Kla, lecz w rzeczach polityki i kwestyj bieżacych zachował sobie swobodę. Ostatecznie jednak pod wpływem arbpa Paryża, brata Jana 11 grud, t. r. podpisał przedstawiona mu a żądaną przez pża formułę, którą wszakże, jak później oznajmil w Affaires de Rome, podpisal

jedynie dla świetego spokoju.

Teraz miała wyjść na jaw cała obłuda i przewrotność L-go. W maju 1834 ukazały się jego osławione Paroles d'un croyant, które odsłoniły właściwy jego stan duszy. Bez osłonek nazywa on tam książąt synami szatana, Kł przekupiona zdrajczynią ludzkości, rewolucyę nietylko prawem, ale i świętym obowiązkiam, z której wyjdzie nowe państwo i nowy Chijanizm. Z tem łączyły się różne majaczenia na temat ewangelii, wiary, łaski i t. p. Książka pozyskała rozgłos olbrzy. mi; tłumaczona na wszystkie niemal języki europejskie, w ciągu lat 25 doczekala się 100 wydań. Pż już 15 lipca 1834 encyklika "Singulari vos" potępił ją stanowczo. L. począł się coraz prędzej staczać po pochyłości apostazyi. W r. 1836 wydał Affaires de Rome 2 t. w których usprawiedliwia swoje odstępstwo i głosi deizm i demokracyę, jako religię przyszłości. W trop za tem ida: Esclavage moderne. 1837-1839, Livre du peuple. 1840, podburzające do buntu Le Pays et le Gouvernement 1840, za które sady skazuja go na 2000 fr. kary oraz rok więzienia; wreszcie w Esquisse d'un philosophe, 6 t. Paris 1841 -1846, rozwinał wyraźny do Schelinga skłaniający się panteizm. Tym sposobem L. z mistyka przedzierzgnął się w deistę i panteistę, z monarchisty w krańcowego demagoga.

Powoli sława L-ego zaczela blednać. Dalsze jego pisma nie robiły już należytego wrażenia. Wybrany do zgromadzenia narodowego w r. 1848 nie odegrał tam wybitniejszej roli. Coraz większe ogarniało go rozgoryczenie. Pod opieka zacnego brata zamknał się 1851 r. w La Chesnaye, gdzie zaczął tłumaczyć Boską Komedyę. W r. 1854 powrócił do Paryża złamany duchowo i upadający na siłach. Nie pomogły blagania brata, ani siłach. Nie pomogły błagania brata, ani stych pomocników proboszczów. Stowa-przedstawienia msgra Siboura arpba Pa- rzyszenie rozrosło się nadspodziewanie

Na wyrażone z tego powodu w liś- | ryża: kapłana dla przyjęcia ostatnich sakramentów dopuścić do siebie nie chciał i niepojednany z Kłem † 27 lut. 1854. Zwłoki pochowano na Père-La Chaise w niewiadomem miejscu. Dzieła jego Oeuvres complétes, 10 t. ukazaly się w Paryżu 1844–1847; Oeuvres post-humes tamże przez, E. Forguese'a 5 t. 1855—1858; wroszcie Oeuvres inedits przez A. Blaize'a tże 1866. Na język polski tlumaczono Słowa wieszcze (Parole d'un incrovant) Paryż 1834; Dzień chrześcijanina katolika przez ks. T. Kilińskiego, Kraków 1834; Przewodnik młodego wieku tże 1834. L. był współpracownikiem Le Monde a także rady-kalnych pism Le peuple constituant La Reforme (Por. Blaize Essa: biogr. sur La - M... Paris 1858; Renan L. et ses écrit, w Revue d. deux Mondes" sierp. 1857; Marachél Lam. et Lamartine Paris 1907; Feugère, Lam avant l'Essai sur l'indifference Paris 1906; Ks. M. Debickiego, Aniol upadły. L. w oświetleniu najnow-szem w Studya i Szkice wyd. Bibl. Dz. chrześ. Serya 2-go, Warszawa 1901).

> La Mennais Jan Marya Robert, starszy brat poprzedniego (Hugona) założyciel Braci chrześcijańskiego nauczania, w Bretanii, ur. w Saint Malo 1780 r. Jeszcze jako dyakon założył L. z dwoma kolegami szkolę dla biednych dzieci a następnie-zostawszy księdzem, w kilku miejscach średnie szkoły dla przygo towywania kandydatów na przyszłych kaplanów. Słabowite zdrowie nie wstrzymywało go w tej pracy. Razem z bra-tem—po małej przerwie, w której stu-dyował teologię, pracował wychowawczo zrazu w St. Sulpice, La Chesany, w Saint-Malo-wreszcie w Saint-Brieuc, gdzie śmierci bpa 1813 administrował przez 5 lat dyecezyą—uwielbiany przez lud i duchowieństwo. Powróciwszy do Saint-Malo-zorganizował-wraz bretońskim ksiedzem Deshavem trzeci zakon braci Nauczania chijańskiego (Ob. Bracia szkolni), którego celem było podnieść i odrodzić zdziczałą młodzież, przez małe parafialne szkólki, -w którychby uczyli nauczyciele ubodzy pracujący bez wynagrodzenia, w charakterze pro

szybko. Bracia wobec rozrzucenia po sorem historyi klnej w liceum florencwioskach składali tylko śłub posłuszeństwa-z początku na rok-później na cale życie, odbywając corocznie ćwiczenia we wspólnym domu macierzystym. W 1822 L. otrzymał odpowiedzialne stanowisko-pomocnika Wielkiego Jalmużnika-polegające na przedstawieniu kandydatów na bpów. Po ustąpieniu 1824 r poświęcił się całkowicie swoim Petits Frères i Filles de la Providence - których szkoły rozprzestrzeniały się szybko-nie tylko w Europie-ale i w koloniach w Anglii i Stanach Zjednoczonych. Trudy ani prześładowania rządu lipcowego nie odciagnely go od ukochanego dziela.-Stosunek jego do młodszego brata był do końca jaknajtkliwszym, jakkolwiek bolal on ogromnie nad odstępstwem jego. Pomimo wielu przeciwników zyskał sobie J. M. de L. szacunek powszechny: nawet tacy meżowie jak Guizot i Salvandy, darzyli go uznaniem. Wdzięczna Normandya postawiła mu pomnik. † 1860 w Ploërmel. Oprócz przygodnych prac napisal: De l'Enseignement mutuél i Oraison funèbre dép. de Lesele à Autun. (Por. S. Ropartz, La vie et les oeuvres de M. J. M. de la Mennais, Par. 1874).

J. R.

"Lamentabili sane exitu" sa to poczatkowe słowa Syllabusu Piusa X ob. Syllabus.

Lamentacye ob. Jeremiasz prorok.

Lami Jan historyk, ur. w r. 1697 w Santa Cruz pod Florencya, początkowo oddał się studyom matematyki, historyi, literatury greckiej i prawa, i niemalą zdobył przez to erudycyę. Czas jakiś był prawnikiem lecz wkrótce oddał się studyom historycznym; był bibliotekarzem Jana Łukasza Pallavicini; z nim odbyl podróż naukową po Niemczech, nastepnie już sam zwiedził Francye, lecz dla braku środków musiał wracać do Włoch. By módz dalsze podróże odbywać L. zaciągnał się do wojska, do pulku włoskiego, przebywającego w Belgii, lecz wkrótce uwolnił się od służby wojskowej i oddał się z zapałem numizmatyce, chronologii i dyplomatyce. Wrócił do kraju w r. 1732. Został profe-

kiem. Wtedy napisał dzielo pko Janowi Clericus'owi: De recta Patrum nicaenorum fide. Florentiae 1730; nastepnie De recta christionorum in eo quod mysterium divinae Trinitatis attinet sententia. Tamże 1733, 4-o. Ostatnie to dzielo wywołało szereg zarzutów, na które odpowiedzia bylo De eruditione apostolorum, 1733, które jeszcze większą wywołało burzę i ostrą krytykę uczonych, na których zarzuty z niemniejszą zaciętością i goryczą odpowiadał L. w nowych traktatach i rozprawach. Wreszcie by ostateczna dać odprawe wszystkim swoim przeciwnikom opracował nową edycyę wspomnianej książki De eruditione apostolorum. Florentiae 1766 in 4-o. które jest istotną kopalnią wiadomości, świadczącą o olbrzymiej erudycyi autora. Z innych dzieł pomnikowej sa wartości Sacrae ecclesiae Florentinae nonumenta. Florentiae 1758, 3 tomy, in fol.; Deliciae eruditorum seu veterum ανεκδότων opusculorum collectanea. Tamie 1736—1769, 18 tomów in 8-o. W celu obrony swych twierdzeń oraz dla ogólnego pożytku założył rodzaj czasopisma *Novelle Letterari.* Tamże od r. 1740 do 1770, t. 30, i w. inn. Zostawił 40 tomów listów, które pisał i otrzymywał od uczonych. + w r. 1770. (Por. Hurter, Nomenclator literarius. Oeniponte 1895, t. III, k. 130 - 135).

X. J. N.

Laminne Jakób ka., kanonik, współczesny, profesor uniwers. katolickiego w Lowanium, ogłosił drukiem: La Philosophie de l'Inconnaissable; La Théorie de l'Evolution. 1908, 8-0, Bruxelles, Dewit — studyum krytyczne nad "Premiers principes" Herberta Spencera; L'idée d'évolution chez S. Augustin w "Revue des sciences phil, et théol." 1908, juillet; L'Univers d'après Haeckel. Exposé et critique; L'Hom-me d'après Haeckel. Paris, Bloud, 12-0; La Permanence des éléments dans le composé chimique w "Revue néo-scolastique." 1906, août. (Por. Blanc, Dict. de Philosophie. Supplément. 1908, 4-o, k. 83).

Lampa w użyciu u pierwszych chrześcijan.—Nazwa od lac. lampas, ta zaś z greck. λάμπω zn. świece. Najdawniej- krzyże, monogram Chr., apostolów, scesze ludy dla oświetlenia drogi, miesz- ny ze St. Test.; koguta — symbol cznjkań i t. używały zapalonego drzewa, Grecy używali lamp, a od nich zwyczaj ten przeszedł do Rzymu. I pierwsi chrześcijanie zastosowali zwyczaj używania lamp w katakumbach, jak o tem bardzo liczne pozostałe świadczą pomniki. - Oprócz naturalnej potrzeby światła w ciemnych katakumbach, używano też lamp i dla celów kultu. Zwyczaj ten przeszedł do chrześcijan od Żydów, którzy z rozkazu Bożego palili lampy w świeczniku siedmioramiennym, jako sym bol światła — obecności Bożej i światła świata (lux mundi)-Mesyasza. U pierwszych chrześcijan w Troadzie przy łamaniu chleba "było wiele lamp w wie-czerniku" (Act. Ap. XX, 8) dla dodania uroczystości obrządkom świętym.-Również i na grobach Świętych lampy miały znaczenie symboliczne. Chr. P. rzekł, iż "sprawiedliwi święcić będą jako słońce" (Matth. XIII, 43), a pierwsi chrześcijanie blask cnót symbolizowali sobie światłem lamp, umieszczonych u grobu "sprawiedliwych." Zresztą według św. Hieronima (Advers Vigilant. et w Vita Paulae) lampy dawaly światło, jako symbol światłości wiecznej, o która Kościół błaga Boga dla zmarłych swych członków; dodaje też św. Doktor, że światło przypomina wiarę zmarłego, którą jaśniał i w której blasku trwa w szcześciu wiecznem. Myśli te pierwszych chrześcijan przebijają też w napisach nadgrobkowych.

Nazwy lamp u pierwszych chrześcijan były rozmaite: canthari (z greck. κάνθαροζ)—naczynia z uchem, używane do picia i zamienione na lampy; lychnus (λόχνοζ) — lampa na ogól; lychnuchus (λυχνοῦχοζ) — podstawa do lampy; lychnuchus pensilis — jakoby talerz wiszący do umieszczenia na nim lamp; lucerna — lampa do oliwy; lucerna bi-lychnis — lampa o dwoch knotach; lucerna polymyxos - lampa o wielu knotach: lucerna pensilis—lampa wiszaca.

Materyal, z którego wyrabiano lampy, był różny: glina, bronz, srebro, złoto, nawet kryształ.

Kształt zazwyczaj okrągły, czesto łodzi - symbolu Kościoła; nadto ozdabia-

ności; - pawia - symbol nieśmiertelności; konia. jelenia, feniksa, lwa, orła i t. p.; symbole ze świata roślinnego i t. d. Wreszcie umieszczano na lampach napisy, pależące do cennych zabytków epigrafiki starochrześcijańskiej.

(Por. Passeri, Lucernoe fictiles, 3 t., Pesaro, 1739-1751; Giov. P. Bellori, Le antiche lucerne disegnate ed incise da Pictro Sante Ballori, Roma, 1729; L. Fanciulli, De lucernis sive lampadibus pensilibus in sacris christianorum aedibus, Macerata, 1802; Martigny, Dictionnaire des antiquit. chrétien., art. Cierges et Lampes i Lampes chrétiennes; Schultze, Ar-chaeol. Studien., 1880, p. 280...; Delattre, Lampes chrétiennes, Lille, 1890; Bachofen, Römische Grab-Lampen, 1890; Kraus, Real-encyklopaedie der christlichen Altertümer, Freiburg im Breisg, 1882—1886, t. II, k. 267...; Tegoż, Geschichte der christlichen Kunst, tamże, 1895, t. I, p. 485 i nast.; Buchberher, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 550—551; ks. A. Nowowiejski, Wykład liturgii Kościoła Kat., Warszawa, 1893, t. I, cz. I, st. 453-459).

X. C. S.

Lampa przed Najśw. Sakramentem przynajmniej jedna we dnie i w nocy nieustannie palić się winna na znak uszanowania dla Pana Jezusa w Przenajśw. Sakramencie, który jest światłem świata, oraz zadatkiem światła wiekuistego i aby wskazywała wiernym, gdzie adoracye złożyć powinni. W kościołach katedralnych zaleca Ceremoniał biskupi przynajmniej trzy lampy (lib. I c. 12 n. 7). Jeżeli przed obrazem lub statua w kościele pali się lampa, to przed Sanctissimum powinno się palić więcej lamp numero impari (Cer. Epis. l. I, c. 12 n. 27). Rytual rzymski i nasz piotr-kowski w przepisach de Sanctissimo Eucharistiae Sacramento zaleca: "niechaj przed Nim lamp kilka, a przynajmniej jedna we dnie i w nocy ustawicz-nie się pali." Obowiązek ten jest ści-sły — obligatio sub gravi (Quarti in no lampy płaskorzeźbami, na których rub. miss. p. I, tit. XX. dub. XI tit. przedstawiano, Chrystusa—Dobrego Pa- 5; Collet; Traité de ss. myst. chap. sterza; baranka; rybę (symbol Chr. P.); VIII, n. XX; Baruffaldus tit. 25, n.

dyecezyalny warszawski z r. 1720 zaleca: "ut coram altari SS. Sacramenti lampas incessanter ardeat." Do proboszcza należy tę lampkę utrzymywać. Jeżeli dochody i bractwo Najśw. Sakramentu na utrzymanie lampy nie starczy, powinien być ustanowiony kwestarz czyli zbierający jałmużnę na ten cel. (S. C. Ep. 14 Mar. 1614). Co do oleju, jaki w lampie palić się powinien Ś. K. O. 9 lip. 1864 orzekła; a Pius IX 14 lip. 1864 potwierdził, że: "powinna pa-lić się oliwa, a gdzie jej mieć nie można, do bpa należy uznanie, jakiego oleju ma się używać; o ile można winien być olej roślinny. Biskup może pozwolić na palenie oleju skalnego t. j. nafty. (Por. Baruffaldus tit. 23, n. 75; Cavalieri L. IV, dec. 105; Acta S. Sedis. vol. 39; Analecta juris pontif. ser. 7, fol. 847).

X. S. G.

Lampadarii urzędnicy dworu Byzantyjskiego. Na pół duchowni, na pół świeccy, l-i nosili złote korony lichtarzowe przed cesarzami, udającymi się na nabożeństwo. W ten sam sposób l-i towarzyszyli patryarchom, metropolitom, a nawet wyższym urzędnikom świeckim. (Por. G. Pachymeres, *De Michaele Palaeologo*, l. 4, c. 16, ed. Bonnae, 1835, t. I, p. 290; Du Cange, art. L-i; W. W., t. VII, k. 1372).

Lampert — I) Jan, benedyktyn, dr. teologii, podprzeor w klasztorze benedykt. w Fiecht na Tyrolu, ur. w r. 1875 w Göfis, napisal Statuten u. Gebete der Marian. Kongregation in Achenkirch. 1903-907, 4 zesz.; Die Ablässe der Benediktus-Medaill u. Benediktinerkirchen. 1908. Nadto o. J. jest wydawcą cennego dzieła o. Augustyna Scherera, Bibl. für Prediger. 1906-08, 8 tomów, 8-o, którego niektóre tomy miały po kilka wydań, i niemniej cennego Exempellexikon tegoż autora. 1906 – 09, 4 tomy, wyd. 2-ie. — 2) Ulryk, dr. prawa, profesor uniw. we Fryburgu w Szwajcaryi, ur. w r. 1865 w Chur. Napisal: Das persönl. Eherecht im Vorentwurf eines schweizer. Civilgesetzbuches. 1902; De criterio juridico qualitatis ecclesia-

72; Busemb apud S. Alphons de Lig. nio Ecclesiae. 1905; Die rechtl. Stellg. lib. 6, n. 248). Z naszych synodów, der Landeskirchen in den schwerz. Kantonen. 1908 i w. in. (Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. 1910, str. 248).

> Lamprophorus - wyraz grec. oznaczający człowieka noszącego świetną szatę. Nazywano tak niegdyś neofitów przez 7 dni po ich chrzcie, gdyż przez ten czas nosili białe szaty. Grecy nazywają tak samo dzień Zmartwychwstania, ponieważ dzień ten rozlewa w duszach światło wiary; oraz dlatego, że w tym dniu mieszkania wiernych były iluminowane mnóstwem świec, które są symbolem światła, jakie zmartwychwstanie Chrystusa Pana roznieciło na świecie. (Por. S. Greg. Nazian., Oratio II in Pascha; Richard et Giraud, Bibliothèque; Glaire, Dictionnaire, II, 1211).

> Lamuel-imię to spotykamy w księdze Przypowieści XXXI, 1: "Słowa Samuela króla. Widzenie którem go ćwiczyla matka jego." Co to za król? Napewno niewiadomo. Jedni uważają go za króla Masseńskiego; — Massa w półno-cnej Arabii, (Genes. XXV, 14; I Paral. I, 30). Ioni uważają, że Lamuel imię symboliczne oznacza samego Salomona, l równa się "poświęcony Bogu" lub "Bóg jest ucieczką." To zdanie prawdopodobniejsze. (Por. Gietmann, Com-mentarius in Eccl., p. 66; Delitsch, Das Salomon. Spruchbuch, p. 520).

Lamy Bernard, oratorvanin, Urodz. we Francyi, w prowincyi Maine w r. 1640 w miesiącu czerwcu. W 18 roku życia poświęcił się na służbe Boża wstepujac do zakonu Oratoryanów. Nowicyat odbył w Paryżu, tam też w kolegium salmurskiem słuchał wykładów filozofii kard. de la Fontenelle. Po ukończeniu studyów filozoficznych był wyznaczony na profesora sztuk pieknych i retoryki w Windocinum, a następnie w akademii juliaceńskiej. Święcenia kaplańskie otrzymał w r. 1667. Po ukończeniu studyów teologicznych w r. 1671 wykładał filozofię w Salmurze i w Anjou. Był on zwolennikiem filozoficznych poglądów Kartezyusza, przez co przelożościągnął na się niechęć nych, musiał opuścić Anjou i przenieść się do Grenobli, gdzie mu wiele sticae bonorum in definiendo patrimo- względów okazywał bp Camus, a nawet žą seminaryjną. Oddał się tej pracy z calym zapalem. Dla ulatwienia alumnom studyum nad Pismem świętem wydaje w r. 1687 Apparatum ad Biblia sacra. Następne wydania znacznie powiększone mają tytuł Apparatus bi-blicus sive manuductio ad s. scripturam tum clarius, tum facilius intelligendam. Lugduni 1696 in 8-o. W tłumaczeniu francuskiem wyszło w Lyonie w 1699 r., w Jenie 1709, w Amsterdamie 1710 r., w Lyonie w r. 1723 i w Wenecyi w r. 1723. Następnie napisał Harmonia seu concordia quatuor evangelistarum, Parisiis, 1689. Stara się tu udowodnić trzy tezy: 1) - sw. Jan Chrzc. był po dwakroć w więzieniu, 2) Zbawiciel Pan na ostatniej wieczerzy nie pożywał z uczniami baranka wielkanocnego, 3) Marya Magdalena jest ta sa ma, co jawnogrzesznica i Marya siostra Marty i Łazarza. To dzieło da-ło okazyę do wielu sporów. Lamy w obronie swej napisal: Traité historique de l'ancienne Pâque des Juifs, Parisiis, 1692; Suite du traité his. de l'anc. Pâque des Juis, Paris, 1693. Oprócz powyższych napisał jeszcze Restexions sur l'art poetique, Paris, 1668; Traite de la mécanique, 1679; De tabernacu o foederis, de sancta civitate Jerusalem et de templo libri VII, wydane już po śmierci autora w Paryżu w 1720 r. Umarł La my B. 29 stycznia 1715 r. w Rouen, Był to mąż wielkiej ze wszech miar nauki i wielkiej świątobliwości, jak św iadczy o nim Du Pin (19, 117-136), H. Hurter i inni. (Por. H. Hurter S. J., Nomenclator Literarius, Oeniponti, 1874, t. II, fasc. III, p. 740 - 746; Du Pin, Bibliothèque Nouvelle, XIX, 117-136).

X. R. 7.

Lamy Franciszek, benedyktyn, urodz. w r. 1636 w Montireau w departamen-cie Eure et—Loire. Z początku służył wojskowo jako oficer w armii Ludwika XIV. W roku 1658 d. 28 lipca po odbytym pojedynku, w którym szczęśliwie uniknął śmierci, wstąpił do zakonu Benedyktynów i cały się poświęcił życiu Bruxolles 1874; 8-0; Commentarium bogomyślnemu i nauce. Wykładał filo- in Genesim. Lovanii 1874-80, 2 vol. zofie w zgramadzeniu św. Maura od in 8-0; L'Infaillibilité pontificale. 1672-1675 r. i przez trzy lata w Pa- Bruxelles, 18-0; L'Eglise russe, son

powierzył mu kierownictwo nad młodzie-żą seminaryjną. Oddał się tej pracy z Był zwolennikiem filozofii Kartezyusza, a poczęści także i Malebranche'a. Umarl w 1711 r. 11 kwietnia. Zasłynał jako jeden z najwybitniejszych pisarzy swego wieku, Z dzieł jego najważniej-sze treści filozoficznej i ascetycznej. Pi-sał tylko w języku francuskiem: Verité évidente de la Religione chrétienne, Paris, 1694, w 12-e; Le nouvel atheisme renversé au reputation du système de Spinoza. Paris, 1696; Bruxelle 1711; L'incredule amené à la Religion, Paris, 1710; De la connaissance de soi même, Paris, 1694—1698; Traité de l'amour de Dieu, Paris. 1698; Lugduni, 1707. (Por. Tassin, Histoire litteraire de la congregation de S. Maur; Biogr. univ. 23, 285; Feller, 2, 210; Niceron, 3, 344; H. Hurter S. J., Nomenclator literarius, Oeniponti, 1874, t. II, p. 688—691).

X. R. J.

Lamy Tomasz Józef ks., oryentalista belgijski, ur. w r. 1821 w Ohey, (prow. Namur); obrawszy stan duchowny, został drem teologii, w r. 1848 profeso-rem Pisma św. i języków semickich w uniw. katolickim w Lowanium, w r. 1882 wybrany członkiem akademii królewskiej w Belgii. Oprócz prac i memoryałów zamieszczanych w Bulletynach akademickich i rocznikach uniw. katol. L. napisał wiele cennych rozpraw i broszur, tyczących historyi klnej i kłów na Wschodzie: L'Eglise syriaque et la procession du Saint Esprit. Louvain 1860, 8-0; Les Orientaux et le concile oecuménique. Tamže 1869; Le Prophete Jonas, 1874, 8-0; Hymno-grophie de l'Eglise grecque. Tamže 1878: Les Manuscrits syriaques du Musée britannique. Bruxelles 1880, 8-o. Nadto większe prace: Dissertatio de Syrorum fide et disciplina in re Eu-charistica etc. Lovanii 1859, 80; L'Evangile et critique. Examen de la Vie de Jésus de M. Renan. Malines 1864, 8-o; Introductio in Scripturam Sacram. Mechliniae 1855--67. 2 vol. in 8-0; 1886, wyd. 4 te; L'Antechrist, examen crit. de l'Antech. de M. Renan.

histoire et son organisation actuelle. 1880-82, i w. in. L. + dn. 30 lipca 1907 w Lowanium.. (Por. Vapereau, Dictionnaire univers. des Contemporains. 1893, 4-o, str. 915).

X. J. N,

Lanca św.: — (włócznia). I, — n arzedzie Męki Pańskiej, którem przebito bok P. Jezusowi, wiszącemu na krzyżu (Joan XIX, 31). Ostrze 1-y musiało być dosyć szerokie, albowiem w ranę boku Chrystusowego można było włożyć rekę (Joan. XX. 27). - Zolnierza, który przebil bok Zbawiciela, Martyrologium Rzymskie nazywa Longinus miles i czci go jako męczennika, za wiarę przelewającego krew w m. Cezarei (w Kappadocyi) (d. 15 Marca) — Lanca św. znaleziona wraz z krzyżem Chrystusa przez św. Helene, została złożona w Jerozolimie, Za czasów Bedy stała w kościele, zbudowanym przez Konstantyna W. w Jerozolimie. (Acta SS., 15 Martii, De S. Longino comment. hist., § 21; Jacobus Gretser, De S. Cruce, lib. 1, cap. 96). Szczególna cześć odbierała cześć ostra lancy zw. Cuspis, ferrum lanceae. Lance św. ces. Herakliusz przeniósł do Konstpla, stamtad miała się dostać do Antyochii, gdzie ja, jakoby cudownie znaleźli Krzyżowcy (1098 r.). Balduin II ostrze lancy św. oddał Wenecyanom, ci zaś ustąpili je św. Ludwikowi IX (1239 r.). Relikwię te umieszczono w Paryżu w św. kaplicy (S te Chapelle) razem z cierniową koroną. W 1796 r. przeniesiono ostrze lancy św. do Muzeum Nacyonalnego i wkrótce relikwia ta Drzewce lancy św. było w Konstplu do XV w. Sultan Bajazet II podarował je pżowi Inocentemu VIII (1492 r.), który relikwie te umieścił w bazylice Watykańskiej św. Piotra. Benedykt XIV polecił dokładnie zmierzyć ostrze lancy, przechowywane w Paryżu i wówczas przekonano się, że te dwie części dokładnie ze sobą pasują. (Por. Benedicti XIV, De Canoniz. et Beatif... 1. IV, pars II, cap. 24, n. 6; cap 31, n. 13).

Do świetych zabytków Państwa rzym-

W., w której umieszczono cząstke gwoździ św. Gretser (De S. Cruce, t. I, Syntagma de insignibus Imperii, cap. 8) mniema, iż lanca ta uważana jest za relikwię, albowiem zawiera cząstkę prawdziwej lancy, którą przebito bok Chrystusowy. Relikwię tę umieszczono w Norymberdze, potem w 1350 r. w Pradze Czeskiej. W 1424 r. ces. Zygmunt znów przenosi tę lancę do Norymbergi.

Już w 1353 roku pozwolił pż Innocenty VI obchodzić osobne m Officium święto lancy i gwoździ śś. i nadał odpusty z racyi tego nabożeństwa. W 1425-go roku pž Marcin V ustanawia Officyum De armis Christi. S. R. C. w 1736 roku uznala to święto dla całych Niemiec, lecz d. 20 septembris 1806 r. dyecezyi Brixen taż S. R. C. wyjaśniła, że istnienie święta nie przesądza sprawy autentyczności relikwij. Nadto Passyoniści w Rzymie własne mają Officium SS. Lanceae et Clavorum, pomiędzy nabożeństwami wotywnemi, zaprowadzonemi (1831 r.) w Rzymie w piątki W. Postu. Nabożeństwo to weszło w użycie i w innych dvecezyach np. w Mohilewskiej. (Por. Gretser, De S. Cruce, Antverpae, 1616, 3 v.; Morand, Histoire de Ste Chapelle dc Paris, 1790; Benedictus XIV, De festis Domini, l. I, c. VII: Ch. Rohault de Fleury, Mémoire sur les instruments de la Passion de N. S. J. Chr., Paris, 1870, p. 275...; W. W., t. VII, k. 1419—1422; Ephemerides liturg., Romae, 1895..; Revue de l'art. chrétien, 1897, Janvier, Reliques de Constantinople: F. de Mély, Exuviae Sacrae Constantinop., III, Paris., 1904; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 560 -561; ks. A. Nowowiejski, Wykład liturgii Kościoła katol., Warszawa,

1893, t. II, cz. I, str. 1102). II. Lanca św. (άγτα λόγχη) jest to też narzędzie liturgiczne, używane przez Greków. Inne obrzędy wschodnie lancy takiej nie używają. Lance te — stanowi maly, podobny do lanceta nożyk, którego rękojeść kończy się krzyżem. Narzędziem tem kaplan skiego (reliquiae imperiales, reliquiae oddziela partykuły chleba ofiarowanego regales, lipsana S. Rom. Imp. germ.) przy Mszy św., aby osobne cząstki konzaliczają i n n ą ś w. l a n c ę. Przypusz- sekrować. Wymawia wtedy słowa moczają, że jest to lanca ces. Konstantyna dlitwy o ofierze Baranka, o przebiciu

boku Jezusowego. (Joan. XIX, 31) | (Por. Vermiglioli, Biografia degli scriti t. d. (Por. Martigny, Diction. des antiq. chret. art. Lance, rysunek i slo-wa modlitwy; W. W. t. VII, k. 1422; Buchberger, Kirch. Handlexikon, cyt. wyżej, k. 561).

X. C. S.

Lancellotti Jan Chrzeiciel (Scypion) nuncyusz aplski w Polsce za Zygmunta III, ur. w Rzymie, staraniem tegoż króla został krdłem. Nuncyaturę powierzył mu Grzegorz XV 1622 r., lecz wyjechał dopiero za jego następcy Urbana VIII. Polecono mu przybyć przed sejmem, aby tam nie zapadły nieprzychylne dla Kła uchwały, a także starać się u Zygmunta III o swobodę wyznań w Szwecyi. Względem unitów miał się zachować z wielką ostrożnością, aby w nich nie wzbudzić po-dejrzenia latynizacyi. Winien też był popierać przymierze z Niemcami celem wojny z Turcya. L. był żarliwym poplecznikiem Jezus. Tow., po którego stronie stanał w sporze o prawo nauczania, z Akademią Krakowską. Również popierał Jezuitów w zatargu z prymasem Gembickim o fundacyę kolegium i bursy Karnkowskiego w Kaliszu. O ważniejszym wpływie L-go na sprawy polityczne dotad bliższych wiadomości niema. Opuściwszy Polskę powrócił do Rzymu, gdzie † 1656 r. (Por. Rykaczewski, Relacye nuncyuszów aplskich t. Fabisz, Wiadomości o legatach i nuncyuszach aplskich w dawnej Polsce t. II i IV).

Lancelotti Pawel, słynny prawnik, urw r. 1522 w Perudžii, majac 25 lat, został w tamecznym uniwersytecie profesorem prawa. Interesował się również sprawami publicznemi, był członkiem akademij beletrystycznych. † 23 września r. 1590. Sławę swoją zawdzięcza podręcznikowi prawa kościelnego. "Institutiones juris canonici" Lancelotti'ego posłużyły za wzór wielu autorom. Książka uka-zala się w Perudżii w r. 1563, w We-necyi 1564 i później niejednokrotnie byla wydawana. Najbardziej rozpowszechnione wydania z przypisami Doujat'a, Paryż 1684 i Wenecya 1740 oraz Thomasius'a, Hala 1715 — 1717. Durand de Maillane dai przekład i opracowanie w duchu gallikańskim: Institutes du droit canonique, 9 vols. Lyon 1770. Pozatem L. puścił w świat mniejsze pisma. vile della regione settentrion. del re-

tori Perugini II, 1829; Schultz, Gesch. der Quellen und Litteratur des canonischen Rechts III. 451 i nast.).

Lancelot Klaudyusz, uczony zakonnik i pedagog francuski, ur. ok. r. 1615 w Paryżu, wstąpił do Benedyktynów, poczem jako wytrawny nauczyciel wykładał grecki i matematykę w szkołach benedyktyńskich a także brał czynny udział w reformie tych szkół, dażącej do zastapienia łaciny jez. rodowitym. Otrzymawszy subdjakonat osiadł w opa-ctwie Saint Cyran (1673), skąd jako jansenista zeslany zostal do Quimperlé w Bretanii. Sławnem jego dziełem jest słownik grecki p. t. Le jardin des racines greques, Paryż, 1656, który miał olhrzymie powodzenie i przetrwał jako podręcznik w szkolach francuskich do 1870 r. Był on też współpracownikiem słynnej Grammaire génerale et raisonée de Porte - Royal 1660 r. L † w Quimpérle 1695 r.

Lanciano, arcybstwo włoskie (archid. Lancianensis). Miasto L-o, nad rz. Feltrino, niedaleko od Adryatyku, polożone w starożytności nosiło nazwę Anxanum, Anaxanum, Ansanum. Obecnie L-o jest głównem miastem okregu Lanciano w prowincyi włoskiej Chièti; liczy ok. 10 tys. mieszkańców, posiada szkoły, kościół z fasadą z 1227 r.; katedre Wniebowziecia N. M. P. z XVI w. i szczątki świątyń rzymskich. Biskupstwo w L-o powstało w 1515 r. i bezpośrednio zależało od Stolicy Ap. W 1526 r. poddano je metroplii Čhieti. — Arcybpstwo w L-o erygował pż. Pius. IV w 1562 r. Metropolii L-o poddano bpstwo Ortona, a od r. 1834 arcybp. L-o jest zarazem administratorem aplskim bpstwa Ortona — S t at y s t y k a. Archidyecyzya Lanciano obejmuje 11 grain w prowincyi włoskiej Chièti; dyecyzya Ortona 2 gminy w tej że prowincyi. W 1908 r. w całej pro-wincyi klnej L o liczono 60 400 wier-nych; 20 parafii; 102 kły i kaplice 124 kaplanów świeckich, 10 zakonników w 2 klasztorach i 4 zgromadzenia zakonne żeńskie. (Por W. E. J., t. 41-42, str 907; Vinc. d' Avino, Cenni stor. p 287 — 291; Gams, Series episc., p. 888, 910; N. Palma, Storia eccl. et ci91 sq.; W. W., t. VII, k. 1377 - 1378; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg, 1890, p. 30; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 552).

X. C. S.

М і.. Lancicius ob. Łęczycki kołaj T. J.

Lancillot--1) Henryk, augustyanin, belg z pochodzenia, ur. w r. 1576, zostal w r. 1617 doktorem i profesorem teologii. W zakonie był przeorem, potem prowincyałem. W r. 1620, jako znany z gorliwości, został wysłany przez generała zakonu, w charakterze komisarza generalnego i wizytatora do prowincyi reńsko-szwabskiej. W Moguncyi pracował jakiś czas jako dziekan uniwersytetu. Napisal: Gnomon vitae religiosae Anno 1625 "Haereticum "quare" per catholicum "quia" solutum". Gand. 1610 (istnieją przekłady w różnych języ-"Pharus apostolica". Antw. Śmierć go zastała przy pracy nad wykładem P. Św. 11 stycznia 1643. -2) Brat Henryka, Korneliusz, był również wybitnym członkiem zakonu. Napisal: "Nectar et antidotum ex operibus S Augustini contra sectarios. Bibl. August., 493 i nast.

Landelin św., założyciel wielu klasztorów w Hagenau, pochodził ze znakomitego rodu frankońskiego (podług dawnego życiorysu). W r. 644 oddany na wychowanie biskupowi Andebertowi, miał już otrzymać tonzurę, gdy uciekł i stał się rycerzem-grabieżcą. Śmietć jednego z współtowarzyszy oraz sen o duszach zmarlych wleczonych do piekła, nawrócily L. Wrócił do Andeberta, pokutował i został wyświęcony na dyakona, potem na kaplana. Zalożył klasztory: w Laubacum vel Laubium, Alnie, Waslerusie, wreszcie opactwo Crispinium, zwane później Cavea vel Cagia S. Crispini). † w r. 655 podług jednych, podlug drugich w r. 707. (Por. Boll. Junii II, 1062 i nast. Mabillon, Acta SS. II, 573 i nast.; Mon. Germ. SS. VII. 403, 425, 463 i nast.; "Gallia christiana" III; Dörle, "Landelin, Apostel der Deutschen", Augsb.

Landes Aloizy o. T. J., ur. w r. 1767,

gno di Napoli, Teramo, 1833, III, p. lożycielem i pierwszym przełożonym n is syj w Saratowie. Stanowisko to dopicro opuścił w r. 1809, dla objęcia obowiązków prowincyała. Był rektorem w Polocku, instruktorem III-go roku i rektorem Collegium Germanicum w Rzymie. † w r. 1844, jako assystent ze strony Niemiec. Wyjątki z jego 15 listów o założeniu missyi w Saratowie znajduja się w dziele o. Carayon, Missions des Jésuites en Russie. Pcitiers 1869, 8-0, str. 162 — 177. W Lettres de Jersey, t. VII, 130 znajduje się urywek wierszowany z 16 dystychów, przedstawiony Ces. Aleksandrowi p. t. Pyrus ad Polonos. (Por.Sommervogel, Biblio. thèque de la Comp. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1456 — 57).

> Lando pż. 913 po Anastazym III wstępuje na Stolicę Piotrową. Według Flodoarda ((Vers. de pont. Rom. ap. Mabillon, Acta ss. ord. Ben. Saec. III. P. II. 607, ap. Migne 135 p. 831) pano. wal 6 m. 11 dni (por. Jaffé, Reg. R. P. ed. Lipsiae 1888 t. I p. 448). Nie odznaczył się niczem godnem uwagi. Znany jest tylko z imienia. (Por. Muratori, Annali d' Italia, t. VII, p. 412).

Landoald św. krzewiciel Ewangelii w Belgii, był podług jednych lombardczykiem z pochodzenia, podług innych anglosaksonem. Pomagał w pracy apostolskiej bpowi Maastrychtu, św. Amandusowi. Po złożeniu go z urzędu, poszedł za nim do Francyi, później jednak oddał się na rozkazy nowego bp., św. Remaklusa. Założył parafie i kościół zbudował w Wintershoven (w prowincyi Limburskiej). + tam 19 marca 668. Zwłoki były przeniesione w r. 960 do Gandawy. (Por. Boll. Mart. III; Ghesquiere "Acta SS. Belg. III, "344 i nast.; Surius, "Vitae" III, 209.

Landois Herman, zoolog piemiecki, ur. w Münster 19 kwiet. 1835 r. Skończywszy nauki teologiczne i przyrodnicze w akademii w München 1859 r. został wyświęcony na kapłana. Wnet jednak zerwał z teologią i poświęcił się wyłącznie zoologii zostając prof. w szkole rolniczej w Botzlarz, następnie w r. 1869 docentem, w r. 1873 prof. zoologii w akademii w Monasterze oraz dyrektorem muzeum zoologicznego i anatomiczwstapił do Jezuitów w r. 1787, był za- nego. W świecie nczonym wielki roz-

glos zdobyła mu praca p. t. Ton u. Stimmaparate d. Insekten. Leipzig 1864, która wprowadziła go w stosunki z Darwinem, którego stał się goracym zwolennikiew. Wydał też podręczniki: Zoologii (Freiburg 1870), Botaniki (tamże 1872), które wprowadzono do gimnazyów westfalskich. Bardzo ruchliwy wśród młodzieży budził zapał do nauki. Stanu kaplańskiego się nie wyparł, owszem gdy podczas kulturkampfu rzad pruski zażądał odeń zdjęcia sukni, z uwagi na charakter nauczyciela świeckiego, od-mówił i zagroził swoją dymisyą. Zro-biono dla niego wyjątek. Zasłużył się swej prowincyi piekna praca Westfalens Tierleben in Wort u Bild. Paderborn 1884 — 92. Ostatnie jego dzielo bylo Lehrbuch fur. d Unterricht in d. .Naturbeschreibung. Freiburg, 1891 r

Londriot Jan Franciszek, arcybp. Reims, ur. w r. 1816 w Cuches - les-Mines w departamencie Saône-et-Loire, studya odbywał w Autun, gdzie też wyśw. był na kaplana w r. 1839, nastepnie został tam rektorem seminaryum, kanonikiem i wikaruszem generalnym, w r. 1856 bpem w La Rochelle, a w r. 1866 po śmierci kardła Gousseta arcbpem w Reims, + nagle tamże w r. 1874. Maż to niezwyklej erudycyi i niepośledniej wymowy, jako uczony biegłym był we wszystkich prawie umiejętnościach świeckich i duchownych; wyborny teolog, ascetyk, mistyk i patrystyk; jako uczony świecki - wybitny geolog, botanik, paleontolog, językoznawca i historyk literatury, przytem glęboki znawca hebrajszczyzny. Zostawił cenne pod względem treści i for ny dziela: oeuvres pastorales, mianowicie: La Priére chrétienne. 1862 — 1864, 2 tomy; La Femme pieuse. 1863, 2 tomy; Conferens aux dames du monde. 1865, 2 tomy; Les beatitudes évangeliques. 1865, 2 tomy; L' Eucharistie. 1867; Les péchés de la langue et de la jalousie dans la vie des femmes. 1869 (jest przekład polski); Le symbolisme. 1870; Pensées chrétiennes. 1871; L'autorité et la liberté. 1872; La sainte Communion. 187; Instruction sur l' oraison dominicale. 1873; Conférences sur l'etude des belles lettres et des sciences humaines. 1847; L' Es- 1802 nazwe "Uniwersytetu Ludwika Ma-

prit Saint, dons et symboles. 1879; Contérences, allocutions, discours et mandements. 1874; Le Christ et le Tradition. Conferences 1861 — 1862:  $L^{\prime}$ Esprit chretien dans l' Enseignement, 12-o; La femme forte, (jest w polskim przekładzie); Promenades autour de mon jardin, i inne. (Por Schäfler, Handlexik. der Kath, Theologie. 1883, t. II, str. 709).

X. J. N.

Landry Adolf, współczesny, napisal: Principes de morale rationnelle. Paris 1906, 8.o. Autor wyznaje pewnego rodzaju eklektyzm, usiłując pogodzić formalizm Kanta z utylitaryzmem empirycznym. W Manuel économique. Paris 1908, 8-o, sprzyja socyalizmowi. (Por Blanc, Dict. de Phil. Supplement. 1908. 4-o, k. 83).

Landsberg albo Lanspergius zw. Sprawiedliwym, kartuz, ur. w Landsbergu w Bawaryi ok. r. 1490. t w 1539. Odznaczał się niezwykła surowością życia i wielką miłością dla bliźnich. Napisal: Sermones. Coloniae 1536. 12-o: Vita Salvatoris nostri etc. Ibd. Enchiridion militiae christianae. Parisiis 1546; Alloquia Jesu Christi ad fidelem animam. Lovanii 1572; Enchiridion vitae spiritualis. Parisiis 1573; Pharetra divini amoris etc. Coloniae 1607, 12-o; dal także nowe wydanie Objawień św. Gertrudy; i w innych. (Por Glaire, Dictionnaire des Sciences. 8-o, t. II, str. 1214).

Landshut — uniwersytet bawarski. — Miasto L-t, nad Izara polożone, zalożył ks. Otton Wittelsbach. Od r 1353 aż do r. 1506 L-t było rezydencya ksiażat bawarskich linii Bayern - Landshut. Obecnie L-t liczy ok. 25 tys. mieszkańców, w tem 99% katolików. Posiada 11 kościołów, gotycki św. Marcina, dawne klasztory pozamieniane na gmachy publiczne, zamek Trausnitz i t. p. Nadto L-t posiada liezne szkoly, domy wychowawcze i t. p. - Uniwersytet, do L-u przeniósł kurfirst bawarski Maks Józef w r. 1800 z Ingolstadu (ob. art. Ingolstadt). Na pomieszczenie uniwersytetu użyto gmachu klasztoru dominikańskiego i innych po-zakonnych. Uniwersytet otrzymał w r.

ni przebijały wyraźnie tendencye wrogie Kościołowi katolickiemu; pod wpływem "Illuminatów" (ob.) ułożono statuty dla uniwersytetu 1804 r.; w 1807 zniesiono promocye "imperiali et pontificia auctoritate" i zaprowadzono formułę promocyi "regia auctoritate". W 1808 r. zniesiono wyznanie wiary, nawet na wydziale teologicznym; miało sę ono odbywać prywatnie w jakims pokoju. Profesorowie w prelekcyach poniżali katolicyzm, podnosząc protestantyzm; posuwali się do szyderstw z praktyk Kościoła katolickiego i do pamfletów. Dla wydziału teologicznego szukano profesorów wolnych od "ducha rzymskiego" i skłaniajacych się do racyonalizmu. Dopiero prace slynnego teologa J. M. Sailera, jego wpływ, wykłady, konferencye i kazania przyczyniły się do odrodzenia uniwersytetu; profesorowie racyonaliści stopniowo ubywali; wydział teologiczny stawał się coraz wiecej chrześcijańskim. W 1826 r. król Ludwik I przeniósł uniwersytet z Landshut do Monachium. (Por W. E. J., t-41-42, str. 922; Fr. D. Reithofer, Geschichte und Beschreibung der Universität Landshut, Landshut, 1811; Standenraus, Chronik der Stadt Landshut, Landshut, 1832, 3 t.; H. Brück, Geschichte der katholischen Kirche in Deutschland im XIX Jahrh. Mainz, 1887, t. I, p. 348...; W. W. t. VII, k. 1386 — 1392; Haack, Die gotische Architektur und Plastik der Stadt Landshut, München, 1894). X. C. S.

Lanfranc blog. arbp. kanterburyjski, ur. w Pawii ok. 1010 r., wielki reformator życia klnego w państ ie Wilhelma Zdobywcy. L. pochodził ze szlacheckiej rodziny i w młodości jako adwokat i jurysta zdobył sobie głośne imię. Pchany żądzą sławy i wielkich bogactw opuścił miasto rodzinne i jako wędrowny nauczyciel sztuk wyzwolonych, a zwłaszcza dyalektyki, przebiegał Normandye. Otworzył szkolę w Avranches, lecz wnet zapragnął rozszerzyć zakres jej działania i w tym celu postanowił przenieść się do Rouen. W drodze do tego miasta został przez zbójów napadnięty, obrabowany i do drzewa przywiązany. Rozmyślając przez całą noc nad zbliżającą się śn iercią ślubował zmienić dotychcza- wydała mu się drobną, jeżeli chodziło o

ksymiliana". W prowadzeniu tej uczel- sowy tryb życia i w tym celu wstapił 1042 r. do świeżo wybudowanego przez Herluina klasztoru benedyktyńskiego w Bec (Herlouin). Tam oprócz wielkiej pokory, płomiennej pobożności i licznych cnót, wkrótce zaslynał też z uczoności, tak że z najodleglejszych stron zjeżdżali się uczniowie, a szkola w Bec zyskała sobie sławę wszechświatową. Nie zajmował się już teraz sztukami wyzwolonemi, a głównie poświęcił się teologii. Wykładał Pismo ś. w sensie literalnym, uczył prawa kanonicznego, ale szczególnie odznaczył się jako poprawiacz tekstu Pisma s., ksiąg liturgicznych i dzieł patrystycz-nych. Zostawszy w r. 1048 przeorem, wziął się z całą gorliwością do reformy rozluźnionego ży cia klasztornego. 1050 rozpoczela się walka o Sakrament Oltarza z Berengaryeszem z Tours, który zwrócił się do L-a z listem w tej sprawie. Z tego powodu został oszczerczo oskarżony o stosunki z heretykiem, lecz z tego zarzutu wnet się oczyścił na synodach w Rzymie i Vercelli.

Maż tej miary co L. nie mógł ujść uwagi Wilhelma Zdobywcy; kiedy nadto tenže wyjednal u pža dyspensę do malżeństwa z Matyldą ks. Flandryi, stosunki zacieś ily się i odtąd Wilhelm nic nie przedsiebrał bez jego rady. Pod jego wpływem król wybudował klasztor w Pean, gdzie 1066 L-a osadził jako opata. Gdy Wilhelm zdobył Anglie znalazł kl tamtejszy w stanie opłakanym. Bpi zwłaszcza zaniedbali swoich obowiazków i zamieniali się w świeckich magnatów. Za ich złym przykładem szło niższe duchowieństwo ugrzezłe w staraniach o doczesność. Kwestya reformy gruntownej stała się palącą, a król uważał że jedynym do tego środkiem będzie postawienie L-a na czele kościoła angielskiego, jakoż w r. 1070, za zgodą pża Aleksandra Il mianowal go, pomimo jego oporu, arbpem Kanterburyjskim. Od tej chwil zaczyna się zbawienna działalność L-a, która złotemi głoskami zapisala go w dziejach kla angielskiego w szczególno-Biograf jego słusznie pisze o nim: "totam intentionem svam ad mores hominum corrigendas et componendum Ecclesiae statum convertit". Referma L-a obejmowała zarówno duchowieństwo, jak i wiernych, dotyczyła obyczajów i nauki jednocześnie. Nie było sprawy, któraby

dobro Kła. To też pż Aleksander II, który niegdyś był jego uczniem, miał go w w elkiem poszanowaniu. Stosunki z Grzegorzem VII nie były tak zacieśnione, z czego niektórzy historycy czy-nia L-owi zarzut, jakoby okazał się mniej przywiązanym do Stolicy Aplskiej. Jest to falsz. Istotnie Grzegorz VII czynił L-owi uwagi, że ne dosyć energicznie opiera się samowładnym zachciankom Wilhelma, wszakże L. bolał nad tem i tłumaczył swoją wyrozumiałość bliższą znajomością natury n onarchy, który przy twardych i wojowniczych formach był wiernym synem Ka zabiegającym o jego dobro. Nie mniej arbp. bolał nad po pedliwos cia króla co według wielu, przyspieszylo je o † 24 maja 1089 r., w dwa lata po śmierci Wilhelma.

Z pism L-a najwybitniejszem jest niewatplwie De Corpore et Sanguine Domini adv. Berengarium Turonensem, w którem świetnie rozwinął nauką o Euchorystyi, zwłaszcza dział o Transsubstancyacyi. Odmawiany mu przez niektórych Comentarius in episiolas s. Fauli, po krytycznych badaniach okazal się autentycznym dzielem L-a (por. Denifle) Zebral też Dei vota pro ordine s. Benedicti, które zawierają podjętą przez L-a reforme zakonu. Istnieja też listy L-a i drobniejsze rozprawy wyd. p. A-chery, Paryż, 1648 i Gilles, Oxford 1849. (Por. Crozals de, Lanfranc, archevêque de Cantorbery, 1877, Böhmes. D. Fälschungen d. Erzb. Lanfranc's, 1902; I. A. Endres, Lanfranc's Verhältniss z. Dialektik. 1902; Longuemare, L' Eglise et la conquete de l' Angleterre. Caen 1902; A. Charms, Lanfranc, Notice biographique et.. Paris 1850; I. Schnitzer Berengar v. Tours. Mün-

(Ch.)

Lanfranco Jan, m alarz włoski, ur. w Parmie 1580, † w Rzymie 1647 r., uczeń A. Carraci'ego, zasłynał dekoracyą freskami kaplic i kłów w Rzymie. Słynny jego obraz "ś. Ludwik usługujący ubogim" znajduje się w Wenecyi

chen 1890).

Lang Albert, ks. katolicki, filozof i teolog, ur. w r. 1868 w Blotzheim (Alzacya), wyśw. na kapłana w r. 1892, został profesorem w seminaryum w r. 1895 od r. 1904 zwyczajnym profesorem filozofii i apologetyki w uniw. strasburskim.

Wr. 1904 jest wydawcą Strasburger Diözesanbl. u. Kirchl. Rundschau. N. pi-l Moine de Biran u. die neuere Phil. 1901; Gesch. hes Kausalproblems I. 190; Grundzüge der Religions philos. 1908; Aphorist. Betrachtungen über des Kausalproblem. 1909, i inne

Lang Henryk, głośny teolog protestancki, przywódca liberalizmu klnego w Szwajcaryi, ur. 1826 w Frommen w Wirtembergii. Po skończeniu nauk w Tybindze, skutkiem udziału w ruchu wolnościowym 1848, musiał opuścić Niemcy i osiadł w Szwajcaryi, gdzie był pastorem, ostatnio przy kle ś. Piotra w Zurychu. W duchu wolnomyślnym wydał sporopism; m. i. Martin Luther. Berlin 1870; Versuche christl. Dogmatik. Berlin 1858; Gang durch d. christ. Welt, tamże 1829, 2-ie wyd. 1870; D. Leben d. Apostels. Paulus i in.L. † w Zurychu 1876 r.

Lang Mateusz, krdł i arbp. Salzburski, ur, r. 1469 w Augsburgu z rodziny patrycyuszowskiej; po ukończeniu nauk w Ingolstadzie został sekretarzem cesa-rza Fryderyka III, a potem radcą najpoufniejszym Maksymiliana I. Otrzymał probostwo katedralne: augsburskie i konstancychskie, różne opactwa, a w roku 1505 biskupstwo gorkeńskie. Po soboschyzmatyckim w Pizie doprowadził do ugody pomiędzy papieżem a ce-sarzem, który uznał orzeczenia soboru lateraneńskiego. Otrzymał następnie karelusz kardynalski. Z polecenia cesarza wzywał stany do walki z Turkami na sejmie w Augsburgu wr. 1518, brał udział w wyborze Karola. W r. 1519 L. 20stał arbpem salzburskim. Czynny w sprawach kościelnych, porozumiewał się w r. 1530 z Melanchtonem, zabiegał o naprawę kleru, w r. 1523 stłumił powstanie w Salzburgu, w r. 1524 przystąpił do związku książąt katolickich, w r. 1525 wraz ze związkiem szwabskim uśmierzył bunt chłopski. O traktowaniu z Melanchtonem pozostały różne wersye – z pe-wnością atoli L. stał zawsze na straży interesów katolickich. † 1540. Hausitz Germania sacra II, Aug. Vind. 1729, 564 i nast.; Pl. Braun; Geschichte der Bischöfe von Augsburg III, Augsburg, 1814, 584 i nast.; Ulmann, GeHergenröther, Conc.-Gesch. VIII i IX.

Lange Fryderyk Albert, fllozof, syn pastora ur. w r. 1828 w Wald pod Solingen, † w 1875 w Marburgu, gdzie był profesorem filozofii od r. 1872. Uczył także psychologii i pedagogiki w Bonn od r. zaś 1870 filozofii w Zurichu, L. był jednym z reprezentantów neokantyzmu był również zwolennikiem idei socyalistycznych. Głównem dzielem L. było Geschichte des Materialismus. 1866: 1902 wydanie 7-me w 2 tomach. Polskiego przekładu dokonał Aleksander; Świętochowski p. t. Historya filozofii materyalistycznej, Warszawa, 1881, 2 t., 8-a.

Langen Józef, teolog staro-katolicki ur. 1837 r. Nauki kończył w Bonn, gdzie na uniwers. był prof. teologii. L. już podczas soboru Watykańskiego występował namietnie pko nauce o nieomylności pża. po ogłoszeniu dogmatu należał do grona bylych profesorów jak Reusch, Rein-kens, Döllinger, Michelis i in., którzy oświadczyli się jawnie przeciwko niemu. Ekskomunikowany przyłączył się do sekty staro-katolików, w której wszakże wybitniejszej roli nie odegrał. Napisał m. i. Das Judenthum in Palestina sur Zeit Christi Freiburg 1866; Grundr. d. Einleintung in d neue Test. tže 1868; D. vatik. Dogma v. d. Universalepiskopat u. d. Unfehlbarskeit d. Papstes Bonn 1871; Gesch. d. röm. Kirche tze 1881-1893; D. Clemens Romane tže 1890. L. † 1901 r.

Langénieux Benedykt-Marya kardi. ur. w r. 1824 w Villefranche, był probosz czem kła św. Augustyna w Paryżu, wikaryuszem generalnym, wreszcie bpem Tarbes w r. 1873, w r. zaś 1874 mianowany arbpem Reims; w r. 1886 zo-stał kardłem, przytem był kanonikiem honorowym 14 dyecezyj. † 1 stycz. 1805 r. w Reims. Za szereg kazań wypowiedzianych w W. Poście w Tuillieries został ozdobiony krzyżem legii honorowej w r. 1870. Był jednym z najgorliwszych promotorów sprawy Dziewicy Orleańskiej. W r. 1885 dn. 8 maja na obchodzie 456-ej rocznicy oswobodzenej, ogłoszony drukiem p. t. La Cause k. 916).

Stuttgard 1884, I. 810 i nast.; Hefele | de Jeanne d'Arc. Paris 1885, 8-o. Za staraniem L. i pod jego protekcyą wyszło pamiątkowe dzieło p, t. La France chrétienne à Reimsen 1896. XIV cen-tenaire du baptême de Clovis et des France. Paris 1897, 4-o, illustré (Por. Vapereau, Dictionnaire univers. des Contemporains. Paris 1893, 4-o, str. 918; Blanc, Répertoire bibliographique. 1902, 8-0, str. 221).

X. J. N.

Langer Antoni. T. J. Ur. d. 8 września 1833 r. w Nissie na Szlazku z rodziny niemieckiej; w 19 roku życia wstąpił do Jezuitów w Starejwsi; retoryki słuchał Baunigartenbergu w Górnej Austryi, filozofii i teologii w Rzymie, jako uczeń Secchiego (ob ) i Franzelina (ob.) 1860 wyświęcony na kapłana, uczył 5 lat filozofii w Starejwsi, 4 lata teologii w Krakowie, poczem był superyorem w Rudzie na Szlązku, 1873 prof. teologii w La Valle, a od r. 1874 uczył teologii w kollegium krakowskiem, którego r. 1881 został vicerektorem, a 1884 rektorem. Pracowity i erudyta, odznaczał się wykładem jasnym i treściwym; jego uczniem był ks. Maryan Morawski (ob.). R. 1893 zostal superyorem w Zuckmantel na Szlazku, w 3 lata póżniej w Opawie, a r. 1899 prowincyalem do r. 1901, † 8 kwietnia 1902 r. w Krakowie. Napisal: Brevis synopsis tractatuum de revelatione et locis theologicis, Kraków 1803, (jako ms.) Kazania jego wydał w Krakowie 1903 ks. Jarosław Rejowicz T. J. poprzedziwszy je życiorysem autora. L. był też współpracownikiem Przeglądu Powszechnego, gdzie prócz prac dogmatycznych ogłosił rzecz o Kard. Franzelinie i jego znaczeniu w katolickiej nauce.

Langlois Karol Wiktor, francuski pisarz historyczny, ur. w r. 1863 w Rouen, został profesorem nauk pomocniczych historycz. w Sorbonie. Napisał Le Règne de Philippe III le Hardi 1887; Les archives de l'histoire en France, 1891 — 93; Introduction aux études hist. 1897; Manuel de bibliogr. hist. 1896-1904, 2 części; St. Louis, Philippe le Bel etc. 1901; Questions d'hist. et d'enseignement. I, II, 1902—1906, nia Orleanu, wygłosił w katedrze tego i w. inn. (Por. Herders, Konv.-Leximiasta panegiryk na cześć Błogosławio- kon. Ergänzungs-Band. Freib. 1910, 8-0

Langres -- bpstwo we Francyi (dioecesie Lingonensis). - Miasto Langres niedaleko od lewego brzegu rz. Marny położone, za czasów rzymskich nosiło nazwę Andemalunnum i było stolica ludu celtyckiego, zw. Lingones, stad też nosilo nazwe Civitas Lingonum, Lingonae v. Lingones. Miasto niszczyli Wandalowie i Attyla; w lX w. należało do Germania Superior, od r. 843 do Fran-ków Zachodnich. W 1197 r. bpi L-s otrzymali to miasto jako ksiażeta (ducs de Langres). W latach nastepnych miasto rozwijalo się i zyskało ufortyfikowanie. W 1523 r. bpi L-s otrzymali pra-wo parów i przedniejsze miejsce przy koronacyi królów francuskich. Obecnie L-s jest miastem okregowem w departamencie Wyższej Marny, liczy ok. 10 tys. mieszkańców, posiada ruiny z czasów rzymskich; szkoły, bibliotekę, muzeum sztuki i starożytności; piękną katedrę z XII w. z relikwiami patrona św. Mamasa. (Por. Acta Sanctorum 17 Aug).

Biskupstwo w Langres istnialo już w III w. Ok. 179 r. apostołolował tu św. Benignus, uczeń św. Polikarpa (ob. art. Benignus św., a postoł Burgundyi). Pierwszym bpem
w L-s był św. Senator. Nadto na stolicy tej zasiadali św. Justus, Dezyderyusz, († 407) i in., ogółem 8 Świetych,
4 kardynałów.—Dyecezya L s, sufragania
metropolity Lyońskiego dawniej była
więcej obszerna, niż obecnie, albowiem
w 1731 r. z jej części utworzono bpstwo
Dijon. Obecnie dyecezya L-s obejmuje
departament Wyższej Marny, ok. 6219
kilom. kwadr.; w 1908 r. liczyła 28 parafii, 416 filij, 49 wikaryatów, 677 kaplanów, z tych 77—poza dyecezya i 90
zakonników; 13 zgromadzeń żeńskich.

Synody w Ls (Concilia Lingonensia). Od r. 830 do 1845 r. w Ls. odbyło się 25 synodów; w 859 r. potępiono blędy predestynacyańskie Gotszalka (ob.); w 1080 r.—potępiono inwestyturę świecka; w 1116 r. i 1155 r. omawiano sprawy karności klnej i t. p.

(Por. W. E. I., t. 41—42, str. 944; Gallia christiana, IV, p. 508...; Gams, Series episcoporum, p. 557...; Roussel, Le dioecèse de Langres, histoire et statistique, Langres, 1873—1879, 4 t.; Wurm, Gottfried, Bischof von Langres, Würzburg, 1886; tegoż art. w W.W.

t. VII, K. 1411-1412; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg. 1890, p. 64; Fèvre, Biographie contemp. des évêques de Langres..., St. Dizier, 2 t. 1903; Le Personel du Clergé dodatek do Ordo divini Officii, Langres; 1908; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 559).

X. C. S.

Langthaler Jan. Ur. 29 czerwca 1846 r. w Weidersfelden w Górnej Austryi, wstapił w r. 1886 do opactwa św. Floryana Kanoników reg. Iateran., wyświecony 1871, jest obecnie kustoszem zbiorów sztuki opactwa i należy do Rady kultury w Górnej Austryi. Bardzo czynny współpracownik doskonale redagowanego pisma p. t. Theologisch - praktische Quartalschrift in Linz; napisał dużo prac samoistnych, z których wymieniamy: Eine Reise über Lourdes nach Spanien, Linz 1879; Reisebilder aus der hl. Lande, aus Griechenland, Aegypten u der Türkei; Reisebilder von der Adua aus Hercegovina u. Bosnien, Linz 1904; Das Chorherrenstift St. Florian ein kurzer Abriss seiner Geschichte, 1904. Glownym polem pracy L-a jest literatura ludowa i dla młodzieży. Por. černik, Die Schrittsteller der Augustiner Chorherrestifte Österreichs, Wien 1906).

M.B.

Langton Stefan, kardl. arbp. kanterburyjski, działał głównie w XIII w. Po studyach w zakresie sztuk wyzwolonych i teologii objał urząd kanclerza uniwersytetu paryskiego, poczem, wezwany przez swego przyjaciela, pża Innocentego III do Rzymu, otrzymał tam kapelusz kardynalski. W r. 1207 został wyświęcony w Viterbo na arcybiskupa kanterburyjskiego. Król Jan Bez Ziemi postawił opór temu wyborowi, wskutek czego pż. rzucił nań klątwę, a interdykt na Anglię. W r. 1213 król Jan pojednał się z Kościołem i L. został powołany do obowiązków arcybiskupa. W walce baronów z królem, zakończonej uzyskaniem słynnej Magna charta, L. stał po stronie baronów i on to właśnie dał królowi do podpisu historyczny dokument. Gdy sie wahal z ogłoszeniem bulli o klatwie, rzuconej na baronów przez papieża, błędnie poinformowanego przez króla, został czasowo zawieszony w urzędowaniu.

Zatarg ten skończył się już w roku następnym 1216-ym, W r. 1222 L. zwołał synod, który się odbył w klasztorze w pobliżu Oksfordu. Powzięto na nim postanowienia, dotyczące naprawy karności klasztornej i kościelnej, zebrane w 49-ciu tomach. L. † 9 lipca r. 1228. Zostawił wiele pism, zwłaszcza komentarzy biblijnych; upamiętnił swe mie podziałem P. Św. na rozdziały w sposób, jaki się dotychczas praktykuje. Cieszył się uznaniem sławnego Giralda z Kambryi. (Por. Hurter, Innocenz III, t. II; Luigard, Gesch. von Engl.; Warton, Anglia sacra l i II; Wilkins, Concil. Brit. I; Cave Hist. lit. II; Oudin, Comment. de script. Eccl. II). L.

Languet Hubert, zwany również Huhertus Burgundus, zdolny maż stanu, autor słynnej książki Vindiciae contra tyrannos przyszedł na świat w r. 1518 w Vitteaux. Pochodził ze szlachty bur-gundzkiej. Nabywszy dokładnej znajomości łaciny i greckiego, poczał w roku 1536 studyować prawo w Poitiers, później podróżował po Francyi, Anglii, Niemczech, Hiszpanii i Włoszech, W r. 1548 zdobył w Padwie doktorat. Czytał wiele i zajmował się sporami religijnymi; Melanchtona Loci communes rerum theologicarum skłoniły go stanowczo na stronę protestantyzmu. Udawszy się w r. 1549 do Wittenbergi, za-przyjaźnił się z Melanchtonem—i za-mieszkał tam dłużej. Czynił stąd wycieczki do Królewca, Sztokholmu, Wiednia i Augsburga, wreszcie Francyi i Włoch. We Francyi znalazł gościnne przyjęcie na dworze Katarzyny de Medicis, a jednocześnie wszedł w bliższe stosunki z przywódcami Hugonotów, W ten sposób zapoznawszy się dokładnie ze stosunkami społecznymi i politycznymi najważniejszych krajów Europy powrócił w r. 1557 na jakiś czas do Wittenbergi, skąd po wycieczce do Szwajcaryi, zjawia się w Wormsie przy boku Melanchtona, i zapoznaje z najwybitniejszymi protestantami. W następnym roku, już z Witenbergi pośredniczy w pogodzeniu Melanchtona z Kalwinem, którego znał osobiście. Do r. 1560 prowadzi L. ruchliwy żywot, podróżuje do Włoch i Niderlandów, aż wreszcie wszedlszy na służbę dworu saskiego, pozostaje na stanowisku agenta dyplomatycznego przeważnie w Pa-

ryżu do 1577 r. Listy jego z owej epoki w liczbie 400 przeszło zostały wydane p.t.H. L. Arcana saeculi decimi sexti... Halla 1699. W Paryżu gdzie posiadał duże wpływy, używał ich na korzyść Hugonotów przeciw katolicyzmówi, przyczyniając się z całych sił do zjednoczenia różnych stronnictw protestanckich. Zaledwie uszedł przed pogromem nocy św. Bartłomieja w 1572 r., już w następnym roku znajduje się na dworze cesarskim, gdzie znowu protestantyzm wszelkimi sposobami popiera. Rozszedłszy sie w 1577 r. z Augustem Saskim zagorzałym luteraninem, wskutek swego otwartego kalwinizmu wstępuje, po odbytej podróży do Anglii w 1579, na slużbe Wilhelma Orańskiego. Wkrótce jednak w 1581 - wyczerpany ruchliwym i pracowitym żywotem umiera 30 września w Antwerpii, gdzie go pochowano w kościele Franciszkanów. Umarł bez-

Najwżniejszem dzielem L. są wspomniane Vindiciae contra tyrannos, sive De principis in populum, populique in principem legitima potestate, Stephano Bruto, Celta auctore. Edinbourg, 1579-wydrukowane pod pseudonimem w Bazylei w 1581, w którym to dziele rozpatrując stosunek poddanego do księcia wypowiada poglądy zbliżone do Rousseau'a, a obalając prawo dziedziczenia tronu i wprowadzając ideę wolnego wyboru panującego, naraził swe dzielo na spalenie publiczne w Saksonii. Książka była właściwie napisana dla poparcia i usprawiedliwienia działań Hugonotów we Francyi. Oprócz tej pracy i wspomnianej korespondencyi z Augustem Saskim-ogłoszono jeszcze korespondencye L. z angielskim meżem stanu Filipem Sidney p. t. H. L. epistolae politicae et hist. ad. P. s. (Por. Henri Chevreuil, Etude sur XVI s. H. L, 1518-1581 2 wyd. Paryż 1856; Blasel. H. L. Oppeln 1872).

J. R.

Languet de Gergy Jan Józef, jeden z najwybitniejszych bpów Francyi ur. 1677 r. w Dijon, Doktór Sorbony, od 1755 bp. Soissons, od 1730 arcybp. Sens. Odznaczał się pobożnością i milosierdziem; zdobył sobie rozgłos listami pasterskimi, a przedewszystkiem nieustanną walka z Jansenistami, posuwając nawet

się do oskarżeń nie zupełnie słusznych | jak np. w Judicium de operibus theolog. Berti et Beheli. 1750, czego pż. Benedykt XIV nie uznał za uzasadnione. Prace polemiczne L. w przekładzie ła-cińskim ukazały się w 2 tomowem wy-daniu w Sens 1753. Z ascetycznych pism znane sat przekład Psalmów; Traité de la confiance en Dieu, wreszcie, Vie de la Soeur Marguerite du Saint Sacrement (Marya Alacoque)-wydane 1729. W obronie poglądów O. Pichon († 1751)—co do usposobień w przyjmowaniu SS. Sakr.—napisal Remarques—oraz dwa listy do arcybpa Rastignac'a z Tours, przejętego poglądami Jansenistów. W dzielku De l'esprit de l'Eglise dans ses cérémonies—broni symbolicznego i mistycznego znaczenia obrzędów, wobec pogladów Kluniackiego mnicha Klaudyusza de Vert († 1708) przypisującego im naturalne i historyczne tylko źródło. Pogląd L. został przez Kościół uznany. Po L. pozostały jeszcze liczne mowy, wygłoszone przezeń jako przez członka Akademii od 1721. Są one pisane piękną francuzczyzną-jakkolwiek styl ich nie dorównywa Bossuetowi i Fenelonowi. L. gruntowny teolog, w cieżkich dla Kła czasach żarliwie i wytrwale walczył o jego dobro. † w Sens 11 maja 1753 r.. (Por. Picot, Mémoires I, II, IV et passim; Hurter, Nomenclator lit. II,1285; Höfer, Biogr. génér. XXIX, 441).

Lanigan Jan ks., pochodził z Irlandyi, studya filozoficzne i teologiczne odbył w kolegium irlandzkiem w Rzymie. Młodzieńcem jeszcze będąc wykładał język hebrajski i hermeneutykę. Wróciwszy do ojczyzny zebrał i krytycznie zestawił dokumenty historyczne do dziejów Irlandyi i wydal p. t, An Ecclesiastical History of Ireland to the XIII Century. Dublin 1822. L. + w r. 1827. (Por. Stang, Historiographia ecclesiastica. Frib. Brisg. 1897 str. 202).

Lanoue Joanna de, założycielka zakonu Sióstrszpitalnych Opatrzności, ur. w Saumur w r. 1666, † w 1736. Początkowo utrzymywala sklepik swego ojca, który był handlującym. Od r. 1693 gdy głód dziesiatkował ludność, J. zmieniła swe usposobienie obojętne względem ubogich i nawróciwszy się, oddała się posłudze

z wlasnych funduszów i z jałmużn. W r. 1704 J. zgromadziła około siebie pewna liczbę dzieweząt i przepisała im ustawę i jasno niebieski strój. Zgromadzenie to zaczęło istnieć pod wezwaniem św. Anny. W r. 1709 siostry zaczęły składać śluby, a w r. nastepnym bp. z Angers zatwierdził ich regule. Wkrótce zakon rozszerzył się i powstały domu w Brézé, Nantes, Châtillon i inn. (Por. Glaire, Dictionnaire des sciences, t. II, str. 1219).

Lans Jan ks. T. J. ur. w Ath (Belgia) w r. 1551, otrzymał doktorat z prawa w Bolonii, gdy wstąpił do Towarzystwa Wilnie w r. 1583. Uczył retoryki w Poznaniu i w Jarosławiu, gdzie † w 1591. Napisal Nobilis Poloni Pro Societatis Jesu Clericis Oratio Prima. In ficti equitis Poloni in Jesuitas actionem primam. Ingolstadii 1590. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1493).

Lanterius Karol, rodem z Genui, minoryta, wydał uczone rozprawy: Tractatus duo theologici. Neapoli 1667, in fol., w których mówi o cnocie i sakra-mencie pokuty, o naturze grzechu aktualnego i habitualnego, o prawie naturalnem i pozytywnem. Napisał też traktat De Incarnationis mysterio. (Por. Bund, Catalogus auctorum, 1900. str. 92).

Lanzellotti Błażej ks., pisarz włoski, ur. w r. 1829 w Chieti, był kolejno profesorem filozofii, literatury greckiej, lacińskiej i włoskiej w różnych liceach, od r. 1861 pracował jako świetny kaznodzieja. Owocem tej pracy były jego Sermoni sacri e Panegirici. Od r. 1887 usunal się od prac profesorskich, w r. 1889 został kanonikiem katedralnym w Chieti. L-u przypada w udziale zasługa wprowadzenia do szkół włoskich nowej metody filologii klasycznej wprowadzonej w szkołach niemieckich. Z tego powodu napisal Anomalie dei nomi e verbi greci i wazedł w stosunki ze sławnym Jerzym Curtius'em. Korespondencya L. z tym uczonym stanowi cenny materyal naukowy do studyum języka i gramatyki greckiej. Z licznych dziel filozoficzno-historycznej treści wymieniamy niektóre: Metodo per lo studio della anomalia des nomi e verbi greci. Prato 1871; Gli Studii di Umachorych i biedaków, których utrzymywała nità etc. Roma 1884; Degli studii greci in Italia etc. Cheti 1879; Gli L. przyjął reformę Karmelitów bosych, studii del clero e la Religione. Aqui- i nosił w zakonie habit pod imieniem la 1887, i w. in (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains du jour. Frorence 1890, 4-o, t. II, str. 1318).

X. J. N.

Lanzi Ludwik Antoni o. T. J., ur. w r. 1732 w Mont'Olmo, pod Macerata, wstąpił do zakonu w 1749 w prowincyi rzymskiej. Uczył retoryki w wielu miastach i był przyjety do akademii Arka-dów pod imieniem Argilio Celerio. Jeszcze przed supresyą zakonu L. dał się poznać jako zdolny profesor i wykwintny pisarz. Teraz otworzyły się dla L. nowe drogi do zdobycia wiedzy, która tak gorąco umilował. W. Ks. Toskanii Leopold mianował go w r. 1773 wicedy-rektorem Galeryi Florenckiej, której w r. 1776 został konserwatorem. † we Florencyi w r. 1810 zostawiajac sławe jednego z najzdolniejszych filologów i archeologów włoskich. Pochowany w kle Św. Krzyża we Florencyi, gdzie ma pomnik obok pomnika Michala-Aniola. Napisal: Le lodi della Sacra Teoloqia sotto nome di Beatrice, cavate della Comedia di Dante etc. w "Acta Reip. litterarine Umbrorum-Fulginiae" 1762; Guida della Galleria di Firenze, 1780, 8-o; Saggio di lingua etrusca etc. Koma 1789, 8-o, 2 t.; Storia pittorica dell Italia etc. Basano 1789; 1795—96, 8-o, 3 tomy; Della divozione al Cuore di Gesú secondo spirito della Chiesa. Remonadini 1803; Meditazione per l'ora eucaristica etc. Venezia 1809, 8-o; i w. in. Nadto L. napisal wiele rozpraw, listów, poezyi i t. d. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Compagnie. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1500— 1511).

X. J. N.

Lao Andrzej karmelita, ur. w Katanii w r. 1614, † w Genui w 1675, zakonnik wielkiej nauki i cnoty. Był profesorem filozofii i teologii w konwentach swego Zakonu, uczył też Pisma św. w uniwers. w Padwie i głosił z pożytkiem słowo boże w głównych miastach włoskich. W 26 r. życia był mianawany prowincyałem na Sycylie, a wkrótce potem został wikaryuszem i prokustoszem generalnym Zakonu, konsultorem Kongregacyi rytów i św. Officyum oraz egzaminatorem bpów. szych badaczów był między 343 i 381 r

Andrzeja od Krzyża; gdy jednak Św. Kongregacya nakazała mu wrócić do pierwotnej ustawy, był posłuszny, bojąc się ściągnąć na siebie niełaskę Stolicy Apostolskiej. Zostawił pisma: Compendio. sae totius philosophiae Disputationes etc. Neapoli 1642, 12-o; In primam partem Divi Thomae Disputatationes etc. Genuae 1650, t. I; 1652, t. II; 1653, t. III; 1656, t. IV; De Romano Pontifice Romae 1663, 8-o; De laudibus B. V. M. de Monte Carmelo Neapoli 1643, iu 4-o. (Por. Bibl. Carmel. t. II, col. 79 et 85; Glaire, Dictionnaire. Paris, t. II, 1220).

X. J. N.

Laodycea—nazwa kilku miast w Azyi Mniejszej i w Syryi, dawnych s'edzib biskupich.

1-o Laodycea w południowej Frygii, dawna metropolia, początkowo nosila nazwy Diospolis, Diocaesarea, Rhoas, Trimetaria; nazwę Aaodiusta nadał miastu Antyoch II (261 -247 ku czci swej malżonki Laodike, z której reki zginął. Polożenie L-i okreslają: było miasto między Filadelfią, Kolossą i Hieropolis, nad rz. Lykos, lewym dopływem Meandru. Za czasów Rzymskich La była znaczniejszem miastem "celeberrima urbs" (Plin.) w Większej Frygii (Phrygia Pacatiana). W czasie wojen krzyżowych L-a istniała; w 1255 r. miasto zlupili Turcy, w 1402 r. doszczętnie zburzyli Mongolowie. Obecnie na miejscu L-i wznosi sie wioska turecka Erki-Hissar z rozległemi ruinami z czasów Rzymskich.

Chrześcijaństwo w L-i, którem zajmował się św. Paweł Ap. (Col. II, 1; IV, 13...). zaprowadził św. Epafras (Col. IV, 12-13).

Biskupem pierwszym był Archip-pus (Col. IV, 17; Philem. 2) W IV w. La staje się metropolią z34 bpstwami (według innych z 48 sufraganiami) w 431 r. w Efezie podpisał się jako metropolita L-i bp. Andronik. W XIII w. metropolita L-i piastował godność egzarchy frygijskiego. Od r. 1450 stolica arcybpia Laodycejska jest tylko tytu-

Synodyw L-i. I-y według now-

W 60 kanonach Synod omawiał kwestye wiary, kanonu ksiąg śś.; dyscypliny klnej; szfaowania Sakramentów św. i t. p. —II-i w 481 r. rozbierał sprawę Stefana, patryarchy antyocheńskiego, oskarżonego o nestoryanizm. (Por. W. E. I., t. 41–42, str. 954; Le Quien. Oriens christ., I, p. 791—795; Gams, Series Episc., 445; Herbst, Tübinger theolog. Quartalschr., 1823, p. 3...; Hefele, Conciliengeschichte, 2 Aufl., t. I, p. 746...; t. II, p. 603...; W. W. t. VII, k. 1422—1425; Ramsay, Cities and Bishop. of Phrygia, I, Oxford, 1895, p. 32–83, lista bpów p. 78 i nast.; Buchberger, Kirchliches Handlexicon, München, 1910, t. II, k. 561—562).

2·0 Laodycea w Pizydyi, zw. też Laodicea Combusta (spalona). Według niektórych L·a należała do prow. Lykaonii. Obecnie na jej miejscu wznosi się Jorgan-Ladik, na północnozachód od Konia (Ikonium). B pst w o istniało tu IV—VII w. jako sufragania Antyochii.

3-o Laodycea w Syryi, nazwa miast por. 300 przed Chr. założonych przez Seleuka I, odr. 64 przed Chr. należących do Rzymian. a) L a odycea nadmorska (Λαοδίκεια Έπιθαλαττία), obecnie Ladikidżeh. B p s t w o tutejsze było sufraganią prowincyi klnej zw. Syria Prima, liczyło kilku śś. pasterzy; obecnie jest bpstwem tytularnem. b) LaodyceanaLibanie Ααοδίκεια πρός λιβανώ, albo Laodicea Scabiosa (scabies zn. trad, który tu grasował). Miasto zburzone przez Arabów; w V w. było s i e d z i b ą biskupa, sufragana, arcybpa Da-maszku (prowincyi klnej, zw. Phoenicia Secunda). Por. W. E. I., m. cyt.; Le Quein. Oriens christian., I, p. 1051...; II, 791...; 841...; Marquardt, Römische Staatsverwaltung, 2 Aufl., 1881, t. I, p. 394...; 425...; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 562).

X. C. S.

Laosynacta z greek. oznacza: lud zgromadzać. Tak nazywano w Kle greckim ministra zwołującego lud na zebrania, jak to czynili także w potrzebie i dyakoni.

Laudunensis). — Miasto Laon w V

dunum Clavatum. W X w. L-n byl stolicą Karolingów. W XI-XII w. w L-n była słynna szkoła teologiczna Anzelma z Laon. Miasto od dawnych czasów liczyło wiele klasztorów; w 580 r. powstalo tu opactwo benedyktyńskie św. Wincentego, zamienione z czasem na kollegium Jezuickie; w 640 r. św. Salaberga zalożyła tu opactwo, które ok. 1136 r. zamieniono na klasztor Benedyktynów; Norbertanki (XII w.) ufundował i uposażył bp Bartłomiej, który też w 1114 r. konsekrował katedre w Laon, wspaniały kł gotycki z pię-knym frontonem. 7 wieżami, nagrobka-mi it. p. Obraz N. Maryi P., czczo-ny w katedrze, słynie cudami. (Por. Herman z Tournai, Miracula S. Mariae Laudunensis u Migne, P. L. t. CLVI, k. 961-1018). - Obecnie Laon jest głównem miastem departamentu Aisne (dawne ks. Laonnais), liczy ok. 15 tys mieszkańców; posiada dawne budowle, szkoły specyalne, biblioteke z 15 tys. tomów, muzea i t. p. - Biskupstwo w Laon założył św. Remigiusz (497 r.) z części dyec. Reims, jako jej suffraganię. W czasie Wielkiej Rewolucyi dyecezya Laon upadła, tytuł bpa Laon (Laudunensis) nosi bp Soissons.— Synody w Laon odbyły się w 963 r. z racyi koronacyi króla Ludwika IV 948 r.; 1151 r. 2 wyprawy krzyżowe i in. (Por. Melleville, Histoire de la ville de Laon, Laon, 1846, 2 t.; W. E. I., t. 41-42, str. 956; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg, 1890, p. 65; L. Broche, Nouvelle Revue hist. de droit franç et etr., 25, 1901, p. 729-743; Bouxin, La cathédrale N—D. de Laon, 2 éd., 1902: Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 562). X. C. S.

Laos, wikaryat apostolski w t. zw. Indyach dalszych; powstał w 1899 r. z części wikaryatu apostolskiego Siamu (Ob. art. Indye, II. Siam); obejmuje — Zechodni Laos t. j. część Indochin francuskich i wschodni Laos, część królestwa Syamskiego. Na misyach pracują tu wychowańcy seminaryum misyjn. paryskiego; wikaryusz apost. rezyduje w Nongseng. W 1907 r. na 2½ miljona mieszkańców było tu 11,067

katolików, 57 kłów i kaplic, 32 kapla | pokoju i zadowoleniu szuka szczęścia. nów europejczyków i 4 z tubylczej ludności; 2 zgromadzenia zakonne żeńskie, 89 szkól i 1 seminaryum. (Por. Au Laos. par. deux missionnaires, To-urs...; Piolet, La France au dehors, Les missions catholiques françaises au XIX s., Paris, 1900—1903, t. II, p. 351—380; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 563).

X. C. S.

Lao-tse (po chiń. stary filozof) najwybitniejszy myśliciel chiński, zwany także Lipo-yang, nieco późniejszy od Konfucyusza (ob.) ur. prawdop. w r. 604 przed Chr., zajmował za dynastyi Tszeu stanowisko archiwisty. Po upadku tej dynastyi opuścił kraj, przyczem strażnikowi granicznemu wręczył ksiege w dwóch rozdziałach o 5,000 wyrazach traktującą o Tao i cnocie (tek), która nazwał Taote-king, poczem przeszedł granicę i odtad

ginie wszelka wieść o nim.

Jak osoba L.-t., tak i księga jego jest ciemną i przenikniętą niezmiernieprzejrzystym, acz glębokim mistycyzmem. Przez Tao rozumieć należy kierujący światem, wieczny i doskonały pierwiastek, któremu wszystko na świecie zawdzięcza swój początek, któremu wszystko winno ulegać, i do którego wszystko jako do jednego celu swego przeznaczenia powróci. Bezinteresowna, doskonała, z miłości pełnej wypływająca działalność Tao stanowi w pojęciu L-e cnotę (tek). Ją naśladować, dążyć do zjednoczenia się z Tao, stanowi zadanie człowieka. Jako podobieństwo i odbicie Tao winien człowiek być prostym, skromnym, bezinteresownym, niepożądliwym i odwracają-cym swoje zmysły od świata. Wszelkie rozkosze i pokusy jakich świat dostarcza należy odtrącić jako wstretne dla Tao. Wprawdzie przywykłemu do zaspo-kojenia zmysłów Tao wydaje się mdłem i obojętnem, lecz to właśnie wiedzie do występku, grzechu. Natomiast zjednoczony z Tao przykładem swoim wywiera wpływ niezmożony. To samo dotyczy i monarchy, który o tyle dobrze rzadzi, o ile złaczył się z Tao.

Oświaty nie potrzebuje on zgoła. Władca według L.-t. nie czyni nic, a naród zmienia się, udoskonala, postępuje sam przez się. Ztad wielkie znaczenie bezczynności (wu-wei) w nauce L.-t...

Wśród praktycznych Chińczyków nauka L.-t. miala nielicznych zwolenników; najwybitniejszymi byli filozofowie: Liet-tsi, Hun-fei-tsi, Cuang-tsi i Hot-Kuang-tsi (IV i III w. przed Chr.). Z czasem nauka L.-t. przerodziła się w gruby zabobon. Nie mniej nauka ta zawiera wiele trafnych i glebokich rad, jak np. "Mędrzec nie szuka nigdy rzeczy wielkich i dla tego może wielkich rzeczy dokonać.\* "Kto łatwo się godzi, rzadko dotrzymuje słowa, a kto wiele rzeczy ma za lekkie, będzie miał sporo trudności; mędrzec uważa wszystkie rzeczy za ciężkie i dla tego nie ma trudności." "Kto siebie zowie dobrym, nie zasługuje na szacunek; kto siebie wynosi nie stoi wysoko." "Trzy rzeczy uwa-żam za drogocenne i strzegę ich mocno: miłosierdzie, oszczedność i pokore; i in. t. p.

Z nauka L.-t. zapoznali Europę misyonarze jezuiccy a także Abel Remusat (1820). Epokowe jest Julen'a tlumaczenie Tao-te-king (Paryż 1841) z tek-stem pierwotnym; tenże tekst z tłum. angielskim wydał Carus (Londyn 1898). Późniejsze tłumaczenia są: niemieckie p. Straussa 1870 r. Uslara 1903, rosyjskie Konissi (Moskwa 1893). Naukę L.-t. wyłożyli Watters (Londyn 1880), Alexander (Londyn 1895), Dvořak, Chinas Religionen, Berlin 1906.

Według nauk L.-t. istnieje dotąd w Chinach sekta religijna p. n. Tao-sse (rozumowo-wierzący). Kapłani i kapłanki jej są obowiązani do celibatu i wykonują różne sztuki i kuglarstwa. Z powodu grubego zabobonu sa czesto przedmiotem szyderstwa Chińczyków. Niegdyś posiadali wpływ na dworze, skutkiem rzekomej umiejętności przygotowania eliksiru nieśmiertelności. Historyę tej sekty wypełniają spory i walki z wyznawcami Konfucyusza. (Por. Douglas, Confucianism and Taoism, Lon-Idealem państwa według L.-t. jest don; R. v. Pläncker, Laotse, Tao-te-mały kraik z nieliczną ludnością, który king, d. Weg zur Tugend, Leipzig powrócił do pierwotnej prostoty, a w 1870; V. v. Straus u. Torney, Essays

zu allg. Religionswissenschafft, Leip- | 961-962; L. v. Buch, Reise durch zig 1879 str. 75 i nst.).

(Ch.).

Laouënan Franciszek-Jan z Saint-Brieuc, od r. 1886-1892 ks. arcbp Pondichery, w r. 1868 bp we Flaviopolis, napisal Du Brahmanisme dans l'Inde et de ses rapports avec le judaisme et le Christianisme. Pondichery, 1835, 8 o, 2 vol.; dzieło poważne, niezbędne dla chcących studyować kwestyę religij w Indyach; Lettres sur l'Inde. Paris, 1893, 8-o. (Por. Battandier, Annuaire Pontif. Paris 1911, 8-o, str. 513).

Laponia (po szw. Lapland, po lapoń Same ädnem), północna kraina Europy' przy Oceanie Lodowatym. Obecnie dzieli się na Laponię norweską, rosyjską i szwedzką. – Laponia norweska obejmuje 47,385 kilom. kwardr.; rosyjska ok. 130 tys. kilom, kwadr.; szwedzka 115,778 kilom, kwadr. Ogółem lapończyków (Sabme) liczą ok.

25 tys.

Chrześcijaństwo było głoszone Lapończykom w XIII w., dzieki zabiegom krola norweskiego Hakona V, który pod Trumsö zbudował kł N. Ma-ryi P. (ok. 1250 r.). Wielce zasłużył się sprawie nawracania Lapończyków Hakon VII (1299—1319) i jego następcy i pewna niewiasta laponka—Małgorzata, W XV w. i XVI w. pośród Lapończy-ków głosili Chrystyanizm misyonarze katoliccy, lecz po wprowadzeniu protestantyzmu, predykanci luterscy propagują Chrystyanizm w wszystkich cześciach Laponii, król duński Fryderyk IV eryguje w Kopenhadze i Drontheim Collegium de cursu evangelii promovendo, a w. 1717 r. seminarium Lapponicum.

W 1844 r. Norwegia ogłasza swobode wyznań chrześcijańskich nie protestanckich. Misyonarze katoliccy udają się do Lapończyków. Kongregacya de Propaganda Fide w 1855 r. eryguje prefekturę aplską t. zw. Poli Arctici, obejmującą i Laponię. Powstają tu światynie katolickie w Alten (1856 r.), Tromsö (1860), Hammerfest (1878). Stacya misyjną jest Hammerfest, gdzie misyonarze utrzymują szkoły, szpital i t. p. W 1869 r. Laponie poddano prefekturze aplskiej, erygowanej dla Nortolickim w Paryżu. Był stałym sekretarzem wegii. (Por. W. E. I., t. 41—42, str. Akademii nauk. Ozdobiony krzyżem

Norwegen und Lappland, Berlin, 1810; H. Fritz, Das Polarlicht, Leip. zig, 1881; Daniel, Handbuch der Geographie, II, 814...; H. Hahn, Geschichte der katholischen Missionen, V, 659...; Die katholischen Missionen, 1880, p. 76; 1881, p. 80...; 1882, p. 104...; 1886, p. 123...; A. Baumgartner S. J., Durch Skandinavien nach St. Petersburg, Freiburg im Breisg., 1890, p. 277...; W. W. t. VII, 1429—1433. Por. też art. Finland y a).

X. C. S.

Laperrine d'Hautpoul Gaston, wspólczesny, od r. 1894 prałat Jego Świąto-bliwości, od r. 1898 protonotaryusz aplski; napisal: Le langage des cérémonies de l'Eglise. I. Serie: La Messe etc. II. Le Dimanche etc. III. Les Eglises etc. Paris, 3 v. in 12-0; Lettres à un homme du monde sur l'Epître de S. Paul aux Romains. Paris, 12-o.

Lapeyre Paweł pisarz francuski, współczesny, kawaler orderu św. Grzegorza Wielkiego dawny sekretarz Ludwika Veuillota; + w Cuxac-Cabardes (Aude) w r. 1906, autor wielu dzieł o kwestyi soevaluei: La Catholicisme social ou le Chistianisme integral, Paris 3 vol. 8 o; Pour le Christ et pour le Peuple: Tamze 8-o; LAction du Clergé dans la Réforme sociale. Tamze 12-0; Renan peint par lui même. 12-0; August Nicolas, sa vie et ses oeuvres. 8-0; La Première encyclique de S. Pie X. Notes et réflexions, 12-o. (Por. Battandier, Annuaire Pontif. Paris 1907, 8-o, str. 658).

a Lapide Jan ob. Heynlin Jan.

a Lapide Korneliusz ob. Korneliusza Lapide.

Lapparent Albert de, geolog francuski, profesor geologii na uniw. katolickim w Paryżu, ur. w r. 1839 r. w Bourges, ukończył szkołę politechniczną, następnie szkołę minerów i w r. 1864 mianowany został inżynierem 2-giej klasy, w r. 1868 opuścił służbę państwową i objał katedrę geologii w Instytucie ka-

głosił wiele cennych dzieł z zakresu apologetyki i filozofii. Ważniejsze z nich są: Traité de géologie. Paris 1883; wydanie 5-te 1905-go roku, 3 tomydzieło klasyczne; Geographie Phisique. Tamže 1907, wydanie 3-ie; Les anciens glaciers. Tours 1897 go roku, 8-o; Science et apologétique. Paris 1907, 16-o; bylo 8 wydań. Nadto cały szereg rozpraw w wydawnictwie "Science et Religion:" Le Globe terrestre (Nº 77-79) 3 t.; Les Silex taillés et l'Ancienneté de l'Homme (№ 452— 453) 2 t.; La Providence créatrice (Nº 423), i inne. L. był współpraco-wnikiem w czasopismach "Correspon-dant." "Revue de l'Institut catholique de Paris," "Revue des Sciences" i in. Bral także żywy udział w międzynarodowych naukowych kongresach katolickich. (Por. Vapereau, Diction. int. des Contemporains. 1893, 4-0, str. 923; Blanc, Dictionnaire de Philos. Supplement. Paris 1906-08, k. 84; Tenże, Répertoire bibliogr. Paris 1902, 8-0, str. 223; Herders, Konversations-Lexikon. Ergänzungs - Band. Freiburg 1910, 8-o, k. 917).

X. J. N.

Lapsi t. j. upadli—nazwa chrześcijan, którzy w czasach prześladowań pierwszych wieków zapierali się wiary św. z obawy mak, tortur i t. p.—Apostazyi dopuszczali się: 1-o już to wyraźnie składając ofiary pogańskie - t. zw. sacrificati; 2-o już to ofiarując kadzidlo bożkom pogańskim-thurificati; tu naležą też 3-o-libellaticit. j. ci, którzy od czasów prześladowania Decyusza, wykupywali dokument (libellus), jakoby świadectwo o złożeniu ofiar bożkom, lub też zapisywali swe nazwisko na liście, składających ofiary (a cta facientes). Wreszcie 4-o do lapsi zaliczają słusznie t. zw. traditores, zdradzających, a raczej wydających poganom swięte księgi chrześcijańskie, które niszczyć kazał Dyoklecyan, edyktem z 303 r. Ciekawe egzemplarze świadectw, t. zw. libelli, pochodzących z czasów Decyusza posiadają Berlin-1; Wiedeń 2 (jeden z nich wydał profesor Wessely w Patrologia Orientalis,

Legii honorowej. † w r. 1908. Oprócz i in. – Upadłych przyjmowano do społedzieł naukowych przyrodniczych L. o czności klnej dopiero po odbyciu stosoczności klnej dopiero po odbyciu stosownej pokuty, nieraz lata całe trwającej, co zależało od stopnia winy upadlego i jego poprzednich zasług; np. zniesionych dawniej mak i t. p. Czesto za pokutującymi wstawiali się męczennicy, dając im "listy pokoju" (libellos pacis) ze słowami: "Communicet ille cum suis..." Łatwość w przypuszczaniu upadłych, nadużycia z listami pokoju wywolały silną reakcyę pośród gorliwych katolików. Stad i św. Cypryan karcił lekkomyślność w przyjmowaniu upadłych, co wywołało schyzmę Nowacyańską. Na ogół Kł unikając zbytniego rygoryzmu, rządził się słuszną ostrożnością w przyjupadlych. (Por. Cypriani, mowaniu Ep., 30, 31; 52...; De lapsis..., Cubé w Revue historique, Paris, 1834, p. 1-48; K. Müller w Zeitschrift für Kirchengeschichte, Gotha, 1895, p. 1...; Zeitschrift für katholische Theolo-gie, Insbruck, 1907, p. 577...; Chabatier, Les Lapsi dans l'Eglise d'Afrique au temps de St. Cyprien, Lyon, 1904; Buchberger, Krchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 564; ks. J. Badeni T. J., Šw. Cypryan Kart. i karność Kła w III w. w Przeglądzie Powszechnym, 1886 r., t. X, str. 211..., 403... i w jego Studya i szkice, Kraków, 1898, t. I, str. 70...). X. C. S.

Largent Augustyn Hubert ks., oratoryanin francuski, ur. w r. 1834 w La Bassée (Nord), studya odbywał w małem seminaryum w Cambrai i w kolegium w la Tombe w Belgii. W r. 1852 przy-był do Paryża, gdzie uczęszczał, przy swoich literackich pracach, na kursy uniwersyteckie prawne; otrzymawszy licencyat został adwokatem. W r. 1859 wstąpił do Oratoryanów; dokończył swych studyów teologicznych w kolegium rzymskiem; otrzymał stopień dra i wyświęcony został na kapłana w r. 1863. Następnie został profesorem teologii w Tours, głosił słowo boże w wielu miastach prowincyi i w Paryżu, był sekretarzem generalnym zgromadzenia Oratoryanów, wreszcie został profesorem historyi klnej w Instytucie katolickim w Paryżu. Napisał m. i. Méditations sur la vie de la S. Vierge; 1878, 18-0; IV, Paris., 1907, p. 112...); Oxford-1 | La Vie de S. Therèse méditée. 1884

Saint Cyrille d'Alexandrie et le Concile d'Ephèse. Paris 1892, 8-o: L'abbé Charles Perraud. Chapeliez. 1895, 18 o; S. Jérôme. Paris 1898; L'abbé de Broglie, sa vie et ses oeuvres. Paris 1900, 8-o; Le Pain de Vie. Sermons et allocutions eucharistiques. 1902, 18.0; S. Hilaire. Tamže 1902, 18.0, bylo 3 wydania; i inne. (Por. Vapereau, Dictionnaire univ. des Contemp. 1893, 8 o, str. 924; Blanc, Répertoire bibliogr. Paris 1902, 8-o, str. 223 i 240).

X. J. N.

Larino - bpstwo włoskie (diocc. Larinensis), powstało w X w. jako suffragania metropolity Benewentu. W 1907 r. liczono tu 70,400 katolików; 21 parafii; 57 kłów i kaplic, 96 kaplanów świeckich i 10 zakonnych o 3 klasztorach; 1 klasztor żeński. (Por. Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 28; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 565).

Larissa dawne miasto biskupie: 1-0 Larissa (Λάρισσα) dawna stolica Tessalii, położona na prawym brzegu rz. Penejosu. Niegdyś L-a była stolicą Pelasgów, potem rezydencyą Aleuadów, od r. 194 przed Chr. P. należała do państwa Rzymskiego. Obecnie La, Larsa (po turecku Yeniszehér). Stolica nomosu greckiego tej też nazwy, liczy ok. 18 tys. mieszkańców; posiada szkoły, 8 kłów, przeważnie greckich cerkwi schyzmatyckich, 26 meczetów, jest sicdziba greckiego metropolity schyzmatyckiego. - Bostwo katolickie w Le istniało już w pierwszych wiekach naszej ery. Wkrótce L-a stała się me-tropolią z 16 suffraganiami. Za czasów Konstantyna W. w L-e był bpem Achillus; w 531 r. odbył się tu synod w sprawie nowowybranego metropolity Stefana; w XIII w. powstało tu arcybpstwołacińskie. - 2.0 Larissa w Syr y i nad rz. Orontes, w Ziemi Apa-mejskiej, w IV—VI w. była stolicą bpia, suffragania Apamei (Syria Secunda). Obecnie miasto nosi nazwę Sedżer, Kalaat-Sedžer. (Por. W. E. I., t. 41— z kongr. św. Maura, ur. w Korbii w 42, str. 965—966; 973—973; Le Quien, Oriens Christianus, Paris., 1740, t. II, p. 103—132; 917—920; Eubel, Hie- uczonym benedyktynem Bernardem de

16-o; Etudes d'histoire ecclésiastique, | rarchia catholica medii aevi, Münster, 1898-1901; t. I, p. 307; t. II, p. 191; Gerland, Geschichte des lat. Kaiserreiches von Konstantinopel, I, 1905, p. 180...; 194...; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1940, t. II, k. 565).

X. C. S.

La Roche, de ob. Alanus de Rupe.

Laromiguière Piotr ks., filozof francuski, kaplan ze zgromadz. Doktrynaryanów, ur w r. 1756 Lévignac-le-Haut, † w 1837 w Paryżu. Był profesorem filozofii w Carcassone w Tarbes, w szkole wojskowej w La Fléche, wreszcie w Tuluzie, aż do chwili, gdy w r. 1790 zgromadzenie konstytuanty zniosło kongregacye religijne. L. tymczasem otworzył wolny kurs filozofii, niedługo jednak przeniół się do Paryża. Gdy założono tam uniwersytet, L. otrzymał w nim katedrę filozofii, przytem został konserwatorem biblioteki zw. "du Prytanée," która stala sie uniwersytecka. Tylko dwa lata uczony profesor zajmował katedrę uniwersytecką; słabe zdrowie nie dozwoliło mu prowadzić tak pożytecznie rozpoczętej pracy. L. byl przedstawicielem rozpoczynającej się reakcyi pko sensualizmowi XVIII w. Na-pisal: Projets d'elements de métaphysique. Toulouse 1793, 8-0; Leçons de philosophie. 1815—18, wiele wydań, i inne. (Por. Glaire, Dictionnaire des Sciences. t. II, str. 1224; Blanc, Dictionnaire de Phil. 1906, k. 749).

La Rue, de - 1) Karol, jezuita, ur. w r. 1643 w Paryżu, † w 1725; utalentowany kaznodzieja, od r. 1687-1714 prawił z kazalnicy wobec króla i dworu, otwarcie gromiąc błędy wieku; niekiedy schodził na pole apologetyczne. Był profesorem retoryki w kolegium Ludwika Wielkiego. Wysłany do Cévennes. nawrócił wielu kalwinistów. Najcelniejsze są jego: Avent, Carême. Paris 4 vol. in 12 o; Panégyriques des Saints et Oraisons funèbres. Paris 1740, 3 vol.; i inne. - 2) Karol benedyktyn

Orygenesa oprócz Hexapli, którą Montfaucon wydał w r, 1713. O. Karol 2 pierwsze tomy Orygenesa wydał w r. 1733, in folio. Umierając powierzył kontynuacyę swej pracy swemu siostrzeńcowi również benedyktynowi --3) Wincentemu, który opracowany przez siebie tom III Orygenesa wydał w r. 1740, a tom IV w 1759. Oprócz tego o. Wincenty wydał: Bibliorum Sacrorum latinae versionis untiqua, seu vetus Itulica. 3 vol. in fol. Tego dzieła t. I wydał w r. 1742 o. Piotr Sabbatier, 2 następne—o. Wincenty. (Por. Glaire, Dictionnaire des sciences ecclés. Paris 1868, 8-o, t. II, str. 1996; Pelczar, Zarys dziejów kaznod. Kraków 1900, t. III, str. 161).

La Salette — wioska francuska w poludniowym Delfinacie (depart. Isère: dyec. Grenoble), słynna z objawień N. Maryi P. 19 września 1846 dwaj pastuszkowie Maksymin Giraud (11 lat) i Melania Matthieu (15 lat) ujrzeli na plaskowzgórzu La Salette N. Maryę P., która przez nich dała upomnienie ludowi, aby czynił pokutę i wiódł życie przykładne. Inaczej - mówiła "Pani" dzieciom - spadną klęski na mieszkańców. Gdy zaś istotnie kleski zapowiadane pastuszkom, spadły na lud, wówczas poczęto uciekać się do Najśw. Maryi P. Wieść o zjawisku w La Salette szybko się rozeszła. Philibert, arcybp Grenobli zabronił o tem nauczać z ambony, lecz lud wierny już w rocznice zjawiska (1847 r.) tlumnie (60 tys.) nawiedził La Salette, zwłaszcza, że cuda dokonane na tem miejscu roznosiły sławę Objawien a się Najśw. Maryi P. Wówczas władza duchowna rozpoczela urzędowne badanie sprawy, nawet pż Pius IX interesował się nią szczególowo. W 1851-go roku komisya arcybpia oświadczyła się za prawdziwościa wydarzenia. Wzniesiono w La Salette kaplicę, a w 1852 r. kamień węgielny pod nową świątynię, którą konsekrował arcybp Paulinier z Besançon w 1879 r Nadto powstala osobna kongregacya Misyonarzy i sióstr od Najsw. Maryi P. z La Salette; Pius X aprobował konstytucye ich na 10 lat d. 29 stycznia 1909 r. (Acta Apostolicae Sedis, I, 1909, p.

Montfaucon dali poprawne tłumaczenie | l'Evènement de la Salette, Grenoble, 1848, tl. niem. Coblenz, 1849; Villecourt Nouveau récit de l'apparition de la S. Vierge sur la montagne des Alpes, Louvain, 1848; Doyen, La Sa-lette vengée ou Réponse aux attaques les plus récentes contre l'appar tion sur la montagne de la Salette. Namur et Paris, 1857; E. de Taylot, Voyage de Grenoble à la Salette, Grenoble, 1863; W. W. t. t. VII, k. 1434—1437; La grande Revue, 1905, p. 105—127; Luchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 109-1904).

La Salle Jan ob. Bracia szkol-

Las Casas Bartlomiej, domik. misyonarz Indyan w Ameryce, ur. w Sewilli 1474 r. W r. 1502 L-s. wraz z wice-krolem Mikolajem de Ovanda udal się na wyspę Hispaniola, gdzie 1510 był wyświęcony na kaplana i został proboszczem na wyspie Kubie. Okrucieństwo i bezwzględność z jaką koloniści hiszpańscy obchodzili się z Indjanami w t. zw. Ropartimientos t. j. przestrzeniach oddanych im przez rząd do uprawy i wyzyskania, zniewoliły L-s. do poświęcenia się i przynoszenia pocie-chy i pomocy ich nieszczęśliwemu losowi, zarówno materyalnemu, jak i duchowemu. Lecz nietylko koloniści ale ich wielkorządcy hiszpańscy tak niemiłosiernie postępowali z tuziemczą ludnością, że całe przestrzenie zostały zupelnie wyludnione. L.-C. wraz z towarzyszem swoim dominik. O. Antonim de Montesino powstali przeciwko tym stra-sznym nadużyciom, za co prześladowani przez ciemiężcó w mu-ieli w r. 1515 opuścić Kube i wrócić do Hiszpanii, aby tam u Ferdynanda Katol, i Karola V kolatać o litość dla uciśnionych.

Zaopatrzony w rozległe pełnomocnictwa i przez krdła Ximenesa mianowany generalnym protektorem Indyan, powrócił L.-C. 1520 r. do Ameryki, wiozac z soba 200 kolonistów, którzy pod jego kierunkiem mieli utworzyć pierwszy zaczątek ludzkiej gospodarki w kraju. Towarzyszył mu też cały zastęp misyonarzy. Jako miejsce pobytu wybrali sobie prowincyę Kumana, gdzie Karol V nadał mu wielkie obszary do użytku. Niestety nadzieje L.-C. nie ziściły się; z 233...). (Por. Rousselôt, La vérité sur jednej strony zagrożeni Repartimientosi, z drugiej nienawistna mu administracya nictwa murzynów w interesie Indjan. miejscowa misye jego przyjęli z wielką niechecia i najróżnorodniejsze stawiali jej przeszkody. Ale i sami Indyanie zadali cios okrutny jego szlachetnym za-miarom mordując misyonarzy. Skutkiem tego rząd hiszp. wysłał 5 okretów wojennych pod rozkazami Gonzalesa de Ocampo z rozkazem zniszczenia kraju i zamienienia mieszkańców na niewolni.

Rozczarowany L.-C. widząc swoje usilowania sparaliżowanemi osiadł 1523 w klasztorze Dominik, w San Domingo. Lecz już w r. 1525 był mianowany przełożonym misyi w Meksyku i Peru, gdzie sam wraz z towarzyszami przebiegał kraj każąc i zakładając kły i szkoły. W r. 1537 objął misyę wśród dzikich w Tuzulutlan, którzy zbrojnie bronili swej niezależności od Hiszpanii. Misya ta miała tak pomyślny skutek, że kraj bedący w zażartej wojnie uspokoił się i

zyskał nazwe Vera paz.

Nie spuszczając z oka losu Indyan, po powrocie do Hiszpanii w 1539 napisał memoryał w sprawie niezbędnych reform dla nieszczęsnego kraju i ogłosił go p. t. Brevissima relacion de la destruccion de las Indias. Pismo to zrobilo potężne wrażenie i spowodowało wydanie przez Karola V w r. 1542 nowych praw, mocą których Indyanie uznani zostali za wolnych poddanych Hiszpanii, L-C, w nagrode swoich prac i bezgranicznego poświęcenia otrzymał 1543 r. bpstwo Chiapa w Meksyku. Lecz i tutaj nie zaznał spokoju. Gdy bowiem zabronił kolonistom hiszpańskim wzbraniajacym sie usamowolnienia niewolników udzielać rozgrzeszenia, powstał formalny bunt pko niemu. Oskarżono go przed królem jako rewolucyonistę. L.-C. udał się znowu do Meksyku, gdzie król i rada dla Indyan uniewinnila go. Liczac już 77 lat L.-C. czuł sie za starym do powrotu. Złożył więc swoją godność i osiadł w klasztorze w Valladolidzie gdzie słowem i czynem bronił sprawy Indyan. † w podeszłym wieku licząc 92 lat w klasztorze Atocha w Madrycie 31 lipca 1566 r.

Na wskroś szlachetny, może nieco zbyt gwaltowny miał licznych wrogów w chciwych i łupieżcych wyzyskiwaczach hiszpańskich, którzy posuneli się

Walczył zwłaszcza pko niemu pisarz Sepulveda, broniac niewolnictwa In-

djan.

Z pism L.-C. wymienić jeszcze należy: La discoperta de las Indias occió. Venet. 1630; Disputa... y el doctor Gines de Sepulveda, Vallad. 1550. (Por. Carlos Gutierrez, Fray B. de las Ca-' sas, sus tiempos y su apostolado. Madrid, 1878; Hist. general de las Indias, 5 t. Maar. 1875; Baumstark, B. de las Casas Bischof v. Chiapa, Fre b. 1879; Fabie, Vida y escritos del p. Fray Bart. de las Casas, 2 t. Madr. 1880).

La Serena - bpstwo w Chili (dioecesis Serenopolitana v. de Serena); nosi też nazwę Coquimbo, Reina de Serena. Bostwo to powstało w 1840, jako suffragania arcybpstwa Sant-jago. Dyecezya La Serena obejmuje prowincye Coquim-bo i Atacama w Chili środkowem; ok. 117 t. kilom. kwadr.; w 1909 r. liczyła 267 tys. wiernych; 29 parafij, 67 kaplanów świeckich, 54 — zakonnych. (Por. Werner S. J., Orbis terrarum catholicus. Friburgi Brisg., 1890, p. 213; La pro-vincia eccles. chilena, Friburgi, 1895, 61...; 201; 267...; Catálogo de los eclesiasticos del obispado de la Serena, La Serena, 1909, str. 1 — 9 dzieje dyecezyi; str. 85 î nast.—statystyka; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 2061 - 2062).

X, C, S,

Lasius Krzysztof — jeden ze znako. mitszych kaznodziejów melanchtonowskich, przeciwnik Flacjanistów. Ur. w Strassburgu. W 1531 widzimy go przy Melanchtonie. W 1537 jest rektorem w Görlitz, w 1543-proboszczem w Greussen, w dwa lata później w Spandau, dalei superintendentem w Lauingen, wreszcie po dłuższym pobycie w Augsburgu, w Cottbus, zewszad szybko usuwany, dokonał niespokojnego żywota w Senftenbergu 1572 r. Przyczyną tych prześladowań były jego kazania i działalność przeciw Flacjanistom. W pracach Fundament wahrer Bekehrung wider die flacianische Klotzbusse. Frankf, n/Odra 1568; Güldenes Kleinod, Norymberga 1556 — oraz we wszystkich prawie kazaniach odmalowuje szkody, spoaż do zarzucania mu popierania niewol- wodowane głoszeniem nauki o bierności

ludzkiej woli wobec łaski, oraz niebezpieczeństwo zasad Lutra, odrzucających pokute i odpowiedzialność za czyny. napisal jeszcze wiele dziel, m. in. stawy czystej prawdy ewangelicznej; Symbolum apostolicum dedykowane Augsburczykom. (Por. Döllinger, Reformation II, 265; III, 462); inni protestancey pisarze nie wspominają o nim prawie).

J. R.

La Sizeranne de — I) Mauryey, ur. w Tain (Drôme) w r. 1857, straciwszy wzrok w 9 roku życia, poswięcił się dzielom opieki nad ociemnialymi. Ogłosił drukiem różne dziela odnoszące się do psychologii ociemniałych; J. Gaudet et les aveugles, sa vie, ses doctrines, ses écrits. Tournon 1886, 12-o; Les Aveugles par un aveugle. Paris 1889, 16-o; Dix ans d'études et des propagande en faveur des aveugles. Tamze, 1891, 16 o; Etudes et propagande en faveur des aveugles. Tournon 1899, 16-o; Mes notes sur les aveugles. 1894; Les aveugles utiles. 1896; Les soeurs aveugles. Paris 1901, 18-0; Impressions et souvenirs d'aveugle. Tamée 1901, 12-0, i inne. — 2) Rob e r t, brat poprzedniego, ur. w Tain w r. 1886, oglosił wiele dzieł w przedmiocie filozofii sztuki: Ruskin et la reli-gion de la beaute. Paris 1897, 16-0; Le Miroir de la vie; Les questions esthétiques contemporaines. 1904, i inne. (Por. Blanc, Dictionn. de la Phil. 1906, 4-0, kol. 759; Blanc, Répertoire bi-bliogr. 1902, 8-0, str. 225).

X. J. N.

Laskarys Andrzej, ob, Andrzej Laskary,

Laskarys Jerzy Hieronim, syn Teodora XIII z hrabiów werońskich, oznaczajacych swe imiona, podobnie panujacym, liczbami, został w Rzymie teatynem. Wykształcenie jakie otrzymał w Rzymie spowodowało powolanie go na prefekta kollegium teatyńskiego we Lwowie (1738) z prebendą proboszcza w Olyce. Zostawszy bpem (1741) in part. zenopolitańskim przybył do Zamościa, by zreformować upadła Akademie Zamoyska. Potem jako opat w Zólkwi pracował nad oświata (1748). Powołany na ta XIV zamieszkał w Rzymie. Koleino został mianowany patryarcha aleksandryjskim, potem jerozolimskim. r. w Rzymie.

Laskowski — 1) Marcin o. T. J. ur. w Malopolsce w r. 1708, przyjęty do Towarzystwa w. r. 1729, nauczał poezyi we Lwowie, retoryki, filozofii, nauk matematycznych i teologii moralnej w Sandomierzu. † w Krzemieńcu w r. 1760. Napisal: Fax chronologica P. Joannis Musantii S. J. correcta et aucta. Sandomiriae 1748, 8-o; Orationes latinae; Carmina. -- 2) Szczepan o. T. J., ur. w Mazowszu w r. 1652, wstąpił do zakonu w 1671. Był misyonarzem, rektorem w Połocku, prokuratorem w Wilnie. † w Dworzyszczach, rezydencyi wiejskiej kolegium w Wilnie. Ogłosił drukiem kilka panegiryków. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1541 - 1542).

Lasocki Ignacy ks., ur. w r. 1860, wyświęcony na kapłana w r. 1887, jest proboszczem w Nasielsku i kanonikiem katedralnym płockim, od r. 1908 pralatem Jego Świętobliwości. Napisał m. i. Słówko o uregulowaniu stosunku ziemian de swej służby, pare nie nowych uwag o wciaż nowej kwestyi. Płock 1899, 8-a; Mała pamiątka dla ludu. Warszawa 1900, 32-a; Pięć konferencyj wygłoszonych podczas dorocznych rekolekcyj dla kaplanów parafialnych. Plock 1900, 9-a, i w. inn.

Lasocki Mikołaj h. Dołęga, syn Michała i Grzymisławy. Będąc kan. krak. sprawował poselstwo od Wład. Jagielly do Marcina V, by ziemia lubelska przeszła od dyec. krakowskiej do chelmskiej, jednak za staraniem Zbigniewa Oleśnickiego krół odstąpił od wykonania tego dekretu. Zostawszy dziekanem kapit. krak, jeździł 1434 na sobór bazylejski, gdzie bronił dostojeństwa króla swego i praw Rzpl. przeciw Krzyżakom. Obrany bpem poznańskim nie uzyskał zatwierdzenia od Eugeniusza IV, czy dlatego, że nie miał większości głosów. czy też, że L. nie był po jego stronie w Bazylei; - Władysław Warneńczyk powołał go do swej rady do Wegier, gdzie się przyczynił do uspokojenia kraju. R. 1434 posłował zaszczytnie do ces. Fryderyka, arbp. te odozyjskiego przez pża Benedyk- a szanowany przez Mikolaja V otrzymał

bpstwo kujawskie. Nie objął jednak sto- dette, soeur Marie-Bernard. 1879, 8-0; licy, gdyż wracając † 14 grudnia 1450 w Terni pod Camerino, gdzie go pocho-wano. Wychwala go Długosz dla jego dobroci, hojności i znajomości ludzi. Mowę jego łacińską do pap. Mikołaja V z prośbą o posiłek Węgrom przeciw Turkom, piękny pomnik krasomóstwa, ogłosil Wiszniewski w t. III-im Hist. liter., a polskie tłumaczenie jest w Ateneum oddz. V, t. VI. (Por. Łętowski, Katalog bpow i kanoników krak, t. III). M. B.

Lassalle Ferdynand, ur. w r. 1825 we Wrocławiu, † w Genewie w r. 1864 w pojedynku romantycznym; był synem handlarza żydowskiego. Jako filozof był uczniem Hegla, w końcu związał się z Karolem Marxem i był jednym z założycieli socyalizmu niemieckiego. Z dzieł jego zasługują na uwagę: System praw nabytych (1861), w którym powstaje pko własności osobistej i dziedziczeniu; Program dla robotników (1862) który zjednał L. wielka popularność i wielu zwolenników.

Lasserre Henryk Pawel de Monzie literat francuski, ur. w r. 1828, odbywał sudya prawne w Paryżu do r. 1851. W tym czasie bierze za pióro i zostaje współpracownikiem 2 czasopism "Reveil" i "Le Pays" oraz "Revue du monde catholique", wreszcie zostaje naczelnym redaktorem czasopisma "Contemporain". W tym czasie staje się gorącym obrońcą sprawy polskiej; będąc w Rzymie przyczynia się do wyjednania u Stolicy Aplskiej potępienia rzezi w Warszawie. Wystepuje także do walki z Renanem, ostro potepiajac jego "Vie de Jesus". Cudownie uzdrowiony z choroby oczów za przyczyną Matki Najświętszej w Lourdes staje się gorącym Jej czcicielem i apologeta i glosicielem cudownego miejsca. L. † w r. 1900. Z licznych dziel L-a przytaczamy: L' Esprit et la chair. 1859, 18-0; La Pologne et la Catholicité. Rome 1861; Paris 1862; L' Evangile selon Renan. 1862, 18-0, byly liczne wydania; Treisième Apôtre. 1864, 18-0; Notre Dame de Lourdes. 1869, 18-o. Książka ta miała przeszło 100 wydań, w tej liczbie jedno illustrojezyków i dyalektów. Z innych dzieł źnieńskiej ofiarował król. Bonie znaczną odnoszących się do Lourdes są: Berna- sumę pieniędzy. Fakt ten jednak nie

Le Mois de Marie de Lourdes. 1879, 18.0; 1892, 8-0; Le nouv. Mois de Marie de Lourdes. 1890. Les Episodes miraculeux de Lourdes. 1883; 1886, 4-o; 1892, 8-o; Lettre á l'occasion du roman de M. Zola, avec piéces justificatives démentis et défi. Paris 1895, 18-0; Le Curé de Lourdes. Mgr. Peyramale. Tamże 1897, 12-o, i inne. L. dał też nowo tłumaczenie Ewangielij (1887, 18-o) ale dostalo sie ono na indeks. Później wydawano je wielokrotnie po poprawieniu. W polskim języku ma-my: Miesiąc Maryi. Warszawa; Najśw. Panna z Lourdes. Tamże 1895, 16-o: Nowe cudowne sprawy cz. Najśw. Marya Panna w Lourdes. Tamże 1903, 16-a. (Por. Vaperaau, Dict. univ. des Contemp. Paris 1893, str. 929; Blanc, Répertoire bibliogr. Paris 1902, str.

X. J. N.

Latalski Jan, arbp. gnieźnieński ur. 1463. W młodocianych latach dostał się na dwór Kazimierza Jagielończyka, gdzie zaskarbił sobie łaski królowej Elżbiety i został jej kanclerzem. Dzieki tej protekcyi r. 1495 otrzymuje kanonie poznańską, a również protektor jego król Fryderyk Jagiellończyk r. 1500 wprowadza go do kapituły krakowskiej. L. pozostaje jednak w dalszym ciągu na dworze królewskim aż do śmierci Elżbiety 1507 Zygmunt I mianuje go proboszczem kolegiaty łęczyckiej. Od tej chwili L. poczyna poświęcać się całkowicie obowiązkom duchownym, a zwłaszcza trzech kapituł poznańskiej, krakowskiej i łęczyckiej. Jan Łaski zostawszy arbpem gnieźnieńskim bierze L-go do swego boku i chetnie słucha jego rad. Po śmierci bpa poznańskiego, Tomickiego, staraniem królowej Bony L. zostaje jego następcą 1525 r. Niezależnie od tego król używa L-go do misyj politycznych. L. zasługuje się około restauracyi katedry pozn., a także stara się o podniesienie karności wśród kleru. W r. 1536 kapituła krakowska powołuje go na tamtejszą stolicę bpią, lecz już w r 1537 obrany zostaje arbpem gnieźnieńskim po 100 wydań, w tej liczbie jedno illustro- śmierci Krzyskiego. Zarzucają mu nie-wane; przetłumaczono ją na przeszło 40 którzy, że dla otrzymania stolicy gnie-

jest dostatecznie stwierdzony, natomiast pewnem jest, że gorliwie poświęcał się staraniom o dobro archidyecezyi. Celem poprawy obyczajów wśród duchowieństwa odbył synod w Piotrkowie 1539, rok przed tem zaś odbył w Gnieźnie kapitułę generalną, celem poprawy mszałów i brewiarzy. L. nie ustaje w pracy pasterskiej; eryguje kościoły, naradza się z kapitulą, zaprowadza lad w administracyi dóbr arbpich, słowem okazuje wielką ruchliwość, pomimo, że coraz więcej zapada na zdrowiu. Jakoż przybywszy do Skierniewic, zachorował ciężko i po trzech miesiącach † 29 sierp. 1540 r. Cialo jego przewieziono do Gniezna i tam 7 października pochowano w kaplicy Gembickich. L. posiadał wady swego wieku, ale też i niepospolite zalety. Otaczał się wprawdzie przepychem niemal królewskim, lecz dbał też o dobre obyczaje kleru i pomyślny stan świątyń Pańskich. Był on 39-ym z rzedu arbpem gnieźnieńskim. (Por. Ks. Korytkowski Arcybiskupi gnieżnieńscy, t. III Poznań 1889 r.).

Lataste Ludwik Bernard, ur. 1692 w Bordeaux, benedyktyn, przeciwnik jansenistów. Jako chłopiec z ludu, nie-zmiernie zdolny, został wykształcony przez Benedykt. św. Krzyża w Bordeaux. Piastował po wstąpieniu do zakonu kolejno godności przeora opactwa des Blancs manteaux w Paryżu 1729); tytularnego biskupa Betleemu i opata Miremont (1738); superiora Karmelitanek i wreszcie generalnego wizytatora Karmelitanek w całej Francyi (1747). Napisal dwa tomy listów p. t. Lettres theologiques aux écrivains défenseurs des convulsions et autres oretendus miracles du temps, wywołując nimi ogromne rozgoryczenie w obozie jansenistów (1735-1740). Następnie w 1753 wyszły jego: Rejutation des lettres pretendues pacifiques, polemika z adw. Lepaige, bioracym w obrone jansenistów w swych Letures pacifiques. Inne jego prace: Lettres aux Carmélites du faubourg Saint-Jacques, uwazi do przekładu franc. listów św. Teresy, i in. L. † 22 kwietnia 1754. (Por. Picot, Mémoires II, IV; Höfer, Biogr. gener. XXIX, 795; Hurter, Nomencl. lit. II, 1286).

J. R.

Latasts Marya, urodz. 12 lutego 1822

r. w Mimbaste, depart. Landes. Od najmłodszych lat odznaczała się życiem cnoliwem i wielką miłością do Najświetszego Sakramentu. W r. 1844 wstąpiła do zgromadzenia Sercanek w Paryżu. Miała wiele objawień. Pozostawiła po sobie 87 listów treści pouczającej i 13 dziełek teologiczno-ascetycznych. Umarła w Rennes w r. 1847. O jej życiu, widzeniach i pismach Kościół nie wydał swego orzeczenia.

Lateau Ludwika, stygmatyczka i ekstatyczka, ur. w r. 1850 w Bois d' Haine w belgijskim Hennegau z ubogich rodziców. Od dziecięctwa odznaczała się cichościa, pracowitościa i miłościa ku ubogim i chorym. Po cieżkiej chorobie w r. 1867 — 68 za przyczyna M. Bożej w La Salette, do której odbyła 9-dniowe modlitwy, przyszła do zupełnego zdrowia i w r. 1868 po odbyciu nowicyatu złożyła profesyę w 3 Zakonie św. Francisz-Od dn. 24 marca t. r. w każ ty piątek L. otrzymywała wyrażenie krwawych blizn na boku, rekach i nogach; od lipca t. r. dołączyły się ekstazy w tych Spowiednik L., proboszcz z Bois d' Haine, dal znać o tych niezwyklych objawach bpowi, który wyznaczył komisyę dla zbadania faktów, do której należał prof. medycyny dr. Lefebvre, minister stanu Dechamps i wikaryusz generalny Ponzau, i inni. Po 18-miesięcznej obserwacyi, komisya w r. 1870 stwierdziła, że w danym wypadku mowy być nie może o jakimś oszukaństwie, że medy-cyna nie jest w stanie określić przyczyny objawów w L. spotykanych i że żadną miarą za naturalne uznanemi być nie mogą. Setki tekarzy stwierdziło pierwotnie ustalona opinie. Dodać należy, że od r. 1871 L. pozostawała b z pokarmu, oprócz Komnnii św., poza dniami w których stygmaty miały miejsce. L. pracowała pilnie szyjąc na maszynie, w ogrodzie lub przy gospodarstwie domowem, a zachowanie się jej świadczyło o niewinności duszy i nieposzlakowanem życiu. Uderzającem było jej zachowanie względem usuniętego bpa Dumont'a r. 1880. L. + d. 25 sierpnia 1883 r. (Por. Lefebre, L. L. étude médicale. Louvain 1873; N. J. Cornet, L. L. et la science allemande. Bruxelles 1875; Die Stigmatisirten des XIX Jahrh. Regensb. 1877; Imbert-Gourbeyre, La Stigmatisation. Paris, 1894, t. II, str. | jakie calem tetnem bilo, ujawnia się w 66 i nast.; 457 i nast.; Buchherg r, Kirchl. Handlexikon. München 1908, t. II, k. 570; Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie. Regensb. 1883, t. II, str. 718).

X. J. N.

Lateraneńskie sobory, od pałacu Lateranum tak zwane, były dość częste, zwiaszcza w czasach odrodzenia Kościoła przez Grzegorza VII; pięć ednak tylko z nich należą do powszechnych Kościoła katolickiego.

Lateraneński (powszechny IX) jest zarazem pierwszym soborem powszechnym na Zachodzie odcytym. 13 grudnia 1122 r. W piśmie do ces. Henryka V † 1125. pap. Kalikst II (1119-1124), dziękując adresatowi za pomyślne załatwienie długoletniego sporu o inwestyturę, (Pactom Calixtinum 22 września 1122) nadmienia o zwołaniu na Lateran soboru powszechnego (Watterich, Pont.

rom. vitae II. p. 150).

Rozpoczęty 18 marca 1123 r. w III niedzielę postu, choć dopiero 27 dopel-niono redakcyi kanonów, już 6 kwietnia według wszelkiego prawdopodobieństwa zakończonym został. (Hefele, Cq. II Aug. V B. 379 s., Mansi t. XXI p. 255, 290, 298, 301). Wprawdzie Baroniusz odnosi sobor ten do r. 1122, lecz mylnie co wykazuje Hefele l. c. (por. Pagi, 1123 l.) Akta soboru zaginely, stąd z różnych źródeł niepewną w małych szczególuch trzeba calość zlepiać. Opat Suger z St. Denis, uczestnik soboru, podaje liczbę bpów na 300; Pandulf w biografii Kaliksta II mówi o 997 bpach i opatach; kronika Fossae novae - o 500 bpach. Przyspieszenie zabliźnienia ran po walce o inwestyturę było główną przyczyną zwołania soboru; stad przedewszystkiem pactum calixtinum uroczyście odczytano i potwierdzono. (Pagi, 1123, 4, 5; Watterich l. c. II, p. 151 sq; Migne t. 173, p. 1188). Précz tego, jak widać z listu konwokacyjnego, wiele nadużyć miano ukrócić, co też w stosownej formie pra-wnej uskutecznionem zostalo. Ilość kanonów nie jest pewna: Hefele podaje 25 (l. c. § 12 s. 379), Mansi 22 (t. XXI p. 281 sqq. 299, 301 sqq.) Pertz 9 (MG. kard. Piotra z Pizy, nawróconego już leg. t. II. p. 182—3), Watterich idzie za Pertrem. Treść jednak mniejszej il ści od owiada — większej. Życie Kościole, 247; Baron. 1187, 28 sq.) pozbawiono

tych kanonach. Znów potępiono symonię (c. l), przepisano i zawarowano wolność udzielania stopni hierarchicznych i beneficyów (cc. II — VI, XIX, XX, XXII) Ważny c. VII zabrania klerowi stosunków z kobietami, Martene (Collect. t. 7. p. 68 sq.) jako c. 26 go po-daje. Zagrożono karami uzurpatorom dobra kościelnego (cc. VIII – XI; XV, XXIV, XXV). Krzyżowcom udającym się na Wschód ogłoszono odpust i zapewniono opieke ich rodzinom; ociągającym się w wypełnieniu ślubu walczenia przeciw Maurom zagrożono karami (cc. XII — XIII). Ogłoszoną została exkomunika na falszerzy monet (c. XVI) i na utrudniających w pielgrzymkach do Rzymu (Romipetae = qui Romam petunt) (c. XVII), unormowany został stosunek mnichów do świeckiego duchowieństwa, którym zabroniono spełniania niektórych funkcyj kościelnych bez pozwolenia bpa, lub proboszcza (ost. olejem św. nam., spow. i inne); tudzież przypomniano klasztorom o wypełnianiu zobowiązań pewnych na rzecz bpów (cc. XVIII i XXIII). Dekrety powyższe rzucają dużo światła na obyczajowe stosunki. Čiekawe sa skargi arbpów i bpów przeciwko chciwości mnichów i obrona klasztoru

Montecasino (por. Hefele l, c. s. 384). II Lateraneński (powszechny X) przez pża Innocentego II (1130— 1143) zwołany, by zgubne dla Kościoła skutki ośmioletniej schyzmy (Anaklet II 1130-38) usunąć, odrzucić i skarcić biedy Piotra de Bruise i Arnolda z Brescii, podnieść obyczaje kleru i świeckich, wreszcie dawne prawa i przepisy obostrzyć i w życie wprowadzić. Mową wstępną, zachowaną częściowo przez Kronikę Mauriac'a, otworzyl papież d. 4 kwietnia 1139 r. (Jaffé RP, p. 585; Beruhardi, Konrad III, s. 154, Ann. 12) sobór wo-bec blizko 1000 zebranych pralatów i książąt Kościoła. Uzasadniwszy potrzebę skarcenia antypapieskich zwolenników, mówi Innocenty II: "co on (Anaklet II) ustanowił, to zniweczmy; kogo on wywyższył, tego uniżmy, co on poświęcił-temu odejmijmy święcenie". W myśl tych słów bylego zwolennika Anakleta

godności na jakiś czas (S. Bernardi ep. 213; Baron, 1139, 6; Watterich l. c. I proleg. p. 58), a bp. Godfryd z Chartres udal się do Francyi i Akwitanii, jako delegat papieski i usuwał nawet ołtarze przez Gerarda z Angoulême i Gilona z Tusculum (zwol. Anak.) konsekrowane. (Mansi, p. 533 sqq.; Harduin, t. VI. P. II 1213 sqq.; Hefele l. c. § 615 V. B. 439 s.) Ponieważ przedsoborowe układy z kr. Rogerem z Sycylli nie doprowadziły do skutku, sobór rzucił na niego exkomunike. Przeciw Piotrowi de Bruise wystosowano 23 c. i wyklęto tych, co występują przeciwko Eucharystyi, kapłaństwu, małżeństwu i chrztowi dzieci. Arnoldowi z Brescii zabroniono wplywać swa płomienna wymowa, zaprawiona nauką Abelarda, na tłumy i podburzać je przeciw władzy kościelnej, tudzież usunięto go z granic Włoch. (Por. Otto Frigsing, De yestis Frider. II. 20; M. G. ss. XX p. 403; Hist. pon. c. 31 M.G. ss. XX p. 537; Bernard ep. 195; Giesebrecht, Arnold v. Brescia, Sitzung. d. k. k. Akademie d. Wissen, phil.—philol. u. hist. klasse 1873 s. 122 i nst.) Nadany został paliusz arbpowi Teobaldowi z Kanterbury, kanonizowano założyciela Fuldy, opata Sturma, załatwiono niektóre spory pomiędzy klasztorami z St. Bertin i Clugny. Według Onufr. Paviniusa (Hefele l. c. 444 s.) wydano dekret co do obioru papieża, ograniczając zupełnie i tak już ograniczony wpływ ludu rzym-skiego przez Mikołaja II 1059 r. (Hefele, Kg. Bd. IV s. 812 ff.) Hefele przeciw Grauertowi jest za możliwością tego dekretu.

Sobór ogłosił prócz tego 30 kanonów, powtarzając przeważnie rozporządzenia dawne, zwłaszcza synodów z Clermont 1130 r. i Rheims 1131 r. Oprócz cytowanego wyżej c. 23 o Petrobruzyanach jest jeszcze 30 c. również dogmatyczny o nieważności święceń udzielanych przez zwolenników antypapieża. Inne dekrety przeważnie tylko o poprawie obyczajów traktują. Swiętokupstwo (c. I, II, XXIV), nepotyzm duchownych (XVI, XXI), zbytek w ubiorach kleru (c. IV), uadużycia przeciw celibatowi (VI-VIII) i klauzurze zakonnej (c. XXVI, XXVII), przyjmowanie beneficyów z rak łaików (c. XXV), zakaz zajmowania się przez księży adwokaturą i medycyną (c. IX) stwa. Inne do świeckich się odnoszą i illustruja dosadnie ducha czasu. Turnieje i zbrojne popisy z użyciem broni są zakazane (c. XIV i XXIX), ustanowione zostały kary na gwałcicieli pokoju Bożego (c. XII), na podpalaczy (XVIII — XX), lichwiarzy (c. XIII). Wreszcie canon XI co do nietykalności duchownych, rozciągnięty został i do pielgrzymów, do rolników, zajętych swą pracą, lub poszukujących jej, do kupców, do zwierząt domowych i zboża.

III Lateraneński (powszechny XI) zamierzany już podczas pokoju Weneckiego 1177 pomiedzy Aleksandrem III i Barbarossa, by skutki długoletniej walki korony z tyarą usunąć i spusto-szenia jakie poczyniła 19 letnia schyzma do porządku przywrócić, zwołany został w lecie 1178 r. Pż. Alexander III 5 marca 1179 r. osobiście go otworzył. Na sobór zjechało się 287, 300, a według innych 396 bpów, a z opatami i dygnitarzami kościelnymi do 1000 osób. Hiszpania, Francya, Anglia, Irlandya, Szkocya, Niemcy, Dania, Wegry i Palestyna (Piotr, przeor sw. Grobu, jako wysł. patr. Jer.) wysłały swych przedstawicieli (por. Mansi, t. XXII p. 213. 239. 458. 242; Pagi, 1779, 2; Watterich, t. II p. 642! Hefele § 634 s. 711). Wilhelm z Tyru autor historyi pierwszych krzyżowych wojen, mówi w niej (c. 26; Hefele l. c.), że sporządził szczególowy opis soboru, jako uczestnik i złożył go w archiwum swej katedry - ale zaginal, stad niedokładnosci pewne historyczne. Nie zgadzają się naprzykład co do dat trzech posiedzeń soborowych czy 5, 7, 14 albo 19, lub 22 marca.

Sobór ujął swe rozporządzenia w 27 dekretów czyli capitula w których przeważnie powtórzone zostały dawnych soborów L-ich rozporzadzenia. Postanowiono nadto by ten byl papieżem kto na wyborze otrzyma dwie trzecie głosów zgromadzonych kardynałów (c.1); unieważniono święcenia antypapieskie (c. 2); potępiono Waldensów, których wysłancy byli według Hefelego (l. c. p. 717) na sobo-rze obecni, według zaś Dieckhoffa nie, (Die Waldenser, 1851, s, 182 u. 243 ff.) bo w dziele Waltera Mappes'a wkradła się potem niedokładność. (De nugis curialium, Dist. I. cap. 31—ed. by Thom Wright. London 1850). Mimo niezgostanowia treść kanonów co do duchowień- dności uczonych pewnem jest, iż mowa

była na soborze o Waldensach i wogóle Sobór ogłosił 70 dekretów, z których o sektach wywrotowych, naówczas grasujących w północnych Włoszech i na południu Francyj i Niemiec. Nawet polecono występować przeciw nim zbrojnoby ukarać ich za pastwienie sie i znecanie nieludzkie nad katolikami (c. 27). Wreszcie o szkolnictwie i rozszerzeniu

oświaty (c. 18).

IV Lateraneński (powszechny XII) przez "Augusta Papieży" (Böhmer) Innocentego III bulla z d. 19 kw. 1213 r. zwolany. "Postanowilem, pisze, zwolać sobór powszechny dla wykorzenienia zdrożności, zaszczepienia cnót, skar- 54 — 56), cenzur kościelnych (47 — 49. cenia nadużyć, poprawy obyczajów, usuniecia herezyi, wzmocnienia wiary, załagodzenia sporów i ustalenia pokoju, dla powściągnięcia ucisku i poparcia wolności dla pozyskania książat i ludów chrześcijańskich sprawie Ziemi Św." (Innoc. Reg. 1, 16, u 30). A wice naprawa obyczajów i odrodzenie Chrześcijaństwa, a także odzyskanie Ziemi Sw. bylo celem zwolania soberu. Wezwanie otrzymali nie tylko książeta Kościoła, ale i panujący świeccy, a także wielu rycerzy, a zwłaszcza mistrzowie zakonów rycerskich. Termin zebrania naznaczono na 1 listop. 1215 r. Przez ten czas każdy miał zbierać materyał rzeczcwy do Soboru i przygotować umysły do przyszlego pochodu krzyżowego. Wreszcie otworzyl Innocenty III sobór 11 listop. 1215. 412 bpów, 800 opatów, posłowie cesarzów Fryderyka II, Henryka II, Konstantyna; królów: jerozolimskiego, trancuskiego, aragońskiego, angielskiego, węgierskiego i innych uświetniło zjazd. 20 1 30 list. odbyto sesye generalne, a pomiędzy niemi partykularne, na których oprócz spraw dogmatyczno-dyscyplinarnych załatwiano sprawy sporne. Np. Rajmund III, hrabia Tuluzy z synem Rajmundem zanieśli skargę na sądy bpie, które im skonfiskowały dobra za należe-nie do sekty Albigensów. Tej sprawie podobnych kwestyj było więcej. Innocenty III postanowił niektóre posiadłości Rajmunda III oddać w lenność Szymonowi de Montfort, a resztę synowi poszkodowanego Rajmundowi, gdy dojdzie do pełnoletności i okaże się tego godnym (por. E. K. t. 12, str. 4; Mansi, t. XXII p. 960 sqq.; Hardouin t. VII p. 6 sqq.; Potthast, Regest p. 407; Hurter, Inno-cenz d. III, Bd. II s. 538 ff. u. 513). Na soborze tym procz po-cenz d. III, Bd. II s. 538 ff. u. 513).

najważniejsze dogmatyczne: przeciwko Albigensom, Katarom, Waldensom (c. 1), przeciwko bledom Jochima z Flora i Amalryka Karnoteńskiego (c. 2). Uchwalono jak wykorzenić Albigensów (c. 3); zabroniono powtórnie chrzcić Grekom ochrzezonych przez Łacinników (c. 4). Uregulowano prawa patryarsze (c. 5) i bpie (cc. 7 - 9, 23 - 27, 30, 33, 47 -49, 57 — 61), synodalne (c. 6), kapitul zakonnych (c. 12), sądów duchownych (c. 35 — 40), pokrewieństwa w malżeństwach (c. 50 — 52), dziesięcin (c. 32, 43, 57 - 61), szkól przy katedrach i kollegiatach (c. 11). Wydano dekrety co do lekarzy, by księży do chorych przywoływali i nie !eczyli tych, co się spowiadać nie chcą (c. 22); zakazano urzędów żydom (c. 69). Ustanowiono by odbywać spowiedź saltem semel in anno (c. 21). Wszystkie dekrety przeszły do C. J. C. w Decretales. (Mansi, XX. II, 982; Hardnin 15; Hefcle § 647). Prócz tego wydano "Expeditio pro recuperanda terra sancta,

V Lateraneński przez Juliusza II na kwiecień 1512 r. zwolany, ale bulla z 17 kwietnia, na 1 maja, aż wreszcie brevem z 29 kwietnia na 3 maja zebrany. Potrzebe reformy wewnętrznej uznawał ten wojowniczy i wielki papież, zarówno jak i potrzebę ugruntowania władzy świeckiej papieży we Włoszech. Z prac przedsoborowych widać, jak poważnie zabierano się do reformy. Stara-no się ukrócić nadużycia kuryi i księży, określić sposób prezydowania na sesyach, wskazać na atrybucye teologów i prałatów bi-kupia sakra nie przyozdobionych. (Hefele, t. VIII, 500). 16 kardynałów i 80-83 pralatów (biskupów) przeważnie włoskich zebrało się ua sobór. Liczba niewielka, bo czasy były niespokojne i umysły religijnie wzburzone, zwłaszcza pseudo-synodem pizańskim, nowymi prądami młodego humanizmu. 3 maja mszą św. rozpoczęto sobór, a natchniony kaznodzieja Egidiusz z Viterbo skreślik stan obecny, nie wesolo się przedstawiający. Sobór nie mógł tchnąć tego ducha w skolatany Kościół jakim ożywił go Trydencki. Pięć sesyi odbyło się pod Juliuszem II, reszta pod Leonem X

rzeczyposp. weneckiej i króla aragoń- chód chrześcijański przeciw wschodnieskiego byli również wysłańcy Polski: arbp. Jan Łaski i kasztelan kaliski, Stanisław Ostroróg. (Zeissberg, Joannes Łaski, Wien 1874 p. 22...) Początkowo starano się uporać z buntowniczym synodem pizańskim, potępiając jego uchwały. Z chwila upadku francuskiego oręża we Włoszech rozwiązano i pseudosynod, który nawet przez popleczników swych "deklamacya i bajka" nazwany został (Hefele s. 520). Ale i sobor powszechny zajmował się w wielu wypadkach sprawami politycznemi, w które Juliusz II się wmieszał. Dopiero pod Leonem X wzięto się do kościelnych rzeczy. Określono stosunek duchowieństwa, począwszy od kardynalów i bpów, do swych domowników i poddanych wiernych. Pierwszym i drugim poleca sobór skromne bez wystawności życie, nawet określa wydatki na pogrzeb bpa (1500 złot.) Kardynalów przestrzega przed uprawianiem nepotyzmu i rzada służenia idealom powzietym. Bpi maja rezydować we własnych dyccezyach i starać się zwrócić naukę we właściwym kościelnym kierunku. Druk ułatwiał rozprzestrzenianie nowinek, jakie budziły w umysłach ludzkich niepokój i skłonność ku zatraceniu wiary katolickiej, przeto sobór poleca czu-wać nad wydawnictwami i cenzurować je. Humanizm, rzucając w nowej szacie stare hasła pogańskie, ośmicszał naukę kościelna w systemie scholastycznym ujeta. Sobor zwraca uwage swych duchownych, by czuwali nad prawidłowem nauczaniem, nawołuje do zwrócenia się ku czystym źródłom Ojców Kościoła i rozprzestrzeniania ich pism. Nawet twierdzenia o wspólnej duszy potępia sobor i wytyka drogę, jak się patrzeć na stosunek duszy ludzkiej do ciała w filozoficznym nawet traktowaniu tego problematu. Manii, powstających między uczo-i nymi, dogmatycznych dysput stara się położyć koniec. Wiele przynoszące zle-go dla Kościola we Francyi uroszczenia "sankcyi pragmatycznej" zniesiono, na co w konkordacie z Francyą zgodził się i Franciszek I. We Francyi nie wszyscy początkowo godzili się na to i pragnęli zaprzeczyć soborowi powagi powszechności, ale Aleksander Nöel też liczy sobór Sobor chciał podnieść, ale napróżno, za- na czele Harfy ducho onej wyd. z

mu półksiężycowi. Wreszcie zalatwiwszy wiele spraw mniejszej wagi i nawiązawszy stosunki niedługotrwałe i bez skutków większych realnych ze wschodnim Kościołem, zakończył swe obrady 16 marca 1517 r. Na niebie katolickiego Kościoła zbierała się burza i rozszalała w okrutny sposób w buncie religijnym. (Por. Acta sub Hardouin, Conc. t. IX p. 1556 - 1561; Labbe, Conc. t. XIV; Histor. Conc. Lateran. Romae 1521).

Laterna Marcin T. J., ur. w Drohobyczu na Rusi Czerwoaej 1553, uczył się w Kalıszu i 10 maja 1569 wstąpił w Brun-sberdze do Jezuitów. Doktorem teologii kreowany w Wilnie, uczył tam retoryki, a zostawszy kaznodzieja Stefana Batorego, mawiał wobec króla piękną łaciną. 3 lata spędziwszy w obozie, r. 1536 jeździł z polecenia króla do Rzymu, poczem pracował w Krakowie, Wilnie, Grodnie i 7 lat był przełożonym domu we Lwowie. Wezwany na dwór Zygmunta III, nieraz Skarge w kaznodziejstwie wyręczał, odznaczając się wymowa i pięknościa jezyka. Wybrawszy się z królem do Szwecyi, gdy mu tam klimat nie slużył, wyjechał 29 września 1598; nazajutrz schwytany przez żolnierzy floty pieprzyjacielskiej Karola ks. Sudermanii, napominal ich bluźniacychci spostrzegiszy, że to kaplan, zbitego zaszyli w worek i wrzucili do morza 30 września 1598. Kaplan wielkiej świętobliwości, którego wstawiennictwu po jego zgonie niejednokrotnie się polecano. Ułożył wyborną książkę do nabożeństwa p. t. Harfa duchowna, o lieznych wydaniach, ostatnie w Pelplinie 1871. Z mów jego zachowało się kazanie na synodzie lwowskim 1593, drukowane w aktach tegoż synodu, oraz dwie mowy: Oratio in exsequias funeres Stephani Poloniae regis, Kraków, 1588 i Oratio in exsequias Valeriani (Protaszewicz) eppi vilnen. Kraków 1588. (Por. Niegoszewski Stanisław, Laterna Poloniae sive in mortem Martini Laternae lacrymae, Kraków 1599; Kanon Jędrzej, Martinus L. e S. J. sacerdos excaligine maris Balthici emergens. 1661; ten do powszechnych. (Hist. Eccl. saec. Bieżanowski Jan, Żywot Marcina L-y, XV et XVI, diss. II, t. 1X p. 506... 515). Kraków 1673; jest także jego życiorys

t. XII; E W. O. t. XVI; Brown, Biblioteka pisarzów asystencyi polskiej Tow. Jez.; Dzieduszycki, Piotr Skar ga i jego wiek, t. II. str. 237. Portret Ly z łacińskim napisem cyt. u Dziedu szyckiego, jest w farze drohobyckiej).

Latimer Hugo, jeden z t. zw. reformatorów Anglii, ur. ok. 1490, — uzyskał w Cambridge doktorat filozofii i następnie studjowal teologie. Poczatkowo gorliwy obrońca katolicyzmu, po zaprzyjaźnieniu się z Tomaszem Bilneyem zaczał zwalczać naukę Kościoła. Zająwszy w sprawie rozwodu Henryka VIII stanowisko przychylne królowi, zyskał jego względy, a będąc powolanym do komisyi cenzurujacej ksiażki heretyckie i biblie angielska Tyndale'a, w liście pełnym pochlebstw dla króla dowodził niezbedności rozpowszechniania biblii wśród ludu. Zyskał naprzód probostwo w Woltshire, a następnie bpstwo Worcesterske, wyświecony na biskupa w 1535 bez zawiadomienia Rzymu. Zostawszy otwarcie apostata dochodził do krańców nienawiści Kla, zwłaszcza walczył przeciwko czci obrazów i relikwij, niszcząc je i znieważajac w barbarzyński sposób, Po ogłoszeniu w 1539 sześciu artykulów królewskich przeciw Luteranom, L. porzucił bpstwo, jakiś czas ukrywał się, wreszcie został schwytany i osadzony w wię-zieniu Tower'u, skąd wyszedł dopiero po wstapieniu na tron Edwarda VI r. 1547. Odznaczył się prześladowaniem katolików i nowochrzeńców — i popieraniem kalwinizmu, wreszcie 1555, po wstąpieniu na tron Marji - był osądzony i stracony na stosie, którego tak czę to przeciw katolikom używał. Dzieła: The Works of Hugo Latimer, B. of Worcester. 4 vols. Cambridge 1845 (Parker Sty) (Por. N. Sander, Rise and Growth of the Anglican Schizm, by David Levis, London 1877).

*J. R.* 

Latino Latini albo Latinus, La tinius, uczony włoski, ur. ok. 1513 r. w Viterbo, † w Rzymie r. 1593. Po otrzymaniu święceń kaplańskich K. mianowany został członkiem Komisyi, powołanej przez Grzegorza XIII pża, do zrewidowania Corpus juris canonici. Z pomiędzy wielu dzieł napisanych przez

1871; Encyklopedya Nowodworskiego L. godne sa zaznaczenia: Observationes et emendationes in Tertullianum, jako dodatek do edycyi dziel Tertuliana, przygotowanej przez Pamliusza w r. 1584; Epistolae, conjecturae et observationes. Romae 1659, t. I; Viterbae, t. II. 1667: Bibliotheca sacra et prophana, sive observationes... in sacros et prophanos scriptores. Romae 1677, in fol. (Por. Glaire, Dictionnaire t. II, str. 1227).

> Latinus Ursinus krdl., bp. Ostyi; legat pża Marcina V w Polsce za Wład. Jagielly. Przybył do Polski 1425 r. celem pogodzenia króla i ces. Zygmunta i naklonienia go do wojny z Husytami. Jako dar przywiózł od pża królowi gwóźdź z drzewa Krzyża św., który uroczyście umieszczono w jednym z ołtarzy katedralnych. Jednocześnie L. przywiózl pozwolenie na pobór od duchowieństwa polskiego 20.000 złp. na cele wojenne. Na synodzie zwołanym do Łeczycy t. r. przez arbpa gnieźn., Wojciecha Jastrzę-bia, duchowieństwo oparło się wojnie, z obawy aby pobór nie stał się stałym podatkiem. Szczególnie opieral się archidyakon plocki Stan. Pawłowski, późniejszy bp. płocki, p d pretekstem, że dyec zya plocka nie należy do po'skich, gdyż Mazowsze ma swoich udzielnych książat Mazowieckich. L. nic nie wskórawszy opuścił Polskę. (Por. Fabisz Wiadomości o legatach i nuncyuszach aplskich w Polsce. Ostrów 1866; Prohazka, Holdy Mazowieckie w rozpr. "Akad. Umiejętn. Kraków 1901; W. E. J. t. 43 — 44. str. 4).

> Latitudynaryusze ob. art. Latitudynaryzm.

> Latitu ivnaryzm — lib ralny kierunek protestancki, wymagający od Chrześcijan minimum wiary w dogmaty objawione.

Nazwa L-m (ang. latitudinarious, latitude men) p chodzi od łac. latitudo zn. szerokość. Nazwę ta nadal Ju-Nazwe ta nadal Jurieu (La religion du Latitudinaire, Rotterdam, 1696) zwolennikom "szerukiej drogi zbawienia" po ród angiel-skich protestantów. — Sekta L-u powstała w Anglii pośród teologów za czasów Karola I. Do jej powstania przyczyniły się łagodne zdania arminianów (ob. art. Arminianizm), niecheć do ustawicznych sporów teologicznych i t. p. Latitudynaryusze glovili, że wanium 1544, na stanowisku inkwizydo zbawienia wys arcza wiara w artykuly i-totne (fundamentalne); zgodzono się narazie, że artykuly te podaje Symbol t. zw. Apostolski. Poza tem może każdy wierzyć lub odrzucać inne prawdy objawione. Kościół Chrystusowy stanowią ci wszyscy, którzy wyznają artykuły fundamentalne (ob.) choćby inne odrzucali. Główną siedziba zwolenników tego systemu było Cambridge. Do zwolenników l-u należą Artur Bury, autor dz. The naked Gospel, 1690 i Latitudinarius orthodoxus, London, 1697; Jan Hales († 1656) w dz. O schyzmie odrzucal powage bpią i potrzebę kultu zewnętrznego; Wilhelm Chillingworth (1602 — 1644) w 1638 r. wydał dz. Religia protestaneka — pewna droga do szczę. śliwości, w której głosi wolność ł adama i wierzenia, nieza eżnie od wezelkich symbolów; R. Cudworth († 1688), G. Bull († 1710), G. Burnet († 1715) należą do Latitudynaryuszów dawniejszych. Krytycy L-u słusznie zarzucali, że pog'ady takie prowadza do obojetności religijnej (indyferentyzmu), a nawet do ateizmu, co sie na zwelennikach L-u istotnie sprawdziło.

W polowie XIX w. zwolennicy L-u zlali się z "partyą szerokiego Kła" anglikańskiego (Broad Church Part y) t. j. z tymi reologami, którzy liberalnie (zeroko) tlumaczą dogmaty objawione; klada nacisk na etyczność Chrystyanizmu; pierwiastek nadprzyrodzony lekceważą lub odrzucają. Przewodzili im Dr. Arnold; Stanley, dziekan westminsterski; Fr. Maurice; dr. Jowett; ob cnie stoją na ich cze'e: Fremantle, dziekan z Ripon; Percival, bp. ang. z Hereford; Hensley Henson, kanonik westmin-sterski i in. (Por. W. E. J. t. 43-44 etr. 4; Mosheim, Kirchengeschichte, Leipzig, 1774, VI, p. 595; Schröckh, Kirchengeschichte seit der Reform., V, p. 332.; Lechler, Englischer Deismus, 1841, p. 143 — 151; W. W. t. VII, k. 1504-1505; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1907, t. I. k. 747; 1910, t. II. k. 576-577; Ks. Wł Krynicki, Dzieje Kościoła Powszechnego, Włocławek, 1908, str. 482-

Latomus Jakób, znany teolog, ur. ok.

tora. Uczył filozofii w Paryżu, następnie teologii w Lowanium. Brał gorący udział w sporach religijnych. W obronie scholastyki przeciw humanistom, na-pisal 1519 De Tribus linguis et ratione studii theologici, następnie w obronie tej rozprawy przeciwko Erazmowi Apologia pro dialogo de .. Ostrzej jeszcze napadał na herezye Contra arti-Martini Lutheri culos quosdam a Theologis Lovanii damnatos dalej idzie odparcie obrony Lutra: Respontio ad livellum a Luthero ... jednocześnie zwalczanie pojednawczej roli Erazma: Adversus librum Erasmi de sarcienda Ecclesiae concordia. W 1525 ukazuje się cały szereg prac przeciw blędom reformacyi. Wskutek dotkliwych ciosów wymierzanych przeciwko heretykom, był przez nich znienawidzony; napastowali go oszczerstwem nawet pośmierci, rozglaszając, że przy śmierci skłonił się ku reformacyi, chcąc osłabić jego działalność polemiczną. (Por. Foppens, Biblioth. Belgica, Brux. 1739., 520., Lämmer, Vortrident. Kathol. Theologie, Berlin 1858. 25 id.; Apotogetische u. polem. Litteratur IV, 271).

Latoroski Emanuel rytownik polski z XVIII w. Rytował w Poczajowie m. in. obraz N. M. P. Poczajowskiej oraz wizerunki innych Świętych. (Por. Koleczkowski, Słownik rytowników polskich. Lwów 1874, 8-o. str. 33).

La Tour-du Pin La Charce markiz De, współczesny, stanał wraz z hr. de Mun na czele szkoly socyalnej katolickiej. Swe idee społeczne, któremi natchnął liczne koła katolickie, streścił w dziele wydanem p. t. Vers l'ordre social chrétien. Jalons de route (1882: -1907). Paris 1907, 8-o. Jest to owoc nagromadzonych w ciągu blizko 30 lat spostrzeżeń i uwag. Autor zjednoczył w programie swoim dążenia wszystkich szkól spolecznych katolickich, które też uważaja go za jednego ze swoich mistrzów nie przestając jednak uznawać zasad monarchicznych za podstawę do pracy organizacyjnej katolickiej, wskazuje sposób urzeczywistnienia ideału sprawiedliwości społecznej czyli zaprowadzenia porzadku chrześcijańskiego w społeczeń. 1475 r. w Cambron (Hennegau) + w Lo. stwach w ogólności, a szczególniej w swej,

ojczyźnie. Z innych dzieł autora wy-mieniamy: Représentation de l'agriculture près des pouvoirs publics. Paris; Les derniers jours de l'Ordre de Malte et le grand bailli de La Tourdu-Pin. Tamze 1885, S-o, Nadto wiele artykułów ważnych pomieszcza w "Association catholique". (Por. Blanc," Dict. de Philosophie. Supplement. 1906—1908, k. 85; Tenze, Répertoire bibliogr. 1902, 8-o, str. 229).

X.J.N.

Latriae cultus ob. Adoracya; Cześć.

Latrocinium ephesinum ob. Efeski

Lattre de Roland (Orlando di Lasso, Orlandus Lassus) ur. w Mons (Bergen), w 1520 r. Jeden z największych muzyków. W 1541-kapelmistrz bazyliki lateraneńskiej. Po kilkoletnich podró-żach (1548 — 1557) został dyrektorem muzyki kameralnej na dworze Albrechta V bawarskiego, któremu poświecił 1559 -60 kompozycyę na temat siedmiu psalmów pokutnych. Jest to dzieło pomnikowe, wskazujące na opanowanie środków muzycznych. L. łączy w nim używany ówcześnie niezależny zespół głosów rozłożonych. Psalmy te-wymalowane na pergaminie i bogato oprawne znajdują się w kr. bibliotece mona-chijskiej. L. otrzymał 1562 najwyższe kapelmistrzostwo nad największą ówcze-sną kapellą – (92 członków głosy i instrumenty). O sławie L. świadczy nadanie mu dziedzicznego szlachectwa przez ces. Maksymiliana 1570, królewskie dary Karola IX francuskiego, order Złotej Ostrogi Grzegorza XIII 1594. Po śmierci Albrechta pozostal nadal na dotychczasowym urzędzie w Monachium, doszediszy ok. 1590, do szczytu kompozytorskiej twórczości † 1574—wyśpiewawszy swą łabędzią pieśń Łzy św. Pioofiarowane Klemensowi tra L. zakończył panowanie w muzyce niderlandzkiej szkoły, i śmiało można go postawić obok, a pod względem kontra-punktu, wyżej Palestriny. (Por. Notice biogr. sur Roland de Lattre, Walencva 1855).

Latty Kacper Marya, arcbp avignoński, ur. w Cagnes w r. 1844, wyświęcony zo-

nowany bpem w Châlons w 1894, przeszedł na metropolię w Avignonie w r. 1907, intronizowany w r. 1908. Napisal: Les sept paroles de la Croix. Paris 1886, in 12 o; Gethsémani et la Voie douloureuse. Tamze, 12 o; Con-siderations sur l'état present de l'Eglise de France. Tamze. Instruction et ordonnance concernant les deux derniers écrits de M. l'bbé Loisy. Tamze, 8-0; Lettre sur les dangers de l'hypercritique. Tamże, 8-o; Lettre à M. M. les Directeurs de son grand séminaire (sur les etudes ecclésiastiques). Paris 1902. 8 o; Lettre aux élèves de son grand séminaire. Tamze 1901, i inne. (Por. Blanc, Répertoire, 1902, 8-o, str. 226).

Latusek, Latussek Daniel, biskup sufragan wrocławski, urodził się w Bralinie 1 sierp. 1787 r. Biskup wrocławski Siedlnicki wybrał La na swego sufra-gana. Pż Grzegorz XVI przekonizo-wał go na bikupa tytularnego Diany, konsekrowany L. 12 lutego 1838 r. zostal dziekanem kapituły katedralnej. Po śmierci bpa Knauera na kapitule obrany został L. 22 maja 1844 r. administrato. rem dyecezyi wrocławskiej, która rozciągala się do Brandeburgii i Pomorza a z drugiej strony do Szlazka austryac. kiego. L. zajął się gorliwie wydawnictwem katechizmu dyecezyalnego, dla dzieci od lat 10-14, wyznaczając premium 200 tal. w złocie za napisanie katechizmu, który polecił przełożyć na język polski. Kiedy biskup Knauer kazał poprawić agendę wrocławską, L. polecił ją przetłumaczyć na język polski i wydrukować. Po roku administracyi L. złożył rządy, które objął proboszcz kapituły w Ratyzbonie, baron Melchior Diepenbrock. L. został proboszczem wrocławskim i oficyałem jeneralnym. Umarł 17 sierpnia 1857 r. we Wroclawiu.

Latyczów, miasto powiatowe w dawnem woj. podolskiem, teraz gubernii, w biskupstwie kamienieckiem dekanat, składający się obecnie z następujących parafij, oprócz latyczowskiej: w Zinkowie, z fundacyi Odrowążów z r. 1450 uposażona była wsią Hrymiaczką (w tymże pow.), mającą w pierwszej ćwierci stal na kapl. w Frejus w r. 1868, mia- XIX w. 400 poddanych; po r. 1842 stra-

p. wez. Św. Trójcy i parafian przy nim (w 1910 r.) 5,500; kaplan, adm. prob., jeden; w Międzybożu kościół zbudowany w 1600 r. przez Hieronima Sieniawskiego, podczaszego koronnego, uposarzony wsią Rusanówką (w tym powiecie, w 1820 r. 213 poddanych), teraz kościół IV kl. pod wezwaniem Św. Trójcy, bez tych dôbr, wiernych ok. 1730; kaplan jeden; kaplica w Greczyńcach; w Derażni, gdzie zapewne, Antoni Lubomirski, po Wychowskim dziedzie, powołał do życia tu świątynię, może już przy końcu XVII w. bytującą i mającą niegdyś na jurydyce w tem miasteczku 10 poddanych; kcściół IV kl. pod wez. Sw. Anny, parafian ok. 4600; kaplan jeden; w Nowosiółce, też IV kl. z fundacyi Jana Kickiego, wojewody ruskiego, przy końcu XVIII wieku, p. t. Św. Trójcy, parafian o. 1600, bez pasterza (1910 r.); w Michalpolu zapewne też w tym czasie istniała ta świątynia, a na początku XIX w. zaczał murować kościół dziedzie Teodor Wisłocki, p. wez. Św. Kiliana, kl. V, psrafian ok. 2000, kaplan jeden, a gdy do tego dodamy parafian latyczowskich jakich 5,300, to w całym dekanacie będzie ok. 20,700 katolików; kaplanów (w 1910 r.) sześciu, na jednego wypada 3,450 dusz, na jurydyce w Michałpolu miał kiedyś proboszcz 5 poddanych. Za dawnych czasów była jeszcze w tym dekanacie filia w Hryniaczce i kaplica publiczna w Żeniszkowcach, przy których miesz. kali kaplani.

Są ślady, że w Latyczowie już w XV w. znajdowal się kościół, choć może stalej nie miał egzystencyi. Na początku XVII stulecia przybyli tutaj Dominika. nie w charakterze misyonarzy, przyniósłszy z sobą obraz M. B., co potem zasłynął wielkimi cudami. Miejscowy starosta, Jan Potocki, wojewoda bracławski, kalwin, pan na Paniowcach, stawiał im z początku trudności, ale żona jego katoliczka, z domu Kamienieckich, potrafila je usunąć i nawet w 1606 r. udotowała Dominikanów; potem Mikołaj Potocki, też woj. bracławski i sławny Sta- kła anglikańskiego ze szkockim, wszędzie nisław Rewera Potocki też fundusze złożyli na świątynie i klasztor, które w klękanie, zachowanie świąt, komunie choonych niespokojnych czasach ulegały rych). L. ściągnął na siebie przez to zniszczeniu, ale pomimo tego Domini- nienawiść Purytanów, oskarżających go

ciła ten majątek; jest tu kościół II klasy obrazem działy się coraz to częstsze cuda, to też ukoronowano go koronami watykańskiemi w 1778 r. Klasztor istniał tu do r. 1832; w 1824 r. był tu nowicyat, 3 kleryków, 4 kaplanów, a roczny dochód wynosił ok. 15,000 złotych polskich. W r. 1794 Katarzyna skasowała biskupstwo kamienieckie, a natomiast utworzyła latyczowskie, obejmujące gubernie: podolską, bracławską i woznesieńską (chersońską), ale to biskupstwo kanonicznej erekcyi nie miało. Rządy w owem bpstwie oddała Roma-nowi Michałowi Sirakowskiemu, h. Dolega, smutnej bardzo pamięci faworytowi Szczęs. Potockiego. W r. 1798 nuncyusz Litta (ob ) znowu powołał do życia bisk. kam. ale, niestety, pozwolił Sierakowskiemu nią administrować; który jed-nak zakończył swój nędzny żywot w 1802 roku. Będąc bpem latycz, rezydował w Winnicy u Kapucynów. (Por. Rolle, Zameczki Podolskie; Baracz, Zakon Kaznodz.; Rubrycele; O. Wacław, Cudow. M. B. obrazy).

J. M. G.

Lauchert Fryderyk, dr. filozofii, listoryk klny i patrystyk, ur. w r. 1863 w Messkirch. Napisal: Geschichte des Physiologus, 1889; Sprichwörter bei P. Abraham a Sancia Clara. 1893; Die Lehre des hl. Athanasius. 1893; Die Kanones der Konzilien, 1896; La Estoria de los quatro dotores de la santa Eglesia, 1897; Die italienischen Gegner Luthers, 1910, i inne. (Por. Keiters Katholischer Literatur-kalender. Essen-Ruhr 1910, 16-0 str.

Laud Wiliam, anglikański arpb Kanterbury, ur. 1573. Obrońca rytualizmu i autonomii biskupiej w kościele anglikańskim. Kształcił się w Oxfordzie. W 1616 zostaje dziekanem katedry w Gloucester, odnawia ja i sprowadza napowrót obrazy i światło, oraz używa starego oltarza każąc przed nim du chownym przyklękać, jako przed tronem Bożym. Pracował nad zjednoczeniem wprowadzając swoje zasady rytualu (przykanie pracowali tu wytrwale, a przed o tajemne sprzyjanie papieżowi. Mimo

to posiadał zaufanie króla—i jako jego tus", tylko w dzień św. Jana Chrzciciela dowód otrzymał 1621 bpstwo St. Davids. Wobec owocnej działalności Jezuitów w Anglij, na ro kaz króla przeprowadził z jednym z nich (nawróconym o. John'em Fisherem) dyspute, której rezultat wydal 1639 r. w Londynie p. t. Relation of the conference betw. W. Laud now. Archb. of Canterbury and Mr. Fisher, the Jesuite by the Command of king James. W procy tej przedstawiony jest cały jego pogląd na kł katolicki i anglikański. Uznał on ogólną łaskę i konieczność d brych uczynków i chrztu i w. in. Za Karola I (1625-49) po zamordowaniu Buckinghama (1628)-już jako arcybp. Canterbury - sprawował właściwie rządy. Osiągnąwszy władzę, używał jej z okrucieństwem prześladując swoich przeciwników, zarówno purytan, jak katolików. W 1637 zniósł wolność prasy. W obec rozgory-czenia ludnośći, król zwolał parlament, na którym napadano na wprowadzenie do kła papieskich ceremonii, obrazów, krzyżów i t. p. L. jeszcze wyszedł zwyciesko i dopiero na t. zw. dlugim parlamencie 1640 r. L. za nadużycie władzy został w chowiazkach zawieszony, oddany pod sad i w Towerze osadzony. Po przeprowadzeniu śledztwa Izba niższa i po krótkim wahaniu wyższa oskarżyła go o zdrade stanu i wydala wyrok skazujący go na rozerwanie na sztuki, która to karę w drodze łaski zamieniono na ścięcie, wykonane 1645 r. (Por. The Works of ... Will. Laud... 6 vols. Oxford 1847; A. Chr. Benson, Will Laud. Lond. 1887, i inne).

J. R.

Lauda Sion-sekwencya we Mszy św. na uroczystość Bożego Ciała, napisana przez św. Tomasza z Akwinu na uwielbienie Najśw. Sakramentu.

Laudes, druga część zwykłego officyum brewiarzowego, odmawia się po Jutrzni (ob.) Niegdyś nazywano L. oficyum porannem, gdyż odmawiano je rano, dzisiejszą zaś Jutrzuię (Matutinum) nazywano oficyum nocnem. L.

(Por. Glaire, Dictionnaire, t. II, str. 1229; Macri, Hierolexicon; por. też art. Brewiarz).

Laudetur Jesus Christus. Niech bedzie pochwalony Jezus Chrystus-chrześcijańska fermula powitania wiernych przy spotykaniu się. Powitany odpo-wiada: In saecula saeculorum. Amen. Papiež Sykstus V, bulla Reddituri nadal wiernym za każde powiedzenie "Laudetur" lub odpowiedź "In saecula", 50 dni odpustu. Kto przez całe życie zachowuje te formule pozdrowienia, w godzinę śmierci dostępuje odpustu zupelnego, ježeli pobožnie i ze skrucha wezwie ustnie lub myśla imie Jezus.

Laudawicz Feliks ks., proboszcz w Kwikzu (w X. Łoznańskiem) ur. w r. 1845 w Sulmierzycach, napisal: Lehre von der Präexistenz u. Scelenwanderung in der griech. Philosophie, 1897; De animarum praeexisteniia et metempsych, in Judaica et Christiana theologia, 1898.

Launoi, de Jan, (Launojua) ur. 1603 w Normandvi. Goracy obrońca t. zw. wolności gallikańskich. Był księdzem i drem teologii w Sorbonie. Pracowal naukowo nad teolog. kwestyami, zwłaszcza w stosunku do Francyi, i dla swobody w pracy nie przyjmował żadnych godności. Przyjaźnił się ze znakomitościami i predstawicielami naukowego świata, spraszając ich co tydzień na konferencye w wątpliwych sprawach. Wobec rozwijania idei demokratycznej zebrania zostały przez króla zabronione r. 1676. L. nie chciał uznać papieskiego potępienia Arnolda, został więc usunięty z kolegium Nawarry. † 1678. Cale życie zajmował się krytyka; sam mało twórczy. Dzieła jego wydano w Genewie w 1731 r. w 5 tomach. Z dziel ważniejsze: Syllabus rationum, quibus causa durandi de modo conjunctionis concursuum Dei et creaturae dejenditur. Par. 1640, o udziale Boga w działaniach (złych) wolnego stworzenia De recta Nicaeni canonis VI... składają się z psalmów, kantyków i jednego hymnu. Nazwa L. pochodzi stąd, że psalmy je składające w szczególniejdzawa reboptizantium diss. ib. 1644; szy sposób zawierają pochwałą Boga. 1662; 1666. – i w tymże przedmiocie W L. oficyum rytu mozarabskiego, zwy- Remarques sur la diss... 1671 – De vekle nie odmawia się kantyku "Benedic- | teri ciborum delectu in jejuniis

Christ... ib. 1649, rozprawa o poście ' i wstrzemięźliwości; De priscis baptismi temporibus et de veleri modo Bapptisandi Judaeos; De auctoritate negantis argumenti diss. ib. 1650; De varia Aristotelis in acad. Paris. fortuna... ib, 1653, 1656, gdzie stara sie podkopać powage scholastyki. W 1663 wydaje bardzo opracowanedzieło: De cura Ecclesiae pro miseris et pauperibus, zbiór uchwał soborów, rozporządzeń papieży w sprawie dobroczynności, oraz przykłady z życia chrześcijan; Explicata Eccl. traditio circa. canonem "Omnis utriusque sexus" ib. 1672, w sprawie spowiedzi wielkan, u swego proboszcza; De scholis celebrio ibus seu a Carolo M. seu post eundem... ib. 1672... Hamburg 1717, historya wszechnic francuskich i niemieckich, i w. in. Z pośród pism L. są niektóre umieszczone na indeksie, up. te które traktują o nieomylności papieża, wyższosci soboru w interpelacyi galikańskiej. Do niektórych jego pism przyznają się nawet protestanci. Styl. L. zaniedbany; oczytanie ogromne. (Por. W. W. VII, 1514; Hurter, Nomenclator II. 176-186).

Laur cassia lub casia, hebr.—kiddah, wonne kadzidlo. Jest o niem wzmianka w Exod. XXX, 24, w Ps. XLIV, 9, i u Ezecb XXVII, 19. Dziś znane pod nazwą kory aromatycznej drzewa indyjskiego, pod względem zapachu zbliżone do cynamonu. Drzewo to rośnie przeważnie tylko w Kochinchinie i na wyspach Ceylon i Jawa. W starożytności było bardzo cenione, jak o tem świadczy Herodot (3, 107, 110) i Pliniusz (XII, 18, 82—98). Pomiędzy innemi wonnościami Konstantyn Wielki złożył w darze Kościolowi Rzymskiemu aromata cassiae (Liber Pontificalis. ed. Duchesne, I, 177). (Por. Chr. G. et Th. Fr. L. Nees ab Esenbeck, De cinnamomo, Bonnae, 1823; Fr. Riehl, De cassiae speciebus officinalibus, Halae, 1801; F. A. Flückiger, Pharmakognosie des Pflanzenreiches, ed. 3, 592-610; I. H. Ursinus, Arboreti bibl. contin., 270; Fr. Woonig, Die Pflanzen im alten Aeg., Leipzig, 1886, 384; P. Schegg, Bibl, Archaeologie, 226—228; Ch. E. Moldenke, Die in altaeg. Texten erwähn-

Laura greck. ἡ λαόρα zn. zaulek; miejsce sklepione, chatka i t. p. Laurami zwano mieszkania anachoretów i pustelników; czasami całe kolonie anachoretów, stojące pod zarządem opata, zwano laurami. Laury były rozpowszechnione na Wschodzie. Już w IV w. laury zakładał w Palestynie (Faran nad m. Martwem) św. Charyton († ok. 350 r.); organizowali je św. Eutymiusz († 473), św. Sabba († 532), twórcy "Wielkiej laury" (ἡ ηεγάδλ καυρα) pod Jerozolimą. Ok. 508 r. powstała "Nowa laura" (ἡ νεὰ λαύφα) w Tekui. W IX w. powstały słynne laury na górze Athos (ob. art. Athos). Nazwę laur (rosyjską ławr) noszą klasztory w Rosyi: Kijowsko-Pieczerski (od r. 1688); Troicko-Siergiejewski pod Moskwą (od r. 1744); Aleksandro-Newski w Petersburgu (od r. 1797) i Poczajewsko-Uspeński na Wolyniu (od r. 1833). (Por. W. E. I t. 43-44, str. 22, 1011; W. W. t. VII, k. 1518; La Terre Sainte, XXIX, 1903, n. 10, 12, 13; Revue de l'Orient Chrétien, Paris, 1904, p. 333 i nast; Vailhé, St Paul le Paléolaurite, Paris 1905: Heimbucher, Die Orden und Kongregationen der kath. Kirche, Pader-corn, 1907, 2 Auf, L. k. 116..., Buch-berger, Kirchliches Handlexikon. Münbhen, 1910, t. II, k. 580-581; ks. M. Czermiński T. J., Na górze Athos, Kraków, 1908).

X. C. S.

Laureacum ob. Passawa.

Laurencyusz ur. w Wszereczu 1538 r. ksztalcił się w Rzymie i tam otrzymał stopnie naukowe: doktora teologii, obojga praw i medycyny. Był to maż uczony i zasłużony w płockiej kapitule. Umarł 1614 w Płocku. Zostawił w rękopiśmie: Wiadomość o Mazowszu; Opis Płocka i niektórych jego osobliwości w r. 1603.

Laurencyusz Gallus (Lorens), dominikanin. spowiednik Filipa III kr. Francyi (1270-1285); napisal na żądanie kr. rodzaj katechizmu p t. La Somme des vices et des vertus albo Le miroir du monde, lub La Somme le Roy, wyjaśniającą dziesięć przykazań, skład apo-stolski, Ojcze nasz, siedem darów Ducha Sw., siedem (sic!) błogosławieństw, i t. d., z dodaniem przygotowania do spowiedzi. ten Bäume, Leipzig, 1887, 130-132). Istnieje wiele rkpsów francuskich i w

przekładach, Pierwszy druk jako "Somme le Roy" w 1481 r. (Por. Quetif et Echard. Script O. Pr. I, 386 i d.; Hist. liter. de la France, XIX, 397 i nast.).

Laurencyusz Valla ob. Valla.

Laurent Jan Teodor, tytularny bp. chersoński, wikaryusz apostolski Hamburga i Luxemburga. Ur. 1804 w Achenie, początkowo oddany do rzemiosła; dzięki wybitnym zdolnościom, uzyskał maturę gimnazyalną i wstąpił na teologię w Bonn. Studya teol. ukoń-czył w Liège i w. 1829 otrzymał świę-cenia kapłańskie. Do 1839 pozostawał na stanowisku naprzód kapelana w lowańskiej dyecezyi. Następnie oddawszy znaczne usługi Kłowi w sprawie prześladowanego arbpa Kolonii, Klemensa Augusta, został (1839) wyświęcony na bpa. Powierzono mu urząd wikaryusza Apost. na Pólnocne Niemcy i Danie z siedzibą w Hamburgu, z powodu jednek oporu odnośnych rządów, musiał złożyć swoją g dność. Zjechawszy jednak w czasie pertraktacyi w tej sprawie do Rzymu pozostawał tam do 1841, zajmujac sie ważnemi sprawami Kła a przedewszystkiem w dalszym ciagu zatargiem arbpa Holandyi z general-nym wikaryuszem Hüsgensem, który dopiero śmierć tego ostatniego przeciela.

W 1841 zostaje mianowany wikaryuszem apost. Luksemburga, i na tym stanowisku, zdobywszy sobie zaufanie króla Hollandyi i ludu księstwa, pomimo ciąglych knowań rządu, pozostaje do wybuchu rewolucyi 1848 r. Na podstawie falszywego oskarżenia, jakoby sprzyjał rewolucyi, został przez Rzym odwołany, i ostatecznie, mimo uroczystego stwierdzenia przez rząd luksemburski lojalności L., składa on ostatecznie swą godność w 1856 r. Od 1849-uprawiał kaznodziejską działalność w Akwisgranie, gdzie wydawał zbiory kazań odznaczających się głębokością i oryginalnościa ujęcia. Przyjmowal czynny udział w walkach kulturkampfu i z ramienia Watykanu pracował w sprawie ogłoszenia dogmatu Niepokalanego Poczęcia. † 1884 w klasztorze Loreto pod Simpelveld, gdzie przebywał od r. 1879. (Por. Leben u. Briefe von Joh. Th. Laurent... w. K. Möller... 3 t. Trier 1887—1889)

Laurentie Piotr, franc. pisarz katolic-ki, ur. 21 stycz. 1793, był pewien czas nauczycielem retoryki. Jako rojalista po upadku Napoleona wszedł do dziennika "Union," a także zajmował różne urzędy, m. i. za ministerstwa ks. Fray sinousa w wydziale edukacyjnym. Żarliwy katolik wszędzie bronił interesów Kła, a zwłaszcza swobody religijnej i nauczania. + w Parvżu 9 lut. 1876 r. Z pism jego wyróżniają się: Histoire morale i litteraire, Paris 1840; De la persecution de d'Eglise catholique etc., Paris 1828; De la legitimité et de l'usurpation, Paris 1830; Lettres sur l'èducation; Tze 1835; L'atheisme social, et l'Eglise. Schisme du monde nouveau; Tze 1869; Histoire de France, tze 1839—1855 i in. Spis calkowity dziel L-ego zawiera Polybiblion z marca 1876 r., str. 262.

Laurentius Józef Chrystyan ks. T. J., kanonista, ur. w r. 1861 w Krefeld, w r. 1879 wstapil do Jezuitów, w 1891 wyśw. na kaplana, był profesorem prawa kanonicznego w kolegium św. Ignacego w Valkenburg (Holandya). Napisał: Institutiones iur.s ecclesiastici. 1903; wyd. 2-ie, 1908.

Lauri (Lauceo) by Mondowi krdł, nuncyusz w Polsce (1574-1578), za Henryka Walezyusza, po którego ucieczce podczas bezkrólewia odegrał ważną rolę, popierając według wskazówek stolicy Aplskiej na tron polski habsburga ces. Maksymiliana II, lub jednego z jego synów. Dla tego planu pozyskał pry-masa Uchańskiego i znaczną część kleru, wyjawszy bpa Karnkowskiego. Pomimo to wybrany został Stefan Batory. L. zachowywał stanowisko wyczekujące, lecz gdy na żądanie króla, aby się jawnie za nim oświadczył, tego nie uczynił, musiał opuścić Polskę i przeniósł się do Wrocławia. Kiedy po śmierci Maksymiliana II stolica Aplska uznała Batorego królem, L. wraca do Polski 1577 r. i wpływa gorliwie na dobre stosunki pža z królem. Usilowal też naklonić króla do sojuszu z ces. Rudolfem, na co jednak Batory zgodzić się nie chcial. L. bedac w Polsce starał się pozyskać Szwecyę dla katolicyzmu, popierając tam misye jezuickie. L. opuścił Polskę 1778. Sykstus V powołał

cyalnej Kongregacyi dla spraw polskich-L. † w Rzymie 1592 r. (Por. Wierzbowski Vincent Lauri et ses dépêches au card. Côme oraz Uchańscia-na t. I, II i IV: Rykaczewski, Relacye nuncyuszow: Zakrzewski, Po ucieczce Henryka i Stefan Batory; Zaleski, Jezuici w Polsce).

Laurin Franciszek Ksawery ks., kanonista, dr. teologii, ur. w r. 1829, był profesorem prawa kanonicznego w uniw. wiedeńskim do r. 1899. Zasłynął jako pierwszorzędny kanonista. Jego Introductio in corpus juris canonici. (Frib. Brisg. 1888, 8-6) jest najkompletniejszym wstępem do prawa dla seminarzystów. Liczne rozprawy swoje umieszczał ks. L. w "Casopis. katol. duchov.," "Pravniku" i inn. Wydał też parę dziel po czesku i po niemiecku, jak Der Cölibat. 1880; Schute's Kirchenrechtswissenschaft.

Lauxmin Zygmunt ks. T. J., ur. na Żmujdzi w r. 1597, wstąpił do nowicyatu w 1616. Przez lat 7 uczył wymowy i peezyi, był prefektem szkół przez lat 4. Z wielkim pożytkiem rządził kole-giami w Połocku, Płocku i Krośnie, był wice-prowincyalem litewskim. Dwukrotnie wybierany był od prowincyi na kongregacye generalne w Rzymie. † w r. 1670 w Wilnie. Był to maż glębo-kiej pokory; uczył chętnie dzieci i niskie poslugi oddawał bliźnim; niemniejszej też był wiedzy i zasług, wymownym kaznodzieją za Zygmunta III; znawca języka greckiego tak gruntowny i głęboki, że pisał w nim wiersze i dziela. Z dziel kaznodziejskich zostawil: Panegiryk Władysława IV po wzięciu Moskwy r 1634; Toż po łacinie, Vilnae 1634; Oratio de S. Casimiro etc. Vilnae 1635, 4.0; Kazania na pogrzebie Stanisława Dziewałtkowskiego, stolnika kowelskiego. 1653; nadto: Praxis oratoria sive Praecepta artis rhetoricae etc. Vilnae 1645, i inne bardzo liczne wydania; Theologia ecclesiastica, in qua materiae omnes, quae in Ecclesia a Concionatoribus et Catechetis tractari solent, succincte explicantur. Tamze 1675, in 4 o. Z innych dzieł: Demonstratio Ecclesiae catholicae etc. Tamże 1643, 12-o; Controversiae

La, który 1583 został krdlem do spe- guae grecae, Vilnaa 1655, 12-o; Ars et praxis musicae. Tamže 1669 lub 1667. in 4-o. (Por. Sommervogel, Bibliotheque de la Comp. 1895, t. IV, k, 1569 - 70; Brown, Biblioteka. 1862. str. 257—58).

X. J. N.

Lauynay Adryan ks. z Towarzystwa Misyj zagranicznych, † w r. 1900. Na-pisał: Mgr. Retord et le Tonkin catholique. Lyon 1893, 8-0; Histoire des missions de l'Inde. Paris 1893, 4 vol. in 8-o; Histoire générale de la Société des Missions Etrangères. Tamze 1894, 3 vol. in 8-o; Les Missionnaires français en Corée. Tamze 1895, 8-0; Siam et les missionnaires français. Tours 1897, 8-o; La salle des martyrs du séminaire des Missions Etrangères. Paris 19(0, 12 o; Les Bienheureux de la Société des Missions-Etrangeres et leurs compagnons. Tamže 1900, 12-o: Les 35 Vénérables Serviteurs de Dieu, Français, Annamites, Chinois, mis à la mort pour la foi en Extrème Orient, de 1815-1862 etc. Paris, 8-o, i inne. (Por. Blanc, Répertoire bibliographique. 1902, 8-0, str. 226).

Lavabo. Kaplan odprawiający Mszęśw. po ofiarowaniu chleba i wina i okadzeniu oltarza, umywa przy oltarzu, po stronie Epistoly rece, końce dwóch pierwszych swoich palców i odmawia z ps. 25: "Lavabo inter innocentes..." Według św. Cyryla Jerozolimskiego nie tyle dla obmycia rak, kaplan zachowuje ten zwyczaj, jak raczej dla okazania nadzwyczajnej czystości, z jaka odpra-wiać powinien świętą ofiarę. Dla tego kaplan podczas tej czynności, prosi P. Boga o oczyszczenie serca z najmniejszej skazy. We Mszach św. przy wystawie-niu Najśw. Sakramentu, kapłan schodzi ze stopni oltarza lub na najwyższym gradusie i z twarzą zwróconą do ludu, ręce umywa (*Rubr. Miss.* na W. Piątek i S. K. Ob. 22 sierp. 1682, 12 list. 1831). Zwyczaj umywania rąk w czasie Mszy św. wprowadzono w XIV w. Po psalmie Lavabo mówi się "Gloria Patri..." wyjawszy Msze żałobne i tak zwany okres "tempus passionis," kiedy doxologia radośna opuszcza się. Lavabo nazywa sie także tabliczka, na której znajde fide: Epitome institutionum lin- duje sie powyższy psalm oraz naczynie

z wodą przy tabernaculum dla obmywania palców. (Ordo Romanus VI n. 14; Durand i. 4, 4 c. 30 n. 1; Św. Cyryl Jerozol., Catech. 23 Mystagog. V; S. Tomasz z Akwinu, p. 3, 9. 83, a. 5 ad I; Herdt, S. Liturgiae Praxis II. n. 80; Gawant, I, 203).

X. S. G.

Laval — bpstwo francuskie (dioecesis) Vallis Guidonis). — Miasto Laval položone nad rz Laval, wspominają do-kumenty z w. XI, po lac. zw. Vallis Guidonis. Miasto naležalo do rodziny Laval'ów. Karol VII, oceniając zasługi tej rodziny, Laval uczynił hrab-stwem. Obecnie L-l jest miastem w depart. Mayenne, liczy ok. 30 tys. mieszkańców; posiada szkoły, bibliotekę, kł św. Trójcy z XII w.; św. Weneranda; Notre Dame des Cordeliers; zamek z wieżą i kaplica z XII w.-Biskupstwo L-1 powstało w 1855 r. z części dyecezyi Le Mans, jako suffragania arcybpstwa w Tours. Dyecczya L-1 obej muje departament Mayenne (ok. 5,170 kilom. kwadr.); w 1908 r. liczyła 305,457 mieszkańców; 31 parafii, 265 filii; 210 wikaryatów; 705 kaplanów; 1 zgromadzenie męskie (Trapistów), 20 zgromadzeń zakonnych żeńskich. – Synody w L-l (Concilia apud Vallem Guidonis) odbyły się w 1207 i w 1242 r, omawiano na nich sprawy karności. W ostatnich czasach bp Lavalu, Geay (1896—1905), sprzyjając rządowi bezwy-znaniowemu, wszedł w zatarg ze St. Ap. Por. o tei sprawie dz. La separation de l'Eglise el d l'Etat en France. Rome, 1905, p. 117..., dokum. n. 28—34. (Por. W. E. l. t. 43—44, str. 33. Hefele, Conciliengesch., 2 Aufl., t. V p. 804, 1097..; Couanier de Launay, Histoire de Laval, Laval, 1894, 3 ed., E'tat du Clergé w Ordo div. officii, tamże, 1908. t. II, p. 29...; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890 p. 67; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 585).

X. C. S.

La Valette Antoni ks. T. J. ur. 21 paźdz, 1708 r. w St. Matré, dep. Lat. W r. 1725 został członkiem Towarzystwa Jezusowe- brany w jej strój. W r. 1822 został W r. 1742 posłany jako misyonarz z ulaskawiony przez Ludwika XVIII. nnymi na wyspę Martynikę. Tu został Umarł w 1830 r. Pozostały po nim

stawał do r. 1753. Wdał się w ryzykowne operacye handlowe, naraził zakon na znaczne straty. Za to został usunięty z klasztoru i objał jedno z wybitniejszych stanowisk, jako urzednik francuski na Martynice, doprowadził tę wyspę do niezwykłego rozwoju. Podjał nanowo operacye handlowe, przez co naraził Jezuitów na wiele przykrości. La Valette popadł w kłopoty pienieżne, bokilka jego okrętów z towarami wartości kilku milionów rubli schwytali w r. 1755 Anglicy, prowadzący wówczas woj-z Francya. Za La Valette'a, chociaż już nie jezuitę, pewien dom handlowy z Marsylii cddał pod sad zakon Jezuitów. o zwrót strat w wysokości czterech milionów lirów. Jezuici przegrali sprawe przed konsulatem w Marsylii i najwyższą izbą parlamentu paryskiego i zmu-szeni byli zapłacić. Umarł La Valette Antoni w Tuluzie 13 grudnia 17,67 r (Por. Joz. kard. Hergenröther;  $H^{l}$ storya powszechna Kościoła katolickiego, Warszawa, 1903, str. 158 i nast., t. XIII). X. R. J.

La Valette Antoni Marya Chamans brabia de... urodz. w Paryżu 15 października 1769 r. Początkowo poświęcał się studyom teologicznym, następnie prawnym, W czasie wielkiej rewolucyi francuskiej występował jako roalista. W r. 1792 wstępuje do wojska, odznacza się w kilku potyczkach nad Renem i we Włoszech naprzód jako adjutant generala Baragueya, a potem po bitwie pod Arkola Napoleona Bonapartego. Od tej chwili zostaje jednym z najzaufańszych powierników wielkiego wodza, towarzyszy mu podczas wyprawy do Egiptu. W r. 1799 zaślubia Emilię Ludwikę Beauharnais, synowicę cesarzowej Józefiny, a wkrótce potem zostaje generalnym dyrektorem poczt i piastuje ten urząd aż do restauracyi państwa w r. 1814. Wtedy zmuszony byl zdać to stanowisko hrabiemu Ferrand. W r. 1815 za zbliżen em się Napoleona, przez śmiały podstęp, usunął Ferranda. Po upadku Napoleona dostał sie pod sad i skazany został na śmierć. Ratuje się stąd ucieczką przy pomocy swej żony prze-brany w jej strój. W r. 1822 został ułaskawiony przez Ludwika XVIII.

Memoires et souvenirs, Paris 1831 | nisme, réfutation méthodique. Tamze, rok. X. R. J.

La Valette Jean Parisot ur. w r. 1494. Umarl 21 sierpnia 1568 r. Byl członkiem zakonu rycerskiego Joannitów czyli Kawalerów Maltańskich. Jako wielki mistrz tego zakonu zasłynał ze swej waleczności podczas obrony Malty przed nawałą turecką od 19 maja do 15 września 1565 r. Soliman II z liczna, dobrze uzbrojoną flotą, składającą się ze 150 okretów wojennych i przeszło 30,000 janczarów oblega Malte. Wielki mistrz Maltański ma do rozporządzenia zaledwie 700 rycerzy zakonnych i 8,500 napredce zebranego z okolicznych mieszkańców nieregularnego wojska. Pomimo to nie upadł na duchu, odnawia z braćmi śluby zakonne, sam walczy na czele, mężnie odpiera ataki nieprzyjacielskie, umacnia chwiejnych, aż wreszcie 9 września doczekał się odsieczy ze strony wice króla Neapolitańskiego Don Garcii z Toledo. Turcy stracili przy tem oblężeniu do 30,000 żołnierzy i ze wstydem musieli odstąpić. Imię La Valette'a stało się głosnem po całym świecie. Papież Pius IV obdarzył go godnoscia kardynalską. Na miejsce zburzonego przez Turków fortu Saint-Elme Maltańczycy niezwłocznie zbudowali nowy i na cześć walecznego mistrza nazwali Cité Valette-Miasto Valette'a. (Por. Rohrbacher, Histoire Universelle de l'Eglise cath., Paris, 1882, t. X, p. 399-400).

X. R. J.

Lavater, filozof mistyk, poeta i teolog protestancki, ur. w r. 1741 w Zurychu, † tamże w r. 1801. Występowal pko Encyklopedystom w swoich Wy-znaniach (1772-3) i w Rozmaitościach (1774). Oprócz tego napisal Poglądy na wieczność albo Rozważania o stanie życia przyszłego. 1768. Najwięcej jednak są znane jego Urywki fizyognomiczne. 1774, tłum. na franc. w r. 1781. (Por. Blanc, Diciion. de la Philos. 1906, 4-0, k. 750).

Lavaud de Lastrade ks. ze zgromadz. Sulpicyanów, † w r. 1901. Napisał: Accord de la science avec le pre1885, 8.0; Abrégé du précédent. Tamże, 18-o. (Blanc, Répertoire bibliogr. Paris 1902, 8.0, str. 227).

Lavaur - dawne bpstwo we Francyi (dioec. Vaurensis). - Miasto Lava-ur, nad rz. Agoût polożone, po łac. zwane Vaurum, było w wiekach śr. siedziba Albigensów (ob.). W 1211 r. zdobył je Sihaon hr. de Monfort. Obecnie Lavaur jest miastem okregowem w depart. Tarn, liczy ok. 7 tys. mieszkańców, posiada starożytną katedrę i in. zabytki. - Bpstwo Lavaur erygował pż Jan XXII, jako suffraganie arcybpstwa Tuluzy w 1317. W czasie Wielkiej Rewolucyi bpstwo upadło i konkordat z r. 1801 juž go nie wskrzesił. Bpem Lavaur był też znakomity mówca Fléchier (1685-1687) (ob. art. Fléchier Esprit) - Synody w Lavaur odbywały się od r. 1168 dosyć często, zwłaszcza w 1213 r. Synod potępił popleczników Katarow hr. Tuluzy, Comminges, Foix i Béarn (Ob. Piotra z Baux-de-Cernay, Historia Albigen. u Migne P. L. t. CCXIII, k. 648-658). Synod w r. 1368 r. dal katechizm dla metropolii Narboneńskiej, Tuluskiej i Auch; nadto 132 capit. zarządzeń dyscyplinarnych. (Por. Chevalier, Topo-Bibliographie, Mont-béliard, 1894 -1903, t. II, p. 1649; Hefele, Conciliengeschichte, Freiburg im Breisg, 2 Aufl., 1873 -1890, t. V, k. 852...; t. VI, kol. 720...; W. E. I. t. 43-44, str. 35; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 587). X. C. S.

Laveille A. ks. kanonik honorowy i dyrektor seminar. wielkiego w Wersalu, wspólcz., napisal: L'Eglise et les belleslettres. Etudes sur le progrès littéraire dans les sociétés chrétiennes. Paris 1893, 16.0; Un Lamennais inconnu. Lettres inédites de Lamennais etc. Paris 1898, 16-o; L'abbé Jean-Marie de Lamennais etc. Tamze, 2 t. in 8-o;dzieło odznaczone przez akademie fran-cuska; Le Bienh. Grignon de Montfort d'après des Documents inédits. Tamże, 8-o.

Laveleva de Emil. ekonomista franmier chapitre de la Genése. Paris cuski, protestant, ur. w r. 1822, † w 1885, 18-0; Transformisme et darvi- 1892, był długoletnim profesorem ekonomii politycznej w Liège. Liczne dzie- szkańców Afryki w r. 1868. Obok orla L. traktują o własności prywatnej, kwestyach społecznych i religijnych. L. zwalczał liberalizm ekonomiczny, lecz utrzymywał, że narody protestanckie, wskutek wyznawanej przez się religii, sa w wiele pomyślniejszem położeniu od narodów katolickich. Świetnie zbił ten zarzut F. Flamerion, De la Prospérite comparée des nations catholiques et des nations protestantes, au point de vue économique-moral-social. Paris, 12-o (z cyklu "Science et Religion." Ne 82). Z dzieł L. przytaczamy: Le gouvernement dans le démocratie. Paris 1896, 8 o, wyd. 2-ie; *Essais et etudes*, II Série. 1872-82), Gand 1895, 8-o; Toż. III Série (1883—1892). Paris, 8-o; De la propriété et de ses formes primitives. Tamže 1901, 8-o, nowe wyd., i inue. L. był także współpracownikiem w "Revue des Deux-Mondes," i in. (Por. Blanc. Dict. de la Philos. Paris 1906, 4-o, k. 750-751; Tenże, Répertoire bibliographique, 1902, str. 228). X. J. N. 228),

Laven Franciszek ks., pisarz katolicki, ur. w r. 1844 w Trewirze, pisze dzieła historyczne i katechetyczne. Ważniejsze sa: Kathol. Christenlehren. 1881; Wiederholungsbüch. für Erstkommunikanten. 1886; Katechetische Skizzen (wraz z Howerem i J. W. Weberem). 1889; 2 wyd. 1900; Kreuz an der Lahn. 1891; Der Trierer Dom u. seine Vergangenheit. 1894; Konstantin der Grosse u. das Zeichen am Himmel. 1902; Die Hexenprocesse in Trier u. Umgegend. 1908, i inne. (Por. Keiter, Katholischer Literaturkalender. 1910, 16-o, str. 251).

Lavigerie Karol Martial Allemend arcybiskup i kardynał. Ur. 31 paźdz. 1825 r. w Bayonne. W r. 1853 został profesorem fakultetu teologicznego w Paryżu. W r. 1856 zostaje kierownikiem szkól na Wschodzie, udaje się do Syryi. W r. 1863 zostaje biskupem w. Nancy, a w 1866 arcybiskupem Algieru, W r. 1882 otrzymuje godność kardynalską w r. 1884 zostaje jeszcze prymasem całej Afryki. Umarł w Algierze w r. 1892. Z prac jego społecznych do główniejszych należą utworzenie stowarzy szenia misyonarzy pod nazwą Białych OO. (ob.) dla sze-

ganizacyi prowincyi kościelnej w Algierze w r. 1866 za rada i staraniem kardynała Lavigerie papież Leon XIII bulla z r. 1884 wznowił starożytne arcybiskupstwo kartagińskie. Kardynał Lavigerie zbudował w Kartaginie katedrę, zorganizował kapitulę, założył seminaryum i kierownictwo powierzył OO. Białym, pozakładał szkoły w Tunetanii - słowem odbudował chrześcijańską Kartaginę. Był uczestnikiem soboru Watykańskiego i zwolennikiem dogmatu nieomylności papieża. W r. 1888 zainicyował energiczną walkę z handlem niewolnikami; prowadził w tym duchu usil-ną agitacyę po całej Francyi, Anglii, Belgii, Szwajcaryi i Włoszech, tak że w tej. sprawie został zwołany specyalny kongres do Paryża w r. 1890. Całe życie swe poświęcił pracy nad odrodzeniem religijnem i kulturalnem Kościoła Afrykańskiego. Słusznie też mu się należy nazwa Apostola Afryki.

Kardynał Lavigerie w znacznej mierze przyczynił się do zmiany polityki wewnętrznej we Francyi. W r. 1890 d. 12 listopada wydał on na cześć najwyższych przedstawicieli marynarki, armii i administracyi bankiet, na którym wzniósł słynny toast, wypowiadając w nim swe poglądy w sprawie uznania rzeczypospolitej przez katolików i pogodzenia się z nią. Chociaż na razie wywołał przez to oburzenie wśród monarchistów, zwrót został dokonany. Umari kard. Lavigerie 25 listopada 1892 r. w Algierze. Napisal: Cours des thémes grecs; Cours des versions yrecques; Exposé des erreurs doctrin. du jansenisme, Paris, 1858; Histoire abregée de L'Eglise, 1864; Esclavage africain, Gent, 1891. Wybór jego dziel ukazal się w Paryza 1884 r. Oeuvres choisies de. S. E. le cardinal Lavigerie. (Por. o kardynale Lavigerie pisma: F. Klein, Tours, 1897; Blersch, 1893; Baunard, 2 vol., Paris, 1896; Colleville, 1905; Józ. kard. Hergenröther, Historya powszechna Kościoła katolickiego, t. XVIII, str. 88, 215, 216).

X. R. J.

Lavoissier, Lavoisieur Jan kanonik ka. tedra'ny wileński i mohylewski pro-boszcz tobójski, od r. 1723 infulat gierzenia wiary chrześcijańskiej wsród mie- raneński, tłumacz niektórych dzieł Krasickiego i historyi Naruszewicza na ję-zyk francuski. Ur. 1766, umarł 1841 medii aevi, Monast., 1898...; t. I, p. r. Przekłady swe odczytywał na posie-310; t. II, 192; Gams, Series episcopodzeniach uniwersytetu wileńskiego. Oglosil druzicm: Myszeis—La Souria-de, poème en X chants—Vilno 1817; L'histoire Ouvrage d' Ig. Krasicki, Paris 1817; Aventure de Nicolas Doświadczyński, Paris, 1848. (Por. Jó-zef Bieliński, Uniwersytet Wilenski (1579 - 1831), Kraków 1899 - 19003 t.).

Lavrand dr., współczesny, profesor na fakultecie medycyny w uniwersytecie wolnym w Lille. Napisal: La Réédu-cation physique et psychique, Paris, 16-0; Le Traitement de la Volonté et la Psychothérapie (z cyklu "Science et Religion" N-o 419); La Suggestion et les Guérisons de Lourdes (z cyklu "Science et Religion" Nr. 477), i inne.

Lawantyńskie bpstwo (dioec. Lavantina)-w Styryi (Austrya). - Biskupstwo L. e zalożył arcybp Salzburski, Eberhard II w 1228 r. Bpów nominowali arcybpi z Salzburga. 1-ym bpem został Ulrich († ok. 1257 r.). Od r. 1445 bpi Lawantyńscy noszą tytuł książecy. Dyecezya L-a w różnych czasach posiadala inne granice, określano je w 1244 r., 1786, 1858 r. Obecnie dyecezya L-a, suffragania metropolity Salzburskiego obejmuje okręgi Cilli Marburg w styryi; w 1908 r. liczyła 521,710 katolików, 24 dekanaty, 221 parafij, 505 kaplanów, 675 kościołów i kaplic. dyecezyi sa klasztory Br. Mniejszych w Pełtawie (od r. 1239); Trapistów w Reichenburgu od r. 1831 (opactwo od r. 1891); Franciszkanów (1632 r.), Kapucynów (1611), Lazarystów (1352), Sióstr milosierdzia, Klarysek i 10. — Rezydencya bpią jest m. Mar-burg nad Drawą położone, liczące ok. 20 tys. mieszkańców; posiadające piekny kl katedralny i kilka szkól. Patronem i dyecezyi i katedry je t św. Andrzej. - Synody dyecezyalne jawantyńskie odbywały się w XIV w., 1-szy w 1381 r.; nowsze w r. 1883, 1896, 1900, 1903, 1906. Drukowane akta synodów p. t. Acta..., 1883; Gesta..., 1897; Actiones..., 1901; Actiones..., 1904... i Synodus... 1907. (Por. Decretatium. Tamže 1643, t. I-II;

rum Ecclesiae Catholicae, Ratisb., 1873, p. 284: Voh, Das soziale Wirken der Kirche in Lavant. 1908; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 91; Lang, Acta Salzb. - Aquilejensia, 1903-1906; Diöz. - Schematismus, Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 586 -- 787). X. C. S.

Laws Ignacy karmelita, od r. 1779 misyonarz w Warszawie. Był profesorem seminaryum w Łowiczu, Lublinie i Płocku, kaznodzieją u św. Krzyża w Warszawie i dyrektorem oraz profesorem seminarym tamże. † w Chelmnie w r. 1843. Napisal: Porozdzielane i objaśnione niedzielne i świąteczne ewangelie i t. d. Warszawa 1787; nowe wyd. tej książki ukazalo się p. t. Ewangelie porozdzielane i objaśnicne i t. d. Lwów 1820; Hebdomadale studiorum seu rudimenta theologica etc. Varsaviae 1803; Pamiatka pierwszej Komunii. Tamże 1844, 12-a, i inne pozostałe w rękopiśmie.

Lay Maciej, kapucvn współczesny, napisal m. i. Kurze Sontagspredigten. 1905-07, 2 tomy; wyd. nowe 1907-09; Kurze Festtagspredigten. 1906 – 1908, 2 tomy; Der Freund des christl. Jünglings. 1908; Leitstern für christl. Frauen und Mütter. 1909, i inne.

Layman Pawel T. J., ur. w Insbrucku w r. 1574, wstąpił do nowicyatu w 1594, był profesorem gramatyki, filozofii, prawa kanonicznego i teologii moralnej w ciągu lat 16 w Ingolsztadzie, Monachium i Dyllindze, † w r. 1635 w Konstancyi. Ž dziel L-a ważniejsze są: Theologia Moralis in V libros distributa, Monachii 1626; 1630; Moguntiae 1723: Quaestiones canonicae de praelat. eccles., electione etc. Dillingae 1626; Processus jurisdic. contra sagas. Coloniae 1627; Justa defensio Sanct. Rom. Pontificis etc. in causa Monasteriorum extinctorum et bonorum eccles. vacantium. Dillingae 1631; Jus Tangl, Die Bischöfe von Lavant, Tibingae 1666-1698 z dodaniem t. IV

i V; Pacis compositio inter Principes et Ordines Imperii Romani etc. Dillingae P. r. 4-0; i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. t. IV, k. 1582-1594; Schäfler, Handlex. der kath. Theologie. t. II, str. 727).

Laynez Jakób o. T. J., ur. w r. 1512 w Almazan (Kastylia), studya odbywał w Siguenza, Soria i Alkali. Teologię studyował od r. 1531 w wyższej szkole w Paryżu, gdzie poznał św. Ignacego Loyolę i stał się jednym z towarzyszów prac misyjnych Św. W r. 1537 wraz z Salmeronem i św. Ignacem udał się do Rzymu; jeździł też po różnych miejscach Włoch jako kaznodzieja. Był profesorem teologii w Rzymie i w r. 1546 wysłany został przez Pawła III, jako teolog na sobór Trydencki. Mianowany prowincyalem Toskanii w r. 1552, towarzyszył kardlowi Morone do Augsburga w r. 1555. Po śmierci św. Ignacego, mianowany został w r. 1558 Generalem (drugim po sw. Ignacym) Towarzystwa Jezusowego. W r. 1561 brał udział w kolokwium w Passawie. † w Rzymie dn. 19 stycznia 1565 r. Z pism L-a zaznaczyć należy, że nauka soboru Trydenckiego De sacramento Ordinis, oraz dekreta de gratia et justificatione "ipsi magna, si non etiam ex omni parte debentur." (Sotwel.). Toż Vota quae dedit in conci-Z innych dziel: Disputationes Tridentinae ad manuscriptorum fidem etc. edidit et commentariis historicis instruxit Hartmannus Grisar S. J. T. I. Oeniponte. Rauch 1886, 8-o, p. 106 et 512; T. II, Disputationes variae etc. p. 85 et 568. Oprócz tego mnóstwo traktatów, rozpraw, kazań i t. d. częścią drukowanych, częścią pozostających dotad w rekopismach w Rzymie. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1596 -1600: Schäfler, Handlex, der kath. Theologie. 1883, t. II, str. 727). X. /. N.

Lazaryści — są zgromadzeniem księży związanych zwykłym ślubem, którzy od macierzystego domu szpitala św. Łazatza tak są powszechnie zwani. Założyciel ich św. Wincenty a Paulo powział myśl odrodzenia duchowieństwa przez wychowanie kleru i naprawę obyczajów

przez misye pośród szerokich mas ludu. Stad missvonarzami również ich zowia (ob. art. Missyonarze w Polsce). technicznie Congregatio Missionis (skróc. C. M.). Zyskawszy pomoc pieniężna u hr. Joigny i jego żony hr. de Gondi, oraz u brata hrabiego, który ofiarował dom dla zgromadzenia - byle kollegium des Bons Enfants — otrzy-mali podstawę do przyszłego rozwoju. 1625 r. Wincenty wchodząc w posiadanie domu miał jednego tylko towarzysza ks. Ant. Portail. Z nim przebiegli posiadłości swych ofiarodawców i z wielkim skutkiem odprawiali missye. Zbożna myśl pociągnęla innych, zwłaszcza gdy za potwierdzeniem arbpa paryskiego (24 kwietnia 1624 r.) i uznaniem prawnem króla Ludwika XIII (1627 r.) nastapiło potwierdzenie zgromadzenia przez pap. Urbana VIII (12 stycz. 1632). Nie był to zakon ścisły, bo nawet statutów nie posiadal, bo życie świętego założyciela było dla zgromadzonych największem prawem, dopiero przy końcu życia skreślał św. W. a P. pewne przepisy, zalecające pokorę i łago lność, prostote i wstrzemięźliwość. 1642 r. na malem zgromadzeniu generalnem postanowiono związywać się prostym ślubem na co zgodziło się zgromadzenie generalne w 1651 r. l choć nie stanowiło to zgromadzenie ścisłego zakonu wyróżniającego sie jaskrawo z pośród duchowieństwa zwykłego, nie mniej śluby zwykle były siła spajającą zgromadzonych w jeden ścisty a karny zastęp. 1655 pż Aleksander Ill zatwierdził w ten sposób śluby zgromadzonych, że Lazaryści pozostają w gronie księży świeckich nawet ze ślubami Stolicy Św. zastrzeżonymi. Z obydwóch zadań dla jakich zostało zgromadzenie założone, wywiązało się ono znakomicie. 1631 r. zaprowadzono 10 dniowe rekolekcye dla aspirantów do stanu duchownego, które były zastosowane coraz szerzej. Wreszcie 1635 r. założył św. W. male seminaryum dla chłopców od 12 do 14 lat w domu des Bons-Enfants, a potem i seminaryum dla kleryków z bpem genewskim ks. Justynem Guerin z An 1eçy 1641 r. Przykład dobrego sem naryum spowodował to, że bpi chętnie oddawali księżom Lazarystom wychowanie kleru dyecezalnego-stad ogromny ich wpływ na

Francyi kierowali 54 większymi i 9 | mniejszymi seminaryami. Gośc nnością przysłowiowa zyskiwali sebie miłość innych kapłanów i tych wiernych, którzy u nich odprawiali rekolekcye. 1637 założyli ksks. Lazaryści seminaryum wewnętrzne t. j. takie, w którem wycho-wywano przyszłych missyonarzy. Rewolucya francuska zmiotła dobroczynną działalnośc synów św. W., ale przez Napoleona przywróceni 1804, a nawet popierani - prowadzili napowrót dzielo odrodzenia. 1869 znów zagrożeni przez Napoleona, przyszli powtórnie do zwykłego wpływu z upadk em wielkiego Cesarza W XVII w. już byli L. w Genui, Korsyce, Piemoncie, Sabaudyi, Neapolu. W 1646 pożaglowali do Irlandyi, a stamtad, przeczekawszy burze Anglii, przedarli sie do Albionu. 1704 przeszli do Hiszpanii, 1724 do Portugalii, gdzie zniesieni 1834 wrócili 1857, by w ostatnich czasach dzielić z innymi trudny żywot. 1760 już sa w Austryi i choć Józef II ich od wpływu na duchowieństwo zupełnie usunal, teraz wrócili napowrót do pracy. Według katalogu z 1904 F. liczy zgromadzenie 31 prowincyj. W Europie 18 z 193 domami (z 56 fran. 42 zostało rozwiązanych w ostatnich czasach); w Azyi prowincya chińska (7 wikaryatów), perska i syryjska (60 domów(; w Afryce prow. Algierska (wikar. w Abissynii i Madagask. (z 13 domami); w Ameryce 8 prow. z 63 domami (16 w Stan. Zjed.); w Oceanii na Filipinach prowincya z 4 domami. Razem 1827 księży, 746 kleryków, 834 braci. Zgromadzenie oprócz praktycznych skutków przyczyniło się i do podniesienia nauki, zdobywając się na takich uczonych jak: moralistę Collet'a, liturgiste Baldeschi'ego († 1849), oryentaliste Boré († 1878), sinologa Gonçal vez'a († 1841). (Por. Czasopismo Divus Thomas (artykuł Piacenzy); Ephemerides liturg. (art.) przez Monte Citorio); Bougaud, Św. Wincenty a Paulo, tlum B. Roszkowskiego, wyd. Bibl. dz. chześć. 1911 r.). Ks. M. N.

Lazaryści w Polsce ob. Misyonarze w Polsce.

Lazowie, szczep azyatycki, za czasów Pliniusza zamieszkujący północny brzeg

dający cała Kolchida, sami zaś podlegajac Persom. Kr. Izathus mdzy 520-22 przyjął chrzest w Konstplu, otrzymawszy z rak cesarza koronę, którą dotąd od królów perskich przy pogańskich obrzędach otrzymywano. Ożeniwszy się ze znamienitą Greczynką, powrócił Izathus do kraju i lud swój ochrzeił. Lazowie są cd-tąd gorącymi Chrześcijanami, jak ró-wnież ich sąsiedzi-Iberowie. Dowodem tego jest, ze kr. perski Chozroes usilował ich przesiedlić w głąb Persyi, aby rozbić chrześcijański mur, jaki tworzyli z-Iberami i že mimo krzywdy, jaka ich spotkała ze strony rzymskiego wodza, który zamordował ich króla Gubazesa, odrzucili przymierze z Persami, aby nie narażać swej wiary przez stosunek z pogańskim państwem. Z historycznych wzmianek wydaje się, że L-owie zajmowali się: krzewieniem Chijaństwa pomiędzy sąsiadami i podwładnymi szczepami. Między innymi przyjęli Chijaństwo Abergowie, podwładni Lazów, których do niego zachecał zwłaszcza zakaz handlu kastrowanymi chłopcami, uprawianego przez ich książąt. (Por. W. W. VII 1577).

Lazzari albo Lazzeri Piotr o. T. J., ur. w r. 1710 w Siennie, wstąpił do Zakonu w 1727. Przez lat 30 obejmowak katedre historvi klnej i stanowisko bibliotekarza w Kolegium rzymskiem. Benedykt XIV mianował go członkiem Kongr. Indeksu i cenzorem dziel w językach wschodnich, drukowanych w Propagandzie. Podobno Klemens XIII nosił się z zamiarem obdarzenia L. purpurą, lecz odwiedli pża od tego nieprzyjaciele Tow. Jezusowego. Po r. 1773 L. zachował wszystkie urzędy i godności, lecz dobrowolnie zrzekł aię takowych, by objąć posadę teologa i bibliotekarza krdła. Zelada, swego protektora. † w Rzymie w r. 1789. Z licznych dzieł L. wymieniamy niektóre: Dissertationes selectae ex historia ecclesiastica, de persecutionibus in Ecclesia excitatis aevo apostolico. Romae 1749, 4-0; De criticae regulis etc. Tamże, 1754, 4-0; Mis-celaneorum ex MSS libris Biblioth. Coll. Rom. S. f. T. I. Romae 1754, 8-o; T. II Tamže 1757; De Haeresi Berylli disquisitio etc. Tamže 1756, 4-0; De Haeresi Albigensium etc. Tamže 1756, 4-o; De sacris Ecclesiastico. Kolchidy, za panowania Justyniana, wla- rum Gradibus etc. Tamže 1761, fol.; De Hierarchia etc. Tamże 1762; De wna; podobno pierwotny kościolek z XIV z Liminibus Apostolorum etc. Tamże w. Kościól obecny w 1743 r. postawił 1775, 4-0; De Christi Monogrammatae Constantiniano etc. Tamze 1776, 4-o, i w. in. Nadto zostawił wiele dzieł w rekopismach. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1609 - 1615).

X, J. N.

Lazzaris Marya Dominika, stygmatyczka, ur. w r. 1815 w Caveriani w Tyrolu z ubogich rodziców; od dzieciństwa odznaczała się darem modlitwy i nieraz długie godziny spędzała u stóp krucyfiksu, rozważając mękę Pańską, której ślady od czasu do czasu na ciele jej występowały. L. oddawała się ciężkiej pracy na polu. Dn. 1 stycznia 1834 r. za-uważono na rękach i stopach L. pierwsze ślady stygmatów, w 3 tygodnie potem okazały się też na głowie ślady cierniowej korony. Krwawienie stygmatów następowało tylko w piątki od tego dnia aż po Wielkiejnocy r. 1847. † w końcu az po Wieikiejnocy r. 1844. Tw koncu kwietnia 1848 r. po 14 letnich cudownych objawach. (Por. Schäfler, Handlex. der kath. Theologie. 1883, 8-0, t. II, str. 759; L. Clarus, Die Tiroler ekstatischen fungfrauen. Regensb. 1843, 2 tomy; Leben der Anna Kath. Emmerich, Maria von Mörl u. D. Emmerich, Maria von Mörl u. D. L... entworfene Lebensbilder ... Tamże 1874).

Lad - slynne niegdyś opactwo Cysterskie. - N a z w a Ląd, nie zaś mylnie podawana Led, w dokumentach da-wnych jest Landa, Lenda, Lynda. ozn. wieś nad Wartą, obecnie w powiecie Slu-peckim. W 1136 r. pomniki dawne wy-mieniają gród "de Landa". — O p a-c t w o c y s t e r s k i e w L - e erygował w 1145 r. Mieczysław Stary dla Niemców z pod Kolonii. W XIII w. Kazimierz Kujawski w Lee wznosi zamek. Królowie hojnie darzą opactwo (XIII i XIV w.) lecz charakter niemiecki opactwa trwa do r. 1539. Wtedy to Zygmunt Stary każe przyjmować do klasztoru Polaków i z czasem stawia polaka-opatem. Oprócz opata właściwego, rządzącego klasztorem wL-e bywał opat t. zw. komendatoryjny, który pobierał 2/3 dochodów. Opatem takim bywał bp, np. ostatnim był bp. Woronicz. Klasztor w L-e posiadal dawne krużganki, prawdopodobnie z końca XIII w., kaplice da-

w. Kościół obecny w 1743 r. postawił opat lędzki, Mikołaj Łukomski W 1819 r. po kasacie Cystersów, kł opustoszal; do r. 1864 w L e przebywali Dominika-nie, w 1850 r. kł. odnowiono, opekował sie klem ks. Aleksander Beresniewicz bp. kujawski. (Por. Mon. Pol. hist., V: Liber morluorum monasterii Landensis; Baliński i Lipiński, Starożytna Polska, t. I; Wł. Łuszczkiewicz, Dawne opactwo Cystersów w Ledzie i jego średniowieczne zabytki sztuki. Kraków 1887; W. E. J. t. 43 - 44, str. 58 - 59).

Lea albo Lasta św. wdowa, matrona rzymska, po śmierci meża prowadziła ostry i pokutniczy żywot, nosząc na ciele włosiennicę; część nocy spędzała na mo-dlitwie, ćwiczyła się w cnotach, zwłaszcza w pokorze, której była doskonałym wzorem. † w r. 381. Św. Hieronim w liście do św. Marcelli wyraża się z pochwałami o św. L., "że króluje z Jezusem Chr., i że jest pogrążona w strumicniu rozkoszy, które Bóg obiecuje swym wybranym". Święto 22 marca. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. 1850, t. II, k. 233).

Lea Henryk Karol amerykański historyk klny, † w r. 1909 w Filadelfii. Napisał m. i. Hist. of the Inquisition in Spain. New-York 1906 i nast. 4 tomy; przekł. niemiecki Wieck i Rachel, wyd. J. Hansen. 1905 — 10, tom I-III; Inquisition in the Spanisch Dependencies. Tamże 1908, inne.

Lead (City) - bpstwo w Stanach Zjednoczonych Ameryki Półaocnej. - Bostwo City-Lea i powstało w 1932 r. z części dvecezvi Sioux Falls, jaka suffcagania arcybpa St. Paul. Dyecezya obejmuje część południową Dakoty, na zachód od Missuri. W 1907 liczyła 16968 katoli-ków, w tem 6070 Indyan, 42 kościoly i kaplice, 15 kaplanów świeckich, 9 - zakonnych, po 2 zgromadzenia zakoune meskie i żeńskie. Na misyach pracują tu Benedyktyni i Jezuici. (Por. Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 233; Cath. Direct., Milw., 1903, I, p. 420; Buchberger, Kirchliches Handlexikon München, 1910. t. II, k. 591).

fickiego, ur. 1623 r. w księz. Norfolk, glos i tablic chronologicznych. (Por. Le po wielu błąkaniach przerzuciła się do chiliastycznego marzycielstwa. Jak niegdyś apł Jan na wyspie Patmos, tak i świętszego Sakramentu, ona mniemala o sobie, że ogladala Boga twarza w twarz, bez osłony i otrzymala objawienie, z rozkazem opowiadania go światu. Zwiastowała tedy blizkie nadejście królestwa ducha, w którem ziszcza się chiliastyczne przepowiednie.Sama bogata, nie skapiła kosztów, aby swoją niedorzeczną naukę rozpowszech-Zalożyła w 1690 r. stowarzyszenie filadelfickie, w którem mieli się zgru, ować jej zwolennicy i stanowić zapowiedziana "oblubienice baranka". Istotnie znalazła ona garstkę zwolenników, którzy jej objawienie brali na seryo, i dla nich oprócz licznych traktatów wydała pismo p. t. "Studnia ogrodowa". Nauki swoje czerpala głównie z Böhm'ego (ob.) Wreszcie wypowiedziawszy sobie za życia mowę pogrzebową † 19 sierp. 1704 w 81 r. życia. Stowarzyszeniem jej kierował później w Anglii n ejaki P o rd a g e, kaznodzieja, a w Holandyi lekarz Loth Fischer. (Por. Arnold Kirchen u. Ketzerhistorie III; Hochhuth, Gesch. d. philadelf. Gemeinden w Zeitschr.für histor. Theologie 1865, str. 171 i nst.)

Leander, nazw. wielu teologów XVII w, - 1) L. z Dijon, kapucyn i glośny kaznodzieja, napisał Varietates evangelicae 3 vol. Paris 1649, tematy do kazań dogmatycznych i moralnych, a takže Comment. in epist. omnes S. Pauli 2 vol. Paris 1663. - 2) L. a San Martino, przedtem John Jones, ur. w Londynie 1575 r, studyował w Oxfordzie. Przekonawszy się o prawdzie katolickiej, udał się do Hiszpanii, gdzie w Compostelli uczył się teologii, wstąpił do Benedyktynów. Jakiś czas uczy w angiel, kolegium w Donai nauk biblijnych, potem został głównym zwierzchnikiem Kongr. Benedyktyńskiej. † w Londynie 14 grud. 1636 r. Wydał on wiewydanie wspólnie z Janem Gallimartem Biblii p. t. Biblia juxta editiones ante correctionem Clementinam vulgatas cum glosso ordinario. Duaci

Leade Jane, zalożycielka stow. filadel- krytyki biblijnej, z powodu dołączonych trynitarz bosy, profesor w Alcali, ur. w r. 1591, † w 1633, teolog od-znaczający się przejrzystością wykładu i pięknością stylu, ale zbyt poblażliwych trzymający się opinij. Napisal: In quinque Ecclesiae praecepta. Matriti 1649, in fol.; In septem Ecclesiae Sacra-menta. Tamze 1654, 2 t. iu fol.; De Decalogo. Lugduni 1662; De censuris ecclesiasticis. Compluti 1664; De impedimentis. Tamże 1664. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-o, str.

Leander św., biskup Sewilski, ur. 600/ 601-27 lutego, brat św. Izydora i poprzednik jego na biskupstwie w Sewili od r. 584 aż do śmierci, która przypada na rok 600 lub 601. L. oddał Kościołowi wielkie usługi nawracając księcia. Hermenegilda, syna Leowigilda, króla Wizygotów na wiarę katolicką. Leowigild, zapalony aryanin, skazał na śmierć nowonawróconego księcia w r. 586 i począł następnie prześladować katolików, a biskupów ogalacał z dóbr kościelnych. W tym właśnie czasie Leander z biskupem Fulgencyuszem oraz z wielu innymi biskupami zmuszony był udać się na wygnanie. Po śmierci Leowigilda objąt panowanie syn jego drugi, Rekared, który wyprzysiągł się herezyi, kazał powrócić Kościolowi i klasztorom dobra zagrabione i stał się apostolem swego narodu, podobnie jak Etelbert w Anglii. L. wrócił do swej stolicy i tak gorliwie opowiadał słowo Boże, że całe plemię W1zygotów przyjęło religie katolicka. Wizygoci hiszpańscy, wróciwszy do prawdziwej wiary, już jej nie stracili nigdy; a dla ich tohaterskiej wytrwałości, jaką rozwinęli w jej zachowaniu i obronie, otrzymali później ich królowie chwalebny tytuł katolickich, a ich ojczyzna-królestwa katolickiego. Leander, jako biskup, le starych dzieł teologicznych i apologe- taką sobie zjednał sławe, że Najwyższy tycznych, główną jednak zasługa jego jest Namiestnik Chrystusowy mianował go swym legatem na sobór odbyty w Toledo w r. 589, gdzie wyrzeczono anathemę przeciw głównym blędom aryańskim. Apostolskiej działalności L-a zawdzięczyć 1634. Jest to prawdziwa skarbnica dla należy, że Hiszpania nie zatonęła w po-

wodzi Aryanizmu. O literackiej działal dans Adom et ses descendants, Tamności L-a wspomina jego brat Izydor. (Por. De viris ill. c. 41, Migne, P. P. lat LXXXIII, 1103). Pisma jego polemiczne w których występuje przeciw Aryanizmowi, a nadto listy co Papieża Grzegorza w., z którym L-r w wielkiej zostawał przyjaźni, zaginęły. Zachowala się tylko regula dla zakonnic (Ad Florentinam sororem de institutione virginum et contemtu mundi libellus) i mowa na zakończenie soboru w Toledo (Homilia de triumpho ecclesiae) ob conversionem Gotorum. (Por. Migne, P. P. lat, LXXII, 873 ad 898). Z tej mowy dopiero się poznaje, jak mocno należy żałować reszty zaginionych pism. (Por. F. Görres, Leander, Bisch. von Sevil. w "Zeitschrift für wiss. Theol." Jahrg. 1886). Obfite źródła o tym Świętym obacz: Bibliotheca hagiographica latina antiquae et mediae aetatis. Bruxellis. 1900, a nadto: Officia propria Sanctorum a Canonicis Reg. S. Augustini recitata. Remae 1893; Wetzer und Weltes, Kirchenlexikon.

Ks. Augustyn Blachut.

Leavenworth-bpstwo w Stanach Zjednoczonych Ameryki Północnej (dicec. Leavenworthiensis). - Miasto L-th, nad Missouri polożone, jest stolicą hrabstwa Leavenworth w stanie Kanzas, liczy ok. 20 tys. mieszkańców. – B ps t w o w L-th powstało w 1877 r. z Apost. wikaryatu Kanzas.. W 1887 r. z części tego witaryatu utworzono bpstwa Concordia i Wichita. Dyecezya L-th suf-fragania arcybpstwa St. Louis obejmuje północno-wschodni łat stanu Kanzas. W 1908 r. liczyła 53,310 katolików, 137 kościołów, stacyi i kaplic; 64 kaplanów świeckich i 70 zakonnych ze zgromadzeń Benedyktynów, Karmelitów, Franciszkanów i Jezuitów; 8 zgromadzeń zakonnych żeńskich. (Por. W. E. J. t. 43-44. str. 61; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 238; Cath. Dir., Milwauk, 1908, 1, p. 421 - 427; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 591).

Le Bachelet Ksawery Marya ks. T. J., profesor teologii, współczesny. Na-pisał De l'Apologétique "moderne". Paris 1898, 12-o; La Question ligourienne. Probabilisme et équiprobabilisme. Tamze 1899, 12-o; Le Péché originel Gaule antérieures au VIII s. 1856-65,

že 1900, 2 vol., 12-o; L' Immaculée— Conception. Tamže, 2 v. 12 o, i inne. O. B. jest także współpracownikiem dykcyonarza teologicznego Vacant'a.

Lebbelski Jerzy, ur. w Wresznicach, był kaznodzieja katolickim przy kle św. Wawrzyńca w Toruniu 1582 r., gdzie wydał w narzeczu kaszubskiem tlumaczenie mowy Warszewickiego o pokoju zawartym w Zabłoczu, pomiędzy królem Stefanem, a W. Księciem moskiewskim. Ma być to najdawniejszy zabytek piśmienny kaszubski p. t. Christophora Warszewickiego do wielmożnego oświeconego, a niezwyciężonego Stepha Króla... oratio. Torun 1582 in 40.

Lebeurier Wiktor, ks. współczesny, prałat Jego Światobliwości, kanonik honorowy, dyrektor "Unii aplskiej" i czasopisma "Études ecclésiastiques" (ob.) w Parvžu.

Leblanc Tomasz ks. T. J., ur. w r. 1599 w Vitry, † w 1669 w Reims, w r. 1617 wstąpił do Towarzystwa, uczył retoryki, hebrajszczyzny i egzegezy, był prowincyalem Szampanii. Pisał wiele dzieł ascetycznych dla rozmaitych stanów, m. i. cenna jest jego praca Le saint travail des mains. Lyon 1661; ost. 3-ie wyd. w r. 1847 w 5 tomach. Nadto godny jest zaznaczenia Komentarz na psalmy. Lyon 1665 — 76, 6 temów; wyd. nowe w Neapolu 1854—6. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. 1893, t. I, k. 1532 i nast.)

Leblanc Wilhelm, bp. Tulonu, ur. w Albi ok. r. 1520, † w Avignonie w 1588 r., był kolejno doradcą duchownym parlamentu tuluzkiego, kanclerzem uniwersytetu w tem mieście, bpem, w końcu wice-legatem w Avignonie. Główniejsze dziela sa: Recherches et discours sur les points principaux de la religion etc. Paris 1579, 8.0; Discours des Sacraments de l'Eglise etc. Tamže 1593, 8 o. (Por. Glaire, Dictionnaire 1868, 8-o, t. II, str. 1237).

Le Blant Edmund Fryderyk, archeolog i erudyta francuski, ur. w r. 1818 w Paryżu, studyował przeważne staro-żytności chijańskie. † w r. 1897. Napisal: Inscriptions chrétiennes de la

2 t. in 4-o; Nouveau Recueil, 1892; minor etc. Parisiis 1873, 5 tomów 32-o. La Question du vase de sang. 1859; (Por. Hurter, Nomenclator litter. 1895, Manuel d'épigraphie chrétienne. 1869; t. III, k. 1240). Les Martyrs chrétiens et les supplices. 1875; Les Persécutions et les martyrs au premier siècle de notre ère. 1893; Les actes des Martyrs. Supplément aux "Acta sincera" de dom Ruinart. Paris 1882, i w. in. Nadto był współpracownikiem wydawnictwa "Mélanges d' archéologie et d' histoire" i czasopism "Revue archéologique", "Mémoires de l'Acad. des Inscriptions" i t. d. Wiadomości o autorze i jego pracach podał M. H. Wallon w "Compte rendus de l' Ac. des Inscr. 1900, p. 609 44. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-0, str. 230; Tenze, Diction. univ. de la Pensée. Lyon 1899, 4-0, t. I, str. 792). X. J. N.

## Lebna ob. Lobna.

Le Bon Gustaw, lekarz i sociolog, współczesny. Napisał: Les lois psycho logiques de l'évolution des peuples. 1894; polski przekl. wyszedł p. t. Psychologia rozwoju narodów. Warszawa 1897, 12-a; La Psychologie des foules. 1895; polski przekłd ukazał się p. t. Psychologia tłumu. Lwów 1899; 8-a, w cyklu "Wiedza i życie"; La Psychologie du socialisme. 1898; La Psychologie de l'éducation, 1902: L'É-volution de la matière 1905; L'Evolution des forces. Paris 1907, 18-o. Dr. L. B. balwochwalczo oddaje cześć nauce i zapewnia, że z czasem zastąpi ona wszystkie starożytne wierzenia a nawet sama filozofie. L. B. jest kierownikiem wydawnictwa "Bibliothèque de philosophie scientifique". (Por. Blanc, Dictionnaire de la Phil. 1906, k. 751; Tegoz, Supplement. 1907-1908, k. 85). X. J. N.

Le Bourgeois dominikanin, współczesny, napisal. Le bienheureux Innocent V etc. 12-0; L' Ordre surnaturel et le devoir chrétien. Paris 12-o; wydawał też różne dzieła pisane przez członków swego Zakonu.

Lebrethon Fryderyk, proboszcz i kanonik w Nancy i w Toul, ur. w r. 1812, napisal Petite Somme théologique de s. Thomas d' Aquin etc. 1866 - 67, 4 tomy in 8-o; Theologia seminariorum totius orbis seu s. Thomae Aq. summa poczel

Lebreton Juliusz, współczesny, profesor historyi początków Chrystyanizmu w Instytucie Katolickim w Paryżu, Pisuje wiele cennych, interesujacych i gruntownych artykulów i rozpraw z dziedziny filozofii i apologetyki w czasopismach katolickich lub oldzielnie. Ważniejsze z nich sa: Théories du Logos au début de l'ère chrétienne w "Etudes" 5 jan. 1906, 54 — 84; 5 févr. p. 310 — 322; L' Encyclique et la théologie moderniste w "Etudes" 1907, nov, p. 497 — 524, i oddzielnie wydane pod tymże tytułem w Paryżu u Beauchesne'a; Dogme et critique w "Revue prat. d'apolog.", 15 mai 1907, — jest to krytyka Edw. Le Roy; L' Infinité divine depuis Philon jusqu' à Platon w "Revue de Phil." 1907, janv. p. 43 — 51, jest to krytyka ks. Guyot'a; La Révélation du Fils de Dieu w "Etudes" 1908, mars, p. 723 — 749, i inne. Nadto wydaje wiekszych rozmiarów (obliczone na 3 duże tomy) dzielo: Histoire des origines du dogme de la Trinité. Paris 1910, 8 o, t. I (z cyklu "Bibliothèque de la Théologie historique")

X. J. N.

Le Brun Piotr, francuski oratoryanin, liturgista, ur. 11 czerwca 1661 w Brignolles, um. 6 stycznia 1729 w Paryżu. Wykładał teologie w Grenoble i Paryżu, później u Apeliantów (ob. Jansen i zm). umarł jednak pojednany z Kościolem. Głównem dzielem jego było: Explic, littérale, hist. et dogm. de la messe (4 tomy, Paryż, 1716); poglady jego na znaczenie epiklezy stały się powodem długotrwalego sporu naukowego; Histoire crit. des pratiques superstit. Rouen, 1702; dzielo, które i dziś nie straciło na wartości, dla boxactwa materyalu, jaki zawiera w sobie.

X. A. Kw.

Lebuin św. (Liafwin) misyonarz Fryzów i Sasów, przyjal kaplaństwo krótko przed rozpoczęciem prz z Karola W. wyprawy pko Sasom. Otrzymał on polecenie prowadzenia misyi nad rzeką Ysel, dokad sie udał wraz towarzyszem Marchelmem (Marcellinem). Gdy praca ich w Deventer, ktory nawpół dzicy Sasowie spalıli i chijan rozpędzili. L. nieustraszony udał się w gląb kraju Sasów, na zebranie ludowe w Marklo. Tam pomimo przestióg możnego Folkberta prawdopodobnie już chijanina, w szatach kaplańskich stanawszy wśród zebranych wygłosił kazanie, wytykając im zaślepienie i błędy. Uratowal go od niechybnej śmierci wspaniałonyślny Buto, który rozjuszonych Sasów powstrzymał od morderstwa. L. wrócił do Fryzy: i w Deventer na nowo wybudował kł. przy którym zdaje się † przed r. 776, gdyż napadający Sasowie napróżno szukali go żywego lub umarłego. Żywot je o wydał w X w. mnich Huchald, Vita s. Le-buini, który się znajduje w Suriusa Vitae Sanctorum VI, 277 — 286. Święto L. wypada 12 listopa a lub 25 czerwca. (Wattenbach, Deutschl. Geschichtsquellen, 5 Aufl. I, str. 125 - 231).

Lebus, dawne bpstwo, ob. art. Lubuskie biskupstwo.

Le Camus E. ob. Camus E., le.

Lecanu ks., ur. w r. 1803, † w 1884, był kanonikiem w Coutances, członek towarzystwa antykwarycznego Normandyi. Napisal m. i. Dictionnaire des prophéties et des miracles. Paris 1855, 8 o, 2 t.; Histoire de N. S. J. Chr. etc. Tamze 1862, 8-0; Histoire de la S. Vierge d'aprés l'Evangile etc. Tamze 1860; Histoire de Satan, sa chute, son culte etc... Magie, possessions, illuminisme... Démonologie artistique etc. Tamże 1861, 8-o, i inne. (Por. Hurter, Nomenclator liter. Oeniponte 1895, 8 o. t. III, k. 1367 i nast.)

Lecce - bpstwo włoskie (dioec. Lyciensis). -- Miasto Lecce w starożytności Lupia, za Normannów Lycia nosiło nazwę łacińską Ale tium; jest stolicą prowincyi Lecce w Apulii (Terra d' Otranto); liczy ok. 25 tvs. mieszkańców, posiada katedrę z XII w., kły św. Mikolaja z XII w., Santa Croce z XVI w., ślady dawnych fortyfikacyj, muzeum, bibliotekę z 10 tys. tomów, szkoły i t. p.-B p s t w o L e c-c e powstało w XI w., jako suffragania arcybpa Otranto. Dyecezya Lecce obejmuje 19 gmin w prowincyi Lecce; w 1908 r. liczono tu 99,250 wiernych, 31 parafii z 123 kłami i kaplicami; 220 ka Napisał Le Mystic.sme catholique et

planów świeckich, 35 zakonnych w 8 klasztorach, 125 zakonnie w 14 domach-(Por. De Simone, Lecce e i suoi dintorni descritti ed illustrati, Lecce 1874; W. E. J., t. 43-44, str. 74; Werner S. J., Orbis terrarum Catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 31; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 594).

Lechner Piotr, ur. 1805 w Pfaffenhofen, kształcił się w Monachium i 1829 r. został doktorem filozofii. Przyjał święcenia kapłańskie i był proboszczem, potem wstąpił do Benedyktynów w klasztorze Scheyern, w r. 1843 został przeo, rem, r. 1847 wraz z ks. Bonifacym Wimmer em udal się do Ameryki północnejgdzie zalożył klasztor w St. Vincent. potem 1850 r. objał kierownictwo seminaryum duchownego w Pittsburgu. W 1851 r. wrócił do Scheyern i został przeorem i nagistrem nowicyatu, tamže umari 26 lipca 1877 r. L. napisal wiele dzieł ascetycznych: Leben des hl. Bernard 1838; Leb. des hl. Dominicus 1852; Leb. des hl. Benedictus, i innych Swiętych; Martyrologium des Benedictiner-Ordens; Leben der Heiligen aus dem Capuciner Orden, 3 vol; Leben, Leiden u. Sterben Jesu Christis 1841; Das geistliche Jahr, 1863; Des Ordenslebens Wahrheit u. Würde, 1832, i redagowal czasopismo "Sion".

X. S. G.

Le Clerc Jan ob. Clerc.

Leclercq H dom, henedyktyn z Farnborough, współczesny, napisał: L'Afrique chrétienne. Paris, 12-o; L'Espagne chrétienne, Tamze 12.0; Les Martyrs T. I. Les Temps Neroniens et le Deuxième Siècle. Paris 1906, 8-o; T. II. Le Troisième Siecle Diocletien. Tam-te 1903, 8-0; T. III. Julien l'Apostat, Sapor, Genséric. Tamte 1904, 8-0; T. IV. Juifs, Sarrasins, Iconocla-stes. Tamte 1905, 8 o; T. V. Le Moyen-Age. Tamže 1906, 8-0; T. VI. Jeanne d'Arc, Savonarole. Tamze 1906, 8 o; T. VII. La Réforme (1534-1573). Tainze 1907, 8 o; T. VI I. La Réforme (1573-1642). Tamże 1908; T. IX. Le XVII siècle. Tamże 1909, 8-o i inne.

Leclère Albert dr. "ès lettres", profesor na uniwers, w Bernie (Szwajcarya).

l'âme de Dante. Paris 1906, 8-0; zarzucają autorowi, że w tej książce sfalszował katolickie pojęcie mistycyzmu; La Philosophie grecque avant Socrate. Tamze ("Science et Religion" 480 - 481); La Morale rationnelle dans ses relations avec la philoso. phie générale. Tamze 1908 8-o-dzielo pelne świetnych ustępów; Pragmatisme Modernisme, Protestantisme Paris 1909, 12 o. W tej ksiażce autor rozpa truje poprzedników modernizmu, jego inicyatorów i przedstawicieli, bezwiednych lub świado nych jakimi byli: Ollé-Laprune, Dechamps, Newman, Blondel, Laberthonnière, Le Roy, Tyrrel, i Loisy. (Por. Blanc, Dict. de Philosophie. Suplement. Paris 1906, 1907, 1908, 4 o, k. 86).

X. J. N.

La Cocq Piotr, superyor generalny, zgrom, Jezusa i Maryi, inaczej zw. Eudystów, ur. pod Caen w 1728 r., † w tem mieście w r. 1777. Uczył teologii w Rouen. Zostawił pełne erudycyi rozprawy teologiczne: Sur l'usure du prêt de commerce et sur les trois contrats. Rouen 1767, 12-o; Lettres sur quelques points de la discipline ecclesiastique. Caen 1769; 12 o; Traité de l'etat de personnes etc. Rouen 1778, 2 dol. 12-0; Traité des differents espèces de biens. 1778; Traté des actions 1778. (Pot. Glaire, Dictionnaire, I. str. 533: Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, str. 94).

## Le Coint ob. Coint Karol (Le).

Lecomte Ernest O. prefekt aplski Cimbebazyi wyższej. Ur. w Mortogne (Orne) wr. 1862, studya odbywał w Séez, Chevilly i w nowicyacie u OO. Ducha Sw. Prof. uczynił w r. 1884. W r. 1885 po wyśw. na kaplana, udal sie na misye do Cimhebazyi, w r. 1892 — 1908 sprawował obowiązki prefekta aplskiego. Na tem stanowisku rozwinał swa działalność aplską: stworzył 5 stacyj misyjnych, a 2 ugruntował i rozwinął. Wśród wielu niebezpieczeństw, bo dwóch misyonarzy zabili dzicy krajowcy, a dwóch innych lwy pożarły, i znojnej pracy o. L. znalazi jednak tyle czasu, że napisal poważne prace lingwistyczne układając gramatyki i słowniki języków tych krajów, ktore ewangelizował. Te różne dzie-

na misyi w Kakonda (Caconda przez miejscowych drukarzy. Niedługo pracował w winnicy Pańskiej dzielny misyonarz, bo mając zaledwie 46 lat wieku zapadł na gorączkę tyfo-malaryczną i w dniu 9 wrześ. 1903 r. w Bihé oddał Bogu ducha. (Por. Battandier, Annuaire pont. cath. Paris 1910, 8-o, str. 733).

Courtier Franciszek Józef bp. w Montpellier, ur. w r. 1799, byl prałatem przy kle Nô re Dame w Paryżu, kaznodzieją nadwornym Napoleona III w r. 1853, wreszcie bpem w Montpellier. † w r. 1885. Byl to maż poważny, światły, kaznodzieja wymowny. Z licznych pism kaznodziejskich najważniejsze są: Retraite annuelle des dames... 1849 – 1860; Instructions sur les béatitudes évangeliques. 1854-sa to kazania pasyjne miane w Tuileryach; Conférences sur l'aumone. 1856; La Passion de Notre — Seigneur Jésus-Christ; Homelies sur l'évangile de la Samaritaine. 1872 - kazania wielkopostne, i w. inn. (Por. Pelczar, Zarys dziejów Kazn. Kraków 1900, t. III. str. 223).

Lecoy de la Marche, historyk francuski, ur. w r. 1839 w Nemours, † w 1897. Był archiwaryuszem w archiwum narodowem. Napisal mnóstwo dziel historycznych opartych na źródłach: L'Autorité de Gregoire de Tours 1891, 8-0; Vie de Jes. Christ. composée au XV s. d'après Ludolphe le Chartreux etc. 1869-73; 4-o; Saint Martin. Tours 1881, 8-o; La Chaire française au moyen-âge etc. Paris 1886-dzielo odznaczone przez akademię francuską; Saint Louis etc. Tours 1887, 8 o: Le treizième siècle artistique. Lille 1889, 8-0; Le Mystère de S. Bernard de Menthon etc. Parls 1889, 8-o; Les Sceaux. Tamże 1890, 8-o; La Guerre aux erreurs historiques. Tamze 1891, 18-o; La Peinture religieuse, Bruxelles 1892, 4-0; La France sous S. Louis et sous Philippe-le-Hardi, Paris 1894, 8-o; A la gloire de Jeanne d'Arc. Tamže 1895, 8-0; Le treizième siècle littéruire et scientifique. Lille, 1896, 8-0; nowe wyd.; La Vérite dans l'histoire. Paris 1897, 18-0; Les recents progrès de l'histoire. Paris; 12 o, i inae. (Por. Blanc, Reperla wydrukowano pod jego kierunkiem toire bibliographique. 1902, 8-o, str.

232; Tenže, Dict univ. de la Pensée. Lyon 1899, t. I, str. 792; Hurter. Nomencl. 1895, 8-o t. III, k. 1468).

X. J. N.

Lector Lucyusz ks. kanonista współczesny, sutor dzieł: Le Conclave. Origine, Histoire, Organisation etc. Paris 8-0; La Législation moderne du Conclave. Tamze, 8-o; L'Election Papale. Tamže, 8-0; Que est ce qu'est Conclave. Tamže, 12-0; Chronologie des Papes et des Conclaves. Tamze. 12-0.

Lectura, zowia sie rekopiśmiennicze lub drukowane objaśnienia do głównych części Corpus juris civilis i Corpus juris canonici. L. odróżniała się tem od Glossy (ob.), że nie zawierała tekstu. L. jest równoznaczna z t. zw. Apparatus i późniejszym Commentarius.

Lècuver o. dominikanin współczesny, napisal: Entretiens et avis spirituels. Paris 1898, 12-o; Le Prêtre Educate-Tamże 1899, 12-o.

Le Dantec Feliks embryolog, współ-esny, profesor w Sorbonie. Wydaje czesny, profesor w Sorbonie. mnóstwo dzieł popularnych naukowych, z których przeziera jego duch bezreligijny i materyalistyczne poglady. dzieł Le D. cytujemy: Theorie nouvelle de la vie. 1895; Evolution indiviauelle et hérédisé. 1898; Lamar-kiens et Darwiniens. 1899; La Lutte universelle. 1906, 80; L'Athéisme. Paris 1907, 9-o; Eléments de Philosophie biologique. Tamże 1907, 16-o -w tejże ksiażce Le D. wyraża nadzieje, źe przyjdzie chwila, w której uda się wytworzyć komórkę. (Por. Blanc, Dictionaire de la Phil. 1906, k. 751; Tenże, Supplement do powyższego dziela. Paris, 1906, 1907, 1908; 4-o, k. 86).

Ledesma, nazwa kilku sławnych teogów.-1) Jakób S. J. ur. 1516 r. hiszpan, był już przed wstąpieniem do zakonu znany jako uczony. Studya teologiczne i filozoficzne kończył w Salamance. Paryżu i Louvain. Do zakonu wstapił w Rzymie, gdzie pozostawal aż do † 1575 r. Z pism jego wyróżnia- się gorliwie muzyce, obcym językom, ja się Grammatica etc., Venetiis et rozwijala talent do rysunku, przeryso-

Neapoli 1569; Syntaxis plenior ad sermonis elegantiam comparata, tamže 1567; De divinis Scripturis etc. Coloniae 1570; Doctrina Christi etc. rodzej katechizmu; Della maniera di catechisare Roma 1573. (Por. Sommervogel, Bibl. Bibliot, hispana 1. Matriti 1783). — 2) Bartlomiej dominikanin od r. 1581 bp w Oaxara, gdzie † 1604 r. Wydał Uno suma de casos de conciencia o de los Sacramentos, Mexico 1560.-3) Piotr, dominikanin hiszp., wstąpił do zakonu 1563 r., poświęcił się zawodowi profesorskiemu, ostatnio w Salamance, gdzie wykładał teologie moralna i liturgike i tamże † 1616 r. Wydal *Tractatus de divina* perfectione... etc. Salaman, 1596 r.: Tract. de div. gratiae auxiliis, tamže 1611; De magno matrimonii sacr. super doctrinam S. Thomae, the 1611, Primera parte... a los sacramentos, tże 1548 r. Praca ta cieszyla się wielką poczytnością i była na łacine tłumaczona; Doetrina christiana. W nauce o probabilizmie L. znalazł sie w sprzeczności ze ś. Tomaszem, "Probabiliter existimo judicem posse judicare; opinionem, etiam minus probabilem," co potepil Inocenty XI, propos. damnata 2 mar. 1679 r. (Por. Quétif et Echard t. II, str. 404).

(Ch.).

Ledóchowska Marya Teresa hr., zalożycielka Sodalicyi św. Piotra Klawera, stowarzyszenia pomocniczego dla missyj afrykańskich, przyszła na świat 29-go kwietnia 1863 r. w Austryi, w Loosdorf. Ofciec jej hr. Antoni Ledóchowski, był synem, znanego w walkach o niepodległość Polski, jenerata hr. Ignacego Ledóchowskiego, komendanta Modlina; matka zaś Józefa, pochodzila z dawnego szlacheckiego rodu w Szwajcaryi hrabiów Salis-Zizers

Lata dziecięce spędziła hr. Marya Teresa w posiadłości ojca swojego na wsi. Od 10-go do 20-go roku życia mieszkała z rodzicami i licznem rodzeństwem w miasteczku St. Pölten pod Wiedniem, gdzie w ciągu kilku lat uczęszczała na pensyę, kierowaną przez Zgromadzenie N. M. Panny. W epoce tej oddawala

zaczęla kształcić się na polu literackiem pod kierunkiem znanego autora, benedyktyna, dra Roberta Weissenhofe'a. Te ostatnie studya oddały jej później, przy zakładaniu jej misyjnego dzieła,

znaczne usługi-

Ojciec hrabianki, idac za goraca checią przeniesienia się do Polski, kupil w r. 1883 majątek w Galicyi (Lipnicę Murowaną w pobliżu Bochni). że zaś był słabego zdrowia, wiec Marya Teresa wzięła na siebie prowadzenie wiejskiego gospodarstwa, przy-swajając sobie zarazem znajomość języka ojczystego na rodzinnej glebie. We dwa lata później dostała ciężkiej ospy i znalazła sie nad grobem. Ojciec zarazil sie od niej i w ciągu 3-ch dni umarl. Ona zaś odzyskała siły. Po śmierci ojca spelnilo sie pragnienie lat jej dzieciecych i młodzieńczych wejścia na dwór austrvacki. W jesieni roku 1885, mając 22 lata, została damą Dworu Wielkiej Księżny Toskańskiej w Salzburgu. Ale zaledwo zakosztowała życia dworskiego z jego świetnym na pozór blaskiem, nie znajdując w nim żadnego zadowolenia, zapragnela s'ly swe zużyć pożyteczniej dla wieczności. I właśnie, rzecby można przypadkiem, w r. 1889 wpada jej do rak mowa kardynala Lavigérie (ob.), sławnego apostola niewolników. Broszura ta skłoniła ja do poświęcenia pióra sprawie antiniewolniczej, do czego zachęcał ją bardzo stryj, kardynal Ledóchowski. Zaczela od napisania dramatu: Zajda, dziewcze murzyńskie, potem wzięła się do wydawnictwa pisma misyjnego Echa z Afryki, w celu zwrócenia uwagi ogółu na misyonarzy katolickich, jako istotnych oswobodzicieli niewolników. Podwójny urząd jednak: damy Dworu i redaktorki tak podkopal jej zdrowie, że, ujrzawszy się zmuszoną uczynić wybór między jednem a drugiem powołaniem, zaniosła prośbę do J. C. Mości Cesarza Austryackiego o uwolnienie od obowiązków dworskich i w r. 1891 zamieszkała w Schronieniu SS. Milosierdzia w Salzburgu, by tam w ukryciu życie poświęcić pracy dla misyj afrykańskich. Zajęcia jednak tak wzrastały, iż należało pomyśleć o pozyskaniu współpracownie.

W r. 1894 ułożyła pod nazwą: Soda- r. 1835

wując modele z gipsu, a jednoczesnie warzyszenia kobiet, które, nie udając się same na misye do Afryki, cale życie jednak tym misyom poświęcają, przy-. sparzając za pomocą propagandy ustnej i piśmiennej koniecznych środków do ich

egzystencyi.

Z planem tym pojechała L. w kwietniu tegoż roku do Rzymu i otrzymała od Leona XIII d. 29 kwietnia 1894 pozwolenie zalożenia Sodalicyi św. Piotra Klawera. 3-go maja przyłączyła się już 1-sza towarzyszka, panna Melania d'Ernst, szwajcarka. Z nia i z mloda wieśniaczką, jako 3-cim członkiem, rozpoczela 16-go lipca życie wspólne w wynajętem, a z 2-ch pokoi złożonemu mieszkaniu w

Salzburgu.

Tak dzieło Sodalicyi św. Piotra Klawera, jak będące jej podwaliną żeńskie zgromadzenie z cudowną niemał szybkością poczęły się rozwijać. Ostatnie, zatwierdzone zostało w r. 1897 przez księcia archpa Salzburskiego, w r. zaś 1902 przez św. Kongregacya de Propaganda fide (Rozkrzewienia wiary) w Rzymie. Sodalicya liczy obecnie 2 domy główne: jeden w Maria Sorg pod Salzburgiem, gdzie posiada własną drukarnię dla wydawnictwa dzieł w różnych jezykach; drugi w Rzymie, via dell' Olmata 16, będący rezydencyą Generalnej kierowniczki. W obecnej chwili urzad ten pełni hr. Ledóchowska,

Nadto posiada Sodalicya 8 filij (z tych jedną polską w Krakowie i 43 za-stępstwa, z których jedno w Poznaniu). Rozpowszechniona jest: W A u s t r y i, Niemczech, Włoszech, Szwajcaryi, Polsce pod 3-ma zaborami i Portugalii. Organem jej jest Echo z Afryki wychodzące w 8 jezykach. Przeciętna summa rocznej zapowogi posylanej misyonarzom, wynosi 200,000 franków. Ogólem zaś wysłała Sodalilicya dotad do Afryki 11 miliona franków.

Ledóchowski Antoni hr., ur. w r. 1775, był posłem na sejm czteroletni z województwa wołyńskiego i czernihowskie go; dzielny obrońca Kła i ludu wieśniaczego. Po podziale kraju przeniósł się do Galicyi; w r. 1822 wstąpił do Misyonarzy w Warszawie i tu przez lat 15 gorliwie służąc Bogu, † jako kleryk w Napisal wiele dzieł ascetycznej licya św. Piotra Klawera, plan Sto- treści; Głosy; Mowy; Zbiór różnych

pism od 1815—20. (Por. S. Orgel- czał się zapobiegliwością, a miłość swą branda, Encyk. powsz. 1891, t. IX, do tego zakonu okazywał do końca żystr. 205 i nst.).

Ledóchowski - Halka h. Szaława Mieczysław Jan od Krzyża. - Postać wybitna w dziejach K-la XIX w.; syn hr. Józefa Zacharyasza szambelana i Maryanny z Zakrzewskich, ur. 29 października 1822 w Górkach w Sandomierskiem. Do gimnazyum chodził w Radomiu i Warszawie, a od wczesnych lat dając dowody pobożności, wstapił 1841 do seminaryum świętokrzyskiego w Warszawie, skąd po dwóch latach udał się na dalsze studya do Rzymu, gdzie zostal przyjety do Accademia dei Nobili ecclesiastici; filozofii i teologii sluchal w uniwersytecie gregoryańskim, a pra-wo w innym, studya zaś ukończył z otrzymaniem doktoratu z teol. i prawa. Wyświęcony na kapłana 13 lipca 1845 przez kard. Lambruschini, pierwsza msze ś. odprawił nazajutrz na grobie ś. Piotra. Widząc walęsające się dzieci po ulicach Rzymu, postanowił się niemi zająć i wstąpił do istniejącego w tym celu stowarzyszenia młodych kaplanów. Przygotowując dzieci do 1 Komuni ś. gorliwość swą drogo okupił, gdyż nabawił się ospy. Pius IX przydzielił go do Kongregacyi spraw kościel, nadzwycz, a później mianował swym szambelanem tajnym; wysłał do Hiszpanii dla wreczenia biretu dwom kardynalom; w r. 1851 posyła go na audytora nuncyatury do Lizbony. W 5 lat potem wraca do Rzymu, gdzie pż mianuje go prałatem domowym; wysyła jako delegata aplskiego do Kolumbii; skąd zmuszony wybuchem rewolucyi w 1860 r. powrócić do Rzymu.

Ď. 30 września 1861 mianuje go pż arbpem tebańskim tytul., a 3 listopada otrzymuje z rak kard. Di Pietro sakrę; w tym samym roku wysyła go Pius IX jako nuncyusza do Brukselli. Niezwykłe to odznaczenie zjednał L-mu, obok jego sumienności i cnót, wielki takt i jednanie serc uprzejmoscią. Tu przyczynił się do wzmocnienia stronnictwa katol. w Belgii, popierał Towarz. ś. Wincentego a Paulo. Ponieważ nuncyusz był w Belgii przełożonym zakonu karmelickiego przed uregulowaniem się w tym kraju jego stosunków hierarchicznych, L. i na tem stanowisku odzna- odpowiednią modlitwę. Po zajęciu Rzy-

W Brukselli był do 1 marca 1866 r., kilka miesiecy wpierw (16 grudnia) zostal wybrany arbpem gnieźnieńskim i poznańskim, a stało się to z następnjacego powodu. Po zgonie prymasa Przy-łuskiego rząd pruski chciał mieć jego następca niemca, na co Pius IX się nie zgodził, a chcąc mieć polaka wskazał kapitulom: gnieznieńs, i poznańs, takiego, który bedac dłuższy czas za granica. mniej się niebezpiecznym pod względem narodowym wydawał Prusakom od innych. Nowy prymas prekonizowany 8 stycznia 1866 udał się do Rzymu, gdzie od Piusa IX otrzymał krzyż bpi po arbpie turyńskim Franzonim, wygnanym przez rewolucyonistów piemonckich ze swej dyecezyi; d. 4 kwietnia odbył wjazd uroczysty do Poznania, a do Gniezna 14 sierpnia. Rzady jego w obu archidyecezyach pelne były gorliwości aplskiej, która się udzielała klerowi i wiernym. Karność wprowadzona do kleru przez coroczne kongregacye dziekańskie, ułatwila świetne zwycięztwo Kła czasu tegoż prześladowania (Kulturkampfu)

Widzac, że wskutek sąsiedztwa z protestantami karność w przedmiocie postu osłabła, listem pasterskim zaprowadził reformę. Hojny jałmużnik, i tu popie-rał Towarz. ś. Wincentego a Paulo, a czasu cholery sam odwiedzał chorych po szpitalach i mieszkaniach. Pierwszy wprowadził do Polski stowarzyszenie rozkrzewienia wiary; zarządził, by wszysoy kaplani co dwa lata odprawiali rekolekcye; kleryków wysyłał na studya do kollegium polskiego w Rzymie; za jego rzadów osiedliły się lub powróciły zakony: Braci Mniejszych, Jezuitów, Ur-szulanek, Karmelitanek Bosych, Serca-nek, Franciszkanek od Przen. Sakramentu. Niestrudzenie odprawiał wizytacye pasterskie; dwukrotnie jeździł do Rzymu: na kanonizacyą ś. Jozafata i na sobór watykański, gdzie brał udział w kongregacyi dogmatycznej i występował za ogłoszeniem dogmatu nieomylności papieskiej. Nabożeństwo majowe zaprowadził po wszystkich parafiach,— a w chwili rozpoczęcia prześladowania Kła obie archidyccezye poświęcił Najśw. Sercu Jezusa, ulożywszy w tym celu

wzniecić akcyę dyplomatyczną na pomoc pżowi; w tym celu w listopadzie 1870 jeździł do Wersalu, gdzie była kwatera króla pruskiego Wilhalma; odjechał jednak bez otrzymania nadziei,

że król wda się w tę sprawę.

W pierwszych latach swych rządów, aż do wybuchu prześladowania Kła, L. nie był, zwłaszcza w kołach świeckich, zbyt popularnym; sprawiły to niektóre jego rozporządzenia, jak np. zakazanie duchowieństwu udziału w ruchu wyborczym i przyjmowania mandatów poselskich, a także i podróż do Wersalu, która nie znajac dobrze intencyj L-go, tłumaczono opacznie. Niebawem po wojnie francusko-niemieckiej rozpoczął się najwspanialszy okres życia L-go na tle prześladowania Kła przez rząd pruski, który chciał z Kła zrobić instytucyę rządową i poddać go pod zarząd państwa. Do tego miały mu służyć ustawy majowe z 1873, 1874 i 1875, a gdy one były skierowane także i przeciw Polakom, więc od Wielkopolski rozpoczęto ich zastosowanie. Kiedy więc rząd nakazał nauczać religii po szkołach w jezyku niemieckim, L. zezwolił na to jedynie w 2 najwyższych klasach gimmnazyum. A gdy odjęto proboszczom prawo uczenia i nadzorowania w szkołach nauki religii, arbp rozporządził, że księża winni poza szkolą uczyć religii. Po wydaniu ustawy O kształceniu duchownych, zażadali prezydenci prowincyj od bpów zdania sprawy ze stanu ich seminaryów. L. odpowiedział (10 czerwca), że urządzenie ich i byt zagwarantowane jest bulla De salute animarum, ogłoszoną w zbiorze ustaw pruskich i dlatego odmówił żadaniu; poczem rząd seminaryum od 23 września 1873 zamknał. Nadto rząd zabronił nauki religii poza szkolą, a uczniom ją pobierającym zagroził wydaleniem ze szkół. L. znów przeciw temu zaprotestował jako pogwałceniu jednego z zasadniczych praw i obowiazków Kła. Nastapił szereg procesów wytaczanych przez rząd arbpowi za niestosowanie się do ustaw majowych. Rozpoczął je w sierpniu 1873 r. proces o t. z. "nieprawne obsadzenie probostwa wieleńskiego," t. j. że L. instytuował tam proboszcza nie u wiadamiając o tem prezesa prowincyi i nie czekając jego zgody. Taki proces

mu przez Piemontczyków, postanowił wywołała każda najmniejsza zmiana w urzędach duchownych, a gdy te urzęda obsadzane przez władze duchowną wobec rządu uchodziły za wakujące, wiec znowu wytaczano inne procesy za to, że arbp dozwala na dłuższe wakanse, niż ustawa pozwalała. Dalej wytoczonó mu 30 procesów o to, że wyświęcił 30 kapłanów bez pytania rządu i niezwracajac uwagi na to, czy ich wykształcenie odpowiada wymogom rzadu. Arbp przed sądami nigdy nie stawał; skazywano go więc w nieobecności na znaczne grzywny, których płacić, jako nieprawnych, nie chcial. Nadto przestano mu wypłacać kompetencyę arbpią, aż póki nie obsadzi probostwa w Wieleniu w myśl przepisów pruskich. Na uroszczenia rządu odpowiadał L. w pismach mogacych służyć za wzór w swym rodzaju: spokój, powaga, uprzejmość, a równocześnie nieugiętość w obstawaniu przy swych prawach w każdem z nich przebijają. Rząd nie mogąc ściągnąć grzywien należących, zaczał sprzedawać ruchomosci, będące własnością arbpa, a kiedy one nie wystarczały i suma doszła do 30,000 tal., wezwano go do złożenia godności, inaczej wytoczą mu proces o usuniecie go z urzedu.

Zaraz nazajutrz (25 listop.) odpowiedział L. wspaniale, wykazując, że żaden trybunal świecki nie może go ważnie złożyć z urzędu, a on sam w obecnej chwili nie uważa za stosowne rezygnować. Trudno było o większą prostotę, odwagę i godność, jaką ten dokument był nacechowany. Arbp widzac, jaki go los czeka, zwołał po odebraniu pisma rządowego obie kapituły archikatedralne, wydał potrzebne dyspozycye i pożegnał się z wszystkimi. W kilka tygodni potem, d. 3 lutego, jeszcze przed świtem, aresztowała go policya i wywiozła do więzienia w Ostrowie, gdzie 2 lata przesiedział. Ju? 9 czerwca 1874 ogłoszono wyrok trybunału pruskiego, składujący L-go ze stolic: gnieźnieńskiej i poznańskiej; wezwano kapituły, ale bezskutecznie do wyboru, księży więziono, lub z dyecezyj wydalano i śledzono pilnie, kto jest tajnym delegatem arbpa. który nie ustawał lat 22 z górą dyece-

zyami swemi zarządzać.

Wśród tego, 15 marca 1875 Pius IX kreował L go kardynalem; podobny wypadek kreowania kardynalem więźnia Jan Fischer otrzymał purpure za prze-śladowania Henryka VIII. D. 2 lutego 1876 oznajmiono L-mu, że nazajutrz wyjdzie z więzienia, ale że pod groza internowania w fortecy w Torgawie nie może przebywać ani w swych dvecezyach, ani na Szlasku, ani w regencyach: kwidzyńskiej i frankfurckiej; na to arbp odparl, že jego obowiązek mieszkać w swych dyecezyach. Nazajutrz wywieziono go do Berlina, skad przez Prage, Hradysc, Kraków, Wiedeń i Grac udal się do Rzymu, gdzie z rozkazu Piusa IX zgotowano mu prawie królewskie przyjęcie, a ze wszystkich stron nadchodziły nie tylko holdy dla wyznawcy wiary, ale i podziękowania za przykład wytrwałości. Ponieważ L., ile mógł, zarządzał swemi dyecezyami, rząd pruski nie przestał mu procesów wytaczać i okładać karami z powodu, jakoby "przy-właszczenia sobie praw bpich." A gdy rozeszla się wieść, że rząd pruski zażadar od władz włoskich wydania sobie L-go, wówczas z polecenia Piusa IX kard. zamieszkał w Watykanie od 3 kwietnia 1877 r. Wskutek rozpoczęcia rokowań Prus ze Stolica ś. niebezpieczeństwo to minęło, a L. mianowany w marcu 1883 sekretarzem memoryalów, w kwietniu przeniósł się na mieszkanie do pałacu Antici-Mattei. W dwa lata później został sekretarzem breviów. Dla predszego zakończenia ugody z Prusami zrzekł się w lutym 1886 godności pry-masa, a 23 stycznia 1892 został prefektem Kongregacyi Propagandy; zaczem objał godność mającą po papieskiej najobszerniejszą juryzdykcyę i sprawował ja do zgonu naglego 22 lipca 1902 r. Pochowany na cmentarzu rzymskim (Campo Verano w grobowcu Propagandy); serce przewieziono do Gniezna, gdzie je umieszczono 24 września 1902 w katedrze, w kaplicy Matki Bożej Czestochowskiej. Jako tytuł kardynalski wyznaczył L-mu Pius IX kł Santa Maria in Aracoeli; z czasem, gdy został pierwszym kard. - kaplanem, otrzymał 30 list. 1896 właściwy temu stanowiska tytuł ś. Wawrzyńca in Lucina. Należał d. Kongregacyj: Ś. Officium, Soboru, Indeksu. Obrzędów, Odpustów i Relikwij, Spraw klnych nadzwycz., Studyów, do Komissyi papieskiej dla zje- marca 1901 O. General przypuścił go dnoczenia dyssydentów, był protektorem do uroczystej profesyi i zamianował go Udzielnego Zakonu maltańskiego, Aka-Prowincyałem. Jako Prowincyał brał

zdarzył się prócz tego raz jeden, kiedy demii duchownej, Seminaryum rzymskie-Jan Fischer otrzymał purpurę za prze- go ś. ś. Piotra i Pawła, Kollegiów: amerykańskiego Stanów Zjednoczonych, irlandzkiego, szkockiego, ormiańskiego, greckiego. ruskiego, maronickiego, Sióstr od ś Krzyża w Szwajcaryi i Bractwa Czcicieli Jezusa Ubiczowanego. (Por. Misye katolickie rocznik XXI i XXII, gdzie jest obszerna biografia przez ks. Marcina Czermińskiego; Janiszewski, Obecne prześladowanie religii katolickiej w Prusiech, Kraków 1876: Chociszewski, Życie kard. L go; W. E. I.).

M, B.

Ledóchowski Włodzimierz hr. o. T. J. ur 7 październ. 1866 r. w. Loosdorf dyecez. St. Pölten w Austryi, odbył caly kurs studyów gimnazyalnych w sła-wnem "Theresianum" w Wiedniu. Po-. święcając się stanowi kapłańskiemu, wstapil do seminaryum duchownego w Tarnowie, gdzie też studyował teologie przez 4 pólrocza. Potem przyjęty do Collegium Germanicum w Rzymie, ukoń-czył studya filozoficznne i zdobył sobie stopień doktora filozofii na tamtejszym uniwersytecie Gregoryańskim. Dn. 24 września 1889 przyjęty został do Towa-rzystwa Jezusowego. Po odbyciu dwuletniego nowicyatu, złożył pierwsze ślu-by zakonne 29 września 1891 w Starejwsi, gdzie potem przez rok jeden oddawał się jeszcze studyom wymowy kościelnej. Wysłany do Krakowa, poświęca się studyom teologicznym od r. 1892 —1895. Święcenia mniejsze otrzymał z rąk ks. bisk. Tarnowskiego Ignacego Łobosa 3 czerwca 1887; świecenia zas kapłańskie 10 czerwca 1894 w Krakowie z rak ks. kard. Albina Dunajewskiego. Tak zw. trzecią probacyę odbył od roku 1895-go do 1896-go w Tarnopolu pod przewodnictwem O. Mi-Mycielskiego Po ukończeniu chala trzeciej probacyi powolany został do współpracownictwa przy redakcyi "Prze-glądu powszechnego." W r. 1898 zamianowany superyorem rezydencyi przy kościele św. Barbary; rządził tym domem aż do r. 1900, w którym O. General Martin go zamianował rektorem głównego kolegium prowincyi w Krakowie. Krótkie były jego rządy. Dn. 25

nu w Rzymie we wrześniu r. 1906, na której został obrany Asystentem asystencyi niemieckiej Zakonu, obejmującej prowincye: austryacką, węgierką, belgijska, niemiecka i holenderska.

Le Drou Piotr Lambert bp., rodem z augustyanin, dr. lowański, prefekt kolegium de Propaganda fide w Rzymie, bp Porfiry (Porphyriensis) + w r. 1721. Brał czynny udział w głośnym za jego czasów sporze teologów o dostateczności attritionis cum sacramento poenitentiae do usprawiedliwienia. Le D. głosił opinję dziś powszechnie przyjeta, chociaz o naturze miłości nie dosyć ściśle pisał. Napisał: Trias Patrum sive theologia ex tribus SS. Patribus Augustino, Gregor o M., mellifluo Bernardo necnon ex SS. Canonibus deprompta. Leodii 1679; Dissertationes quatuor de contritione et attritione. Romae 1707; Confutatio discussion's theologicae. Patavii 1713, 8-o pko Augustynowi Michl. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-0, str. 94 i nst.).

L30 Anna, zalożycielka sekty religijn.j Shakersów albo shaking quakersów. Urodzona w roku, 1736-ym sów. Urodzona w roku, 1736-ym w Manchester, córka ubogiego krawca, a według innych kowala. Należała początkowo do sekty Kwakrów, a w r. 1768 wystąpiła jako prorokini i głosicielka nowej nauki polegającej na tem, že Chrystus przyjdzie na świat po raz drugi w postaci kobietv i że ją wybrał "oblubienicę baranka." Unikajac przesładowania w Anglii, udała się w r. 1774 ze swymi zwolennikami do Ameryki w okolice wyższego Hudsonu. Tu jako podejrzewana o szpiegostwo, na jakis czas dostała się do więzienia. Wyznawcami swymi zarządzała jako kaplanka do roku 1784. Wtedy zebrala wszystkich około siebie, poblogoslawiła im, oddała zarząd w rece następców Józerya Powszechna kościoła Katolic- Jest autorem wielu dzieł ascetycznych

udział w Kongregacyi generalnej Zako- | kiego. Warszawa, 1903-go roku, str. 151).

X. R. J.

Lee Samuel ur. 14 maja 1783 w Longuor, w hrabstwie Salop, kształcił się w Cambridge, w 1819 r. został profesorem języka arabskiego, potem kanoni-kiem w Bristolu, a 1838 r. profesorem języka hebrajskiego w Cambridge. Um. 16 grudnia 1852 r. w Barlay. Napisak Gramatykę hebrajską, Londyn 183; Słownik hebr.-chald.-angielski, 1840; Events and times of the visions of Daniel and St. John, 1851; Komentarz na księgę Hijoba, 1837, 3 tomy i przekład podróży "Ibn Batuta" (z arabskiego) 1833; Nowe wydanie syryj-skiego Starego i Nowego Testamentu Biblii w języku malajskim, perskim i indostańskim i Psalmów oraz Ewangelii w języku koptyckim i arabskim.

Leeds-bpstwo w Anglii (dioecesis Loidensis). - Miasto Leeds, nad rz-Aire položone, istniało już za czasów Rzymskich. Dawniej zw. je Loidis. Nazwa ta jest pochodzenia anglosaskiego. W historyi Anglii Leeds wystepuje już w XII w. Obecnie m. Leeds, w hrabstwie York, liczy ok. 429 tys. mieszkańców, należy do miast handlowych i przemysłowych; posiada światynie anglikańskie i in. sekciarzy, liczne szkoły, bibliotekę publiczną z 100 tys. tomów, muzea i t. p. - Bpstwo w Leeds, suffragania arcybpa Westminsteru, po-wstało w 1878 r. z części bpstwa Beverley, które podzielono na dyecezye Leeds i Middlesbrough. W 1906 r. dyecezya Leeds liczyła 116,682 katolików na 2,441,164 mieszkańców; 128 kaplanów świeckich, 32 zakonnych; 4 zgromadzenia zakonne męskie, 10 żeń. skich. (Por. W. E. I., t. 43-44, str. 97-98; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 104; Cath. Dir., London, 1908, w. 181-190; Buchberger, Kirchliches Handlexicon, München, 1910, t. II, k. 596).

fa i Lucego i "zniknela im z oczów." Lefebvre Aleksy ks. T. J., ur. w (Por. Hepworth Dixon, Neu Amerika, tlum. Oberländer, Jena, 1868; ks. Melch. w 1823, uczył humaniorów w kolegium Buliński, Historya Kościoła Powsze- du Passage (Hiszpania). Resztę życia chnego, Warszawa, .866, t. VI, str. poświecił na opowiadanie słowa Bożego 324: Joz. kard. Hergenröther, *Histo*- i duszpasterstwo. † w Paryżu w r. 1882.

1875, Paris, 12-o; De la Folie en matière de religion. Tamże, 1866. 12; Consolations religieuses. Paris, 1865, 12-o, wyszedł też polski przekład; Mois de S. Joseph. Tamże 1868, 18-o; Mois de Marie. 2 serye. Tamże 1867 i 1871, 18-o; Mois du Sacré-Coeur. Tamże 1869, 18-o; wyszedł polski przekład ks. Rembielińskiego. Warszawa 1894, 16-a; wyd. 3-ie. Tamże 1897, 16-a; Le Coadjuteur Parfait. 1873, 18-o; Annales de la bonne Mort. Tamże, 12-o, 4-o; Manuel de la bonne Mort ou science de bien mourir. Tamże 1864, 18-o; polsk. przekł. p. t. Przygotowanie do dobrej śmierci. Warszawa 1894, 16-a, i inne.

Lefebvre Ferdynand J. M., sławny lekarz belgijski, profesor uniwers. katolickiego w Lowanium, ur. w r. 1821 w Ohey, był członkiem akad. medycznej w Belgii i wielu towarzystw naukowych belgijskich i zagranicznych, Oprócz dzieł ściśle medycznych napisał L. Des Etablissements charitables de Rome. Tournai 1860; Des quelques maladies morales de notre temps. Louvain 1864: Louise Lateau de Bois d'Haine, sa vie ses extases, ses stigmates. Tamże 1870 – to dzieło wywołało żywe polemiki z różnych stron. L. uznaje w tem studyum charakter nadprzyrodzony ekstaz i stygmatów Ludwiki Lateau (ob.). Książka miała liczne wydania i tłumaczono ją na różne języki. L. pisywał też cenne rozprawy i studya w czasopismach katolickich "Revue catholique," w Lowanium, w Revue des Questions scientifiques, "E-conomie chrétienne" i inne. (Por. De Gubernatis, Dictionnaire internat. des Ecrivains. Florence 1890, 4 o, t. II, str. 1339);

X. J. N.

Lefebvre Jan Ludwik ob. Cheverus kardl.

Leféhvre Leon, pisarz katolicki, współczesny, napisal La Rennaissance religieuse en France. Vue sur l'action catholique etc. Paris 1886, 18-0; Le 1890, devoir social. Tamze 18-0: L'Organisation de la charité privée en France. Histoire d'une oeuvre. Tamže 1900, 8-o, i inne. (Por. Blanc, Brisighella w r. 1860, wyśw. na kapla-

Les Questions de vie ou de mort. Répersoire bibliographique. Paris, 1902, 8-o, str. 234).

> Lefèvre d'Estaples ob. Faber Stapulensis.

> Lefévre Guy de la Boderie ob. Fa-

Lefèvre Jan dominikanin ob. Faber

Levèvre Ludwik Piotr ob. Fèvre Ludwik.

Lesèvre Mikolaj ob. Faber Miko-

Lefèvre Piotr (Faber) bl., pierwszy kaplan i towarzysz św. Ignacego Loyoli przy zakładaniu Towarzystwa Jezusowego, ur. w r. 1506 w Villarette, w Sabaudyi, studya odbywał razem z św. Ignacym w Paryżu i mieszkał z nim i z św. Franciszkiem Ksawerym. W roku 1537 udał się z św. Ignacym do Rzymu, by przedstawić plan i zamiary działania dla dobra Kła; na życzenie pža został czas jakiś na studyowaniu Pisma św. w Sapienzy. Po założeniu Towarzystwa w r. 1540 L. rozpoczął gorliwie pracować nad jego rozszerzeniem, udzielać ćwiczeń duchownych według metody św. Ignacego i nawracać na drogę prawdy i cnoty; osobliwie w Moguncyi praca L. była obfitą w owoce. Tu też zjednał dla Towarzystwa bl. Piotra Kanizyusza w r. 1543. Pracował też w Lowanium i Kolonii, gdzie przygotował fundamenty pod przyszle kolegia jezuickie. Ożywiony duchem gorliwości zwiedził Hiszpanię i Portugalię, skąd wraz z Laynezem (ob.) i Salmero. nem, jako pscy teologowie, udali się do Rzymu na wezwanie pża, który chciał ich wysłać na sobór Trydencki. L. † 1 sierp. 1546 r. O bł. P. pisali: Tanner, Societas Jesu, Apostolorum imitatrix. Pragae 1694; N. Orlandini, Vita Petri Fabri, qui primus fuit e decem sociis S. Ignatii. Romac 1615; R. Cornely, Leben des sel. P. Faber. Freib. 1873; Boero, Vila del P. Pietro Fabro. Monza 1874, i inni. (Por. Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie, Regensb. 1883, t. II, str. 2).

Lega Michał ks., kanonista, ur. w

prawa kan. od r. 1888—1890, w r. 1894 został profesorem prawa kanonicznego u św. Apolinarego w Rzymie, w r. 1905 pralatem Jego Świętobliwości, w 1908 konsultorem komisyi Wizyt. Apost. we Włoszech, dziekanem Roty i konsult. Kongr. konsyst. Napisal: De judiciis ecclesiasticis, Romae, 8-o, 4 tomy; Compendium praelectionum de judiciis ecclesiasticis etc. Romae 1906, 8-0; 2 tomy.

Legaci i nuncyusze w Polsce. Jak do innych krajów, tak i do Polski stolica Aplska wysylala swoich poślów, dla załatwienia spraw klnych, czynila to zaś sporadycznie, na czas określony (legaci), zanim ustanowione zostały stałe nuncyatury (nuncyusze). L. pscy pojawiają się już wcześnie w Polsce za Kazimierza Odnowiciela i Bolesława Śmiałego, gdy w r. 1073 przybywa, jako legatus a latre krdł Rudolf, celem ustalenia organizacyi klnej. Byli też w tym czasie i inni legaci (r. 1075), lecz nazwiska ich nieznane. Z w. XII rozpoczyna się szereg znanych już nie tylko z nazwiska ale i z działalności L-ów, a więc G ua I do, bp. Bellowaku (1104 r.), dla zalatwienia spora między bpami i I d z i bp. tuskulański (1122 – 1124), cel m rozgraniczenia dyecezyi i ustalenia hierarchii. G w i d o (1146 - 1150), nie zdoławszy pogodzić Piastowiczów, rzucił klatwe, której jednak oparło się duchowieństwo i świeccy. Baldwin (1163 r.) zbiera Stopietrze. Rajnold (Re ginaldus) (1167 — 1184) zalatwia spory między duchowieństwem i przeprowadza reformy Aleksandra III. ldzi Garz o n i (1184 r.) przywozi relikwie św. Floryana do Krakowa. Jan Malabranca od Klemensa III (1189 r.) Piotr z Kapui (1194 r.) od Celestyna III otrzymuje misyę zreformowania Kła w Polsce "in capite et membris". Konrad de Krosiki opat de Sychem (1207) zalatwiają równocześnie spór miedzy Kietliczem Henrykiem (ob. Henryk I z Ketlicz). arbpem gnieźn. i Władysławem Laskonogim o nietykalność klna; tenże H e n r y k K et l i c pierwszy z duchowieństwa miej-

na w 1883, był profesorem filozofii i mu tytuł legatus natus. Wilhelm Sabaudzki, później pż Aleksander IV (1224 — 1227) głównie popiera sprawę Krzyżaków w Polsce, również jak i Jakob Pantaleon późn. pż Urban IV (1247 — 1255). Miedzy tymi Szymon pierwszy Kolektor aplski Guido, krdl (1265-1268) odbywa synod w Wrocławiu i ogłasza krucyatę pko-Turkom. Filip bp. Fermanu (1278-1283) rzuca klątwę na Henryka III i interdykt na Wroclaw. Mikołaj Boc a s i n u s, późn. pż Benedykt XI (1301 — 1304) rozciąga węgierską ustawę synodalną, rzucającą klątwę na grabieżców dóbr kln i na Polskę. Działał on głównie na Wegrzech. To samo uczynik Montilis de Monte Florum (1309): Krda Wilhelma de Aura (1341) i krdla I dzego Albornoz a (1363) działalność w Polsce jest dotad nieznana. Wojciech Jastrzebiec bp. poznański (1409) zostaje przez Grzegorza XII mianowany legatem. Branda krdl dwukrotnie przybywa do Polski (1411 i 1423-1424) dla zagrzania do walki z Husytami i asystowania przy ślubie Zofii, żony Władysława Jagielly. W i l h e l m od ś Marka (1420) pośredniczy w sporze z Krzyżakami. Latinus de Ursinis krdł (1425) napiera do wojny z Husytami. Julian Cesarini (1431 r.) działa w sprawie soboru bazylejskićgo i powtórnie (1442 — 1444) skłania Władysława Warneńczyka do wojny z Turkami. Eneasz Picolomini późn. pż Pius II był legatem Kazimierza Jagiel. Obok niego działali: M ik o ł a j z K u z y (1454) krdł; (ob.) J a n Carvajal krdi (1455-1456). Jan de Aragonia krdi (1479). Piotr Reginus krdl (1500 - 1501) byl jednocześnie L-em na Węgry, Czechy i Polske, gdzie przygotowywał krucyatę pko Turkom. Niezależnie od tego przybywali do Polski wysłańcy specyalni stolicy aplskiej już to dla załatwienia spraw z heretykami i Krzyżakami, już to dla sporadycznych zatargów i sporów.

Od r. 1515 otrzymuje Polska legata stalego w osobie każdorazowego arbpa gnieżn., który odtąd nosi tytuł L. n at u s. Pierwszy ten tytuł otrzymuje Jan scowego zostaje legatem Inocentego III Laski. Niezależnie od tego Kurya nie (1215 — 1219). Od misyi tej uwalnia go zaprzestała w dalszym ciągu wysylać Honaryusz III, lecz jednocześnie nadaje swoich legatów lub nuncyuszów i in. wysłanników. Wymienić więc należy To-6); Jakób Cantelmi (1687 — masza de Nigris bpa sardo 9); Andrzej Santacroce neńskiego (1523), który przybywa na (1690 — 6); Antoni Devia (1696 dwór Zygmunta I od pża Adryana IV, dwór Zygmunta I od pża Adryana IV, 1700); Franc. Pignatelli aby walczyć z rodzącym się luteranizmem (1700 — 3); Horacy usz Filip i skłonić króla do wyprawy na Turków. Spada (1704 — 6); Juliusz Pia-Dalszych legatów z tych lat kilku dzia-zza (1706 — 7); Mikołaj Spinołalność nie odznacza się niczem znamienniejszem. Dopiero od r. 1555 ustanowiona zostaje stala n u n c y a tou r a. Nuncyusze, jako przedstawiciele Stolicy Aplskiej osiadają w Polsce na czas dłuższy, rozpościerają baczną uwagę na bieg spraw nie tylko klnych ale i politycznych, o czem informują Kuryę i od niej odbiera-

ja odpowiednie instrukcye.

Z pośród nuncyuszów wymienić należy następujących, co do większości których życiorysy i działalność podaje nasza Encyklopedya w osobnych artykulach. Aloizy Lippoman (1556); Pamfil Strasoldo (1557); Ka-mil Mentuati (1558-1559); Bernard Bongiovanni (1560— 1563); Jan Franc. Commendone (1563 — 5); Julusz Ruggieri (1566 — 8); Wincenty de Porticu (1568 — 73); Antoni Maria Gratiani (1573 - 4) internuncyusz; Wincenty Laureo (1574 – 8); Andrzej Caligari (1578 — 81); Wojciech Bolonetti (1581 — 5); Hanibal de Capua (1586 — 8); Hipolit Aldobrandini (1588 — 91) późniejszy pź Klemens VIII; Mikolaj Ma scardi (1590); Germanik Malaspina (1512—8), Klaudyusz Rangoni (1596 — 1606); Fran-ciszek Simonetta (1606 — 1612); Leliusz Ruini (1612 -14); Fraciszek Drotallevi (1614-21); Kuźma de Torres (1621 - 22); Jan Lancelotti (1622 — 6), Antoni Sancta croce (1627 — 1630); Honorat Visconti (1630 — 5); Maryusz Filonardi (1635 — 43); Jande Torres (1645 - 52); Pitr Vidoni (1652 - 9); Antoni Pigna-telli (1660 - 8) późn, pż Inocenty XII; Galeatius Marescotti (1668-70); Franc. Nerli (1690 -9); Aniol Rassi (1671 - 2); Franc. Bonvisi (1672 - 5); Franc. Marteli (1675 -- 80); Ó pruski tego zabraniał. Tytułu legatus pitius Pallavicini (1680 - natus stale używał podczas krótkiego

la (1710 - 1712); Benedykt Erba Odescalchi (1712-3); Hieronim Grimaldi (1714 - 22); Winc. Santini (1722 – 8); Kamil Paoluzzi (1728 – 38); Fabrycyusz Serbellon (1738 – 46); Alberyk Archinto (1746-54); Mikolaj Serra (1754 — 60); Ant. Eug. Visconti (1760 — 6); Marya Aniol Durini (1767 - 72); Józef comes Garampi (1772-6); Andrzej Archetti (1776); Ferdynand Saluzzo (1784 -8); Wawrzyniec Litta (1794).

Oprócz pieczy nad biegiem spraw klnych i politycznych nuncyuszowie i legaci spełniali władze sądowe, rozstrzygając sprawy w drugiej instaucyi, częstojednak z ujma jurysdykcyi bpiej i w pierwszej, o co wynikały spory, niekiedy nawet bardzo zaostrzone. Na mocy bulli Urbana VIII, sprawy kryminalne w drugiej instancyi rozstrzygał arbp. gnieźnieński, nuncyusz w trzeciej. Między odjazdem jednego a przybyciem nowego nuncyusza obowiązki jego spełniał internuncyusz, czemu jednak opierali się arbpi gnieźnieńscy, utrzymując, że jako legati nati oni obowiązki te spełniać winni.

Oprócz zwyczajnych nuncyuszów spotyka się, jak wspomniano, i nadzwyczajnych. W tym charakterze wysłany był Stanisław Hozyusz nasynod gnieźnieński 1566 r. Przez takich wyslanni-ków pre przesyłali dary królom polskim i tak: Latinus Ur sini 1425 r. przywozi Władysławowi Jagielle od Marcina V gwóźdź z krzyża Pańskiego; Achilles Grossi pp. Monzy, od Klemensa VII Zygmuntowi I miecz i czapkę po-święcane, Bonie zaś złotą różę i t. d. Wielu z legatów i nuncyuszów za pośrednictwem Królów polskich, otrzymywal) kapelusz kardynalski, kilku zas zasiadło na tronie aplskim, jak to wyżej zaznaczyliśmy.

Ostatnim legatus natus był prymas ks. Michał Poniatowski, później rząd pruski tego zabraniał. Tytułu legatus

swego pasterzowania arbp. Ledóchowski sobie jednak, ażeby tam nie wykonywał (ob). (Por. Wład. Fabisz, Wiadomo- żadnej jurysdykcyi klnej, Papież mu odści o legatach i nuncyuszach w dawnej Polsce. Ostrów 1864; Wierzbowski Teodor, Synopsis legatorum a latere, nuntiorum etc. 1880; Ks. Szcześniak Wład., Rzekoma bytność legatów Leona IX pża na Rusi w r. 1054, w Przegl. histor. t. III 1506; Jan Ptaśnik, Kolleklorzy Kamery aplskiej w Polsce Piastowskiej. (Rozpr. Ak. Um. t. VI 1907). Opracowano też niektóre poszczególne nuncyatury jak: Loret Maciei, Dwaj nuncyusze w Warszawie (w "Bibl. Warsz." t. 4, 1905 r.; W. E. J. t. 43 — 44, str. 104 i nst.; Enc. Kośc. Nowodworskiego t. XII str. 29 i nst.)

(Ch.),

Legat Papieski - od słowa legare w prawie kanonicznem oznacza pralata, wysłanego przez Ojca Św. do jakiejś miejscowości z missyą sprawowania tam

w Jego imieniu rządów klnych.

"Papież - mówi Pius VI - spełnia apostolski swój urząd, kiedy powodowany troska o dobro powierzonej sobie powszechnej owczarni Chrystusowej, do krain odległych, gdzie osobiście znajdować się nie może, wysyła mężów, którzy, bądź stale, badź czasowo zastępują Go w wykonywania takiej samej jurysdykcyi, jaka by On sam sprawował, gdyby tam był obecny". (Responsio Pii Vl ad Me-tropolitas Mogunt., Trevir., Colon. et Salisburg. super Nuntiaturis Ap. 14 Novem. 1789).

Poslannictwo Papieża rozciąga się na cały świat chrześcijański, ma on zatem prawo wysyłania wszędy swych przedstawicieli, czyli legatów, ilekroć uzna to za właściwe. Temu naturalnemu i boskiemu prawu Papieża ze strony biskupów i wiernych odpowiada ścisły obowiazek uznawania Legata i ochotnego poddawania się jego władzy. Wielką też niekonsekwencyę popełniają rządy, które zagwarantowawszy Kłowi w ustawach zasadniczych wolność wyznania, równocześnie badź odmawiają swym poddanym katolickim prawa znoszenia się z Papierzem za pośredn ctwem Legatów, badź też daża do ograniczenia władzy tych ostatnich. Kiedy Napoleon III zwrócił się do Stolicy Św. z prośbą o wyznaczenie do Francyi Legata, zastrzegając

powiedział, iż kardynał wysłany przez niego na tych warunkach, eo ipso nie byłby Legatem. Napoleon ustąpił i kardynał Patrizi wyjechał do Francyi z pelnomocnictwami Legata a latere.

Pierwszy przykład legacyi przekazuje historya Soboru Arelateńskiego (314), zwołanego w celu przeciwdz alania błędom Donatystów, na który Papież Sylwester wysłał w charakterze swych przedstawicieli kaplanów Klaudyusza i Vitusa wraz z dyakonami Eugeniuszem i Cyryakiem z misayą przewodniczenia obradom. Na pierwszym Soborze Nicejskim (325) dwaj Rzymscy kaplani Vitus (Bitor lub Victor) i Wincenty oraz Bp Korduański Ozyusz jako Legaci Papiescy podpisywali uchwały. Św. Cyryi na Soborze Efezkim zastępuje Św. Celestyna I. Paschasinus i Lucentius przewodniczyli na soborze Chalcedońskim w imieniu Św. Leona. Wysyłali też Papieże Legatów w missyach specyalnych, gdy chodziło o potępienie jakiejś herezyi lub ukrócen'e nadużyć, jakie się zakradły do karności klnej. Z taką właśnie missyą specyalną, Wincenty z Kapui, Marceli, bp. z Kampanii, Lucyfer de Cagliari, kaplan Pankracy i dyakon Hilary, zostali wyprawieni do Cesarza Konstancyusza w sprawie symbolu Nicejskiego i Św. Atanazego. Papież Zosimus polecił Św. Augustynowi udać sie do Maurytanii w celu załatwienia pewnych ważnych spraw bieżących. W innych znów razach Papieże wysyłali Legatów na dwory panujących już nie w jakiejś specyalnej missyi, ale do prowadzenia negocyacyi we wszelkich wogóle sprawach klnych, nastręczyć się mogących.

Poczynając od V w., przy wciąż po-stępującym rozwoju Kła, gdy apelacye do Kuryi Rzymskiej staly sie zjawiskiem powszedniem, w celu ułatwienia odległym prowincyom klnych stosunków ze Stolica Św., Papieże nadali niektórym bpom i arcybpom tytuł Wikaryuszów Apostolskich z władzą wyrokowania w pewnych kwestyach bez odnoszenia się do Rzymu. Takimi właśnie Wikaryuszami Ap. zostali: Arcybp z Tessaloniki w Illiryi; Sewilski w Hiszpanii; Arelateński w Gallii; Kantuaryjski (Canterbury) w Anglii; Moguncki, Trewirski, Koloński, Salzburski, Magdeburski w Niemczech; Praski

w Czechach; Graneński (Gran) na Wę-grzech; Gnieźnieński w Polsce w r. 1515 (ob. art. Gnieźnieńskie ArcybiskupstwoiLegaciwPols c e). Byli to stali Legaci Papiescy, którzy sprawowali zwierzchniczy nadzór nad wszystkiemi sprawami z zakresu karności klnej, wynikającemi w obrębie poddanych ich władzy Wikaryatów. Z początku godność takiego Legata była ściśle związana z osobą tego, który ją o-trzymał, z czasem jednak przez udzielenie jej Pasterzom tych samych zawsze stolic przyrosła do nich niejako tak, ż przechodziła w porządku następstwa na każdego z prałatów, który je zajmowal.

W ten sposób w drodze historycznej ewolucyi w prawie klnem powstały trzy kategorye Legatów Papieskich, a miano-

wicie:

1) Legaci a latere, ni tak dlatego, ponieważ bywaja wybierani z posiód dygnitarzy, stojących najbliżej osoby Papieża, jak teraz wylącznie z grona kardynalów. Nominacya ich do konywa się z wielką uroczystościa na konsystorzu, poczem otrzymują pismo papieskie (litteras apostolicas), zawierające specyalne instrukcye co do celu legacyi i sposobu, w jaki ma być spełniona (ob.

art. Kurya Rzymska).

Pelnomocnictwa Legatów a lat. sa bardzo rozlegie: mogą bowiem - z pewnemi zresztą ograniczeniami (o których w cap. 4 X, l. I, t. 30; cap. 2 X, l. I, t. 5; cap. 3 X, l. I, t. 8; cap. 2 X, l. I, t. 7; cap 4 l. I, t. 15 in 6-0; cap. 11 X 1. I, t. 29; cap. 4, 5, 9 X 1. I, t. 30; cap. 20 X 1. V, t. 39; Reg. 14 Cancell. Ap. apud Riganti n. 31, XXV) - nietylko wykonywać zastrzeżone Papieżowi prawa, a więc: udzielać 100 dniowych odpustów (Werntz, Jus Decretal. tom II, tit. XXXII De legat. et nunt. Sedis Ap. n. 6-go) i absolucyi od cenzur (cap. 4,9 X l. 1 t. 30; cap. 20 X l. V t. 39), dyspensować od przeszkód małżeńskich (Werntz ib.), rozdawać beneficya (cap. 1 l. I t. 15 in 6-o; cap. 6 X l. I t. 30), nie wyłączając takich, które w drodze dewolucyi obsadza Papież (cap. 37 X l. III, t. 5), wykonywać jurysdykcye in e-xemptos (Arg. cap. 1 l. V t. 12 in 6-0; S. C. C. 16 Jan. 1597), stanowić nowe prawa (cap. 10 X l. I t. 30) etc..., lecz prócz tego sprawować sądy i wogóle roz-

wszej instancyi (con. Trid. ses. XXIV c. 20 de ref.; ses. XXII c. 7 de ref.; ses. XII c. 3 de ref.; S. C. C. in caus. Comen. 26 Febr. 1707 in edit. Richter p. 390 n. 4; cit. Respons. Pii VI cap. 8 n. 142 ss.) wszelkie sprawy z zakresu jurysdykcyi spornej (contentiosae) tak, iż dokądkolwiek Legat Papieski przybywa, wszelkie czynności bpów i cała ich władza podlega jego kontroli (cap. 2 l. I t. 15 in 6-o; cap. 2, 3, 4 X l. I t. 30). Wszystkie te prawa Legata a lat., nie zawsze bywają wyszczególniane w instrukcyi sa one już bowiem dostatecznie określone w prawie ogólnem i należą do zakresu przysługującej mu potestatis ordinariae. To też zazwyczaj pismo papieskie wyraża je w ogólnej formule: "cum facultatibus solitis et consuetis".

Jurysdykcyą bezsporną (voluntariam) Legat a lat. rozpoczyna wykonywać z chwila, gdy opuszcza granice Rzymu, chocby jeszcze nie stanał u kresu prze-znaczenia (cap. 2 l. I t. 30 in 6-0; cap. 36 l. I t. 6 in 6-0). Natomiast jurysdykcyę sporną (contentiosam) wolno mu sprawować dopiero po przekroczeniu terytoryum legacyi. (Schmalzgrueber, Jus canonicum l. I t. 30 n. 4). Jako od kardynała, nikt niema prawa żądać od niego przedstawienia mandatu, lecz obowiązany jest wierzyć mu na słowo i okazać należne posluszeństwo (Schmalz. l. c. n. 9; Bened. XIV, De Syn. dio

ec. l. II c. 5 n. 7).

Władza Legata a lat. ustaje z chwilą śmierci jego lub Papieża, o ile był wysłany "ad beneplacitum nostrum" (S. C. C. 17 nov. 1590), po odwełaniu (cap. 4 X l. II t. 13) lub ekspiracyi (Arg. cap. 4 X l. I t. 29) mandatu, wreszcie po spełnieniu powierzonej mu missyi.

2) Legati nati, czyli biskupi tych stolic, do których przywiązana jest godność Legata, władzę, pierwotnie równą Legatom a lat., już oddawna mieli uszczuploną (cap. 1, 9 X l. I t. 30; cap. 1 l. I t. 30 in 6-o), a nieraz i zgoła watpliwą (nprz. Arcybp-legat Gnieźnieński). W spółczesnem prawie kanonicznem żadnej jurysdykcyi nie sprawują. Wyjatek stanowi arcybp. z Ostrzygonia na Wogrzech, który jako Legatus natus posiada dotad pewne prawa jurysdykcyjne (Arch. f. k. K. t. 55 p. 353 ss.) Zachowali tylko pewne przywileje honorostrzygać w drugiej, a niekiedy i w pier- we, jako to tytuł "Legati nati". szaty

purpurowe, pierwszeństwo przed innymi bpami i t. p. O królach Neapolitańskich jako Legatach Stolicy Św. ob. art.

Monarchia Sicula.

3) Legati missi, wysyłani przez Papieża w wypadkach nadzwyczajnych, podobnie jak Legati a lat., ale z mniejszą od nich władzą (cap. 2 l. I t. 30 in 6-o; cap. 9 X l. I t. 30; cap. 1 1. I t. 30 in 6-o), wybierani są nie z po-śród kardynalów, lecz arcybiskupów tytularnych lub pralatów kuryalnych. Stąd należy się im posłuszeństwo dopiero gdy się wylegitymują z mandatu (cap. 31 X l. I t. 29; Schmalz. l. c.) Poczynając od XVI wieku, gdy szerzenie sie protestantyzmu wymagało sprężystego działania i energicznej obrony interesów katolickich, której czasowi i nadzwyczajni wysłannicy papiescy nie byli w stanie im zapewnić, zwłaszcza, iż zadanie ich utrudniała okazywana im na każdym kroku niechęć bpów i Rządów, instytucya Legatów weszła na nowe tory. Zamiast Legatów coraz częściej poczęto ustanawiać przy dworach stalych reprezentantów papieskich, zwanych Nuncyuszam i (Nuntii Apostolici). W ten sposób powstały najważniejsze nuncyatury w Paryżu, Madrycie, Lizbonie i Wiedniu, uważane za "posto cardinalizio", drugorzedne w Brukselli i Monachium, oraz internuncyatury na mniej ważnych posterunkach nprz, przy dworze Holenderskim.

Jakkolwiek w wyjątkowych razach nuncyusze otrzymują pełnomocnictwa Legatów a lat. (Arch. f. k. K. t. II p. 382, 392 ss.), to jednak zazwyczaj posiadają tylko taka władzę, jakiej im udzielił pa pież w breve nominacyjnem. W nowszych czasach ich rola sprowadza się głównie do reprezentacyi dyplomatycznej. Nie idzie zatem jednak, aby mieli być pozbawieni wszelkiej zgoła jurysdykcyi klnej. Przeprowadzają bowiem prosesy informacyjne kandydatów na Stolice bpie (con Trid. ses. XXII c. 2 de ref.), udzielają dyspens, przyjmują apelacye, dają bpom wskazówki, instrukcye, a nawet rozkazy, pośrednicząc pomiędzy nimi i Stolica Sw. Nuncyusze, których mianuje papież w porozumieniu z Sekretaryatem Stanu (ob. art. Kurya R z y m s k a), zajmuja na dworach katolickich pierwsze pomiędzy posłami miejsce, jako dziekani ciała dyplomatyczne- dziła potrzeba. To stało się np. w V w.

go. (Akt Kongresu Wiedeńskiego z d. 9 Czerwca 1815: Acte final, art. 118 n. 17). I wśród duchowieństwa, jako reprezentanci papieża mają prawo do precedencyi przed bpami i arcybpami, ustępując kroku samym tylko kardynalom. Władza ich ustaje w ten sam sposób jak i Legatów Papieskich. (Por. De la Torre, De auctoritate, gradu ac terminis Legatorum a latere (1656); Maserius, De Legatis et Nuntiis Apost. (1709).

Testa-Legat testamentewy ob. ment i Zapis testamentowy.

Legenda (legere, legenda-to, co czytać należy). Tak nazywano w Kościele do XIII w. ustęp z księgi zwanej liber legendarius, zawierający żywoty śś wyznawców, przeznaczone na właściwe dni roku kościelnego. W święta meczenników odczytywano opis ich życia z liber passionarius i nazywane takowe pas-Później nazwy siones — męczeństwa. legenda używano ogólnie dla oznaczenia żywotów Świetvch Pańskich, jakie odczytywano w publicznem lub prywatnem użyciu. Dzisiaj legendą nazywamy wszelkie opowieści religijne, historyczne, nieraz bardzo licznie zawarte w historycznych żywotach Świętych, lub też całe zbiory takowych, a nawet legendami nazywamy same żywoty Swiętych Pańskich w wydaniach popularnych dla użytku i zbudowania wiernych przeznaczone. Legendy hagiograficzne, podobnie do legend i podań świeckich mają swe źródło nie w kłamstwie, lecz w prawdzie, ale ta prawda z biegiem czasu - fama crescit eundo - przeksztalcała się, zabarwiała dowolnymi i swobodnymi szczegółami poezyi, wytworami wyobraźni ludowej. Stąd legendy, lubo w szczegółach nieraz blędne, często falszywe, przesadne, zawsze czyste i pelne podniosłego uroku, mimo wszystkie niedokładności szczegółów w istocie opowieści lub przekazanych rysów Swiętego zawierają wiele prawdy. Kościół tolerował tworzenie się legend, widząc w nich dodatnią myśl przewodnią, którą była glęboka wiara i cześć religijna dla Świętych Pańskich i zbudowanie wiernych, lecz nie wachał się występować z calą surowością przeciw legendom szkodliwym dla wiary, kiedy tego zachoprzez decretum Gelasianum, który skierował przeciw apokryficznym dziejom meczeńskim. Bogaty materyał znajdowały legendy już w Ewangeliach apokryficznych i wogóle w dziełach zwanych a poktryfami (ob.) oraz w lieznych powieściowych opisach żywotów ludzi świeckich i pobożnych zakonników. Najnowsze badania wykazują, że nawet Martyrologie i Synaksaryusze przekształcały się niekiedy w legendy (od XIII w) a nawet starożytne wschodnie podania i pogańskie myty w legendach dają się spostrzegać. Po wszystkie czasy legendy byly serdecznie przez lud wierny umilo wane, nieslusznie przez protestantyzm sponiewierane, dzisiaj znów nie mało ce nione przez badaczy dziejów, ogólnej ludzkiej kultury, stanowią bogaty materyał dla historyi sztuki i rozwoju języka i piśmiennictwa. Bardzo wiele posiadamy zbieraczy legend hagiograficznych. Wymieniamy główniejszych z dawniejszych: Grzegorz z Tours, Symeon Meta phrastes, Jakob de Voragine (Legenda aurea), Cezary z Heisterbach, Tomasz de Chantimpré, Mombritius, Piotr de Natalibus. Z nowszych: Lippomani, Surius, Rosmeyd, a nadewszystko Bollandyści (ob.) w swem wiekopomnen dziele Acta Sanctorum. Później: Marcin z Cochem, Butler, Vogel, Alban Sztolz, Stabell, Donin, Ott, Hense, Kamp, Meschler, Shaigu Dla dzieci i młodziezy: Bernard de la Frégeoliere, Falk, Hatter. Dalej: Standler, Heiligen'exikon (5 tomów 1856); Les petits Bollandistes (10 tomów i 3 dodatkowe tomv); M gne-Douhet, Diction de legendes (1855); Ks. Władysław Hozakowski, Żywoty Świętych Pańskich. Poznań. Najnowsza hagiografia wymaga słusznie, nawet dla wydsń przeznaczonych dla ludu, znajomości zasad teologicznych, gruntownej znajomości dziejów Kościola, ascetyki i mistyki. Najnowsze wydawnictwa w tym kierunku starają się zasto ować do tych wymagań. Takiemi są francuskie Les Saintes (Lecoffre, Paryż od r. 1897); niemieckie Sammlung illustrirter Heiligenlehen, (Kösel, Kemptea od 1964 r.). u nas Żywoty Świętych (wydawn. ks. Zygmunta Skarzyńskiego, Warszawa od r. 1907), a nadewszystko uczone i krytyczne Analecta Bollandiana od 1882 wydawane, a dla Niemiec Hagiographi scher Jahresbericht (od 1900 r.) (Por.

Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München; Delehaye, Les legendes hagiographiques. Bruxelles 1905; Maury, Croyances et le lendes du moyen âge. Paris 1896; Mussati, Legende populari. Medyolan 1904. Por. także art. Acta Sanctorum; Acta Martyrnm).

X. H. F.

Ledenda Aurea ob. Jakób de Voragine.

Legio przez wielu pisarzy nazywana mylnie folminatrix; nazwa właściwa fulminata znana od czasów cesarza Augusta dawniejsza legia XII. Za czasów Marka Aureliusza w wyprawie przeciwko Markomanom i Kwedom w r. 174 legia ta, według świadectwa pisarzy chrześcijańskich, składala się z samych chrześcijan. Wojsko Rzymskie znalazło się w przykrem położeniu, otoczone zewszad przez nieprzyjaciół, pozbawione wody, umierało z pragnienia. Na skutek modlitwy legii XII Pan Bog zeslał obfity deszcz z burzą i piorunami, które sprawily wiele zamieszania w obozie Kwedów i wybawiły wojsko rzymskie. Od tego faktu miała ta legia otrzymać na-"fulminata". Prawdopodobniejsze z lanie, że te nazwe legia XII już dawniej miała, a od czasu tego faktu, ze wszechmiar słusznie ją nosiła. Poganie przypisywali to ocalenie swoim bogom, modlitwie cesarza lub wstawiennictwu czarnoksiężnika Arnuzifa. O tym fakcie znajdujemy wzmianki u Dio Cassiusa (71,8), u Euzebiusza (H. E., II, 5, 4), u św. Hieronima (Chron. an. 174) i u Tertuliana). (Por. Rohrbacher, Histoire Universelle de l'Eglise catholique t. V, p. 125; Herders, Konversations Lexikon, Freiburg Br., t. V, p. 628; Józef Karol Hergerő her, Historya Powszechna Kościoła Katolickiego, t. I, str. 138 -139).

X. R. J.

Logie thebaica lub thebaica prawdopodobnia tak nazwana z tego powodu, że Tebaida głównie dostarczała do niej żołnierzy. Cala ta legia poniosła męczeńską śmierć za czasów prześladowania Dyoklecyana i Maksymiana, za to, że nie chciała zmuszać chrześcijan do poganizmu i offar nie chciała składać balwanom. Stało się to w Agaunum w

dziś. Szwajcaryi według jednych pisarzy wr. 286, według innych wr. 296 lub 302. Z liczby owych męczenników znane są imiona św. Maurycego, Wiktora, Ursusa, Witalisa, Innocentego, Antonina, Sekunda, Aleksandra, Feliksa i wielu innych. Legia ta składać się miała z 6,600 żolnierzy. Być może nie wszyscy odrazu byli umęczeni. Szczegóły o tem męczeństwie znajdujemy w liście św. Eucheryusza, bp. lyońskiego, do bpa Salwiusza w r. 450. Niektórzy krytycy kwestyonują autentyczność opowiadan a o tym fakcie św. Eucheryusza, a to na tej zasadzie, że nie wspominają o nim Euzebiusz z Cez, Orozyusz i Sulpicyusz Sewer. Odpowiadamy, że to jeszcze nie dowód, tem bardziej, że wspomina o tych męczennikach Martyrologium, pod datą 30 września, a Kościół obchodzi ich pamiątkę 22 września; grób św. Maurycego i jego towarzyszów czczono już w V w., według świadectwa Awita, bp. wienneńskiego (około r. 500); czytano pasyę św. Maurycego i jego towarzyszów podczas nabożeństwa. (Por. De Rivaz, Eclaircissement sur le martyre de la legion thébéenne, Paris, 1779; T. A. Linde, Der Frankenherrog Rictiovarus und die Treverer Mar-tyrer, Trier, 1852; J. W. Braun, Zur Geschichte der thebaischen Legion, Bonn, 1855; Herders; Konversations Lexikon, Freiburg im.Br.; 1905, 3 ed. Thebäische Legion).

X. R. J.

Legion ob. Armie eudzoziemskie. 5.

Legista ob. Dékretysta.

Legitymacya dziecka, jestto akt uprawnienia nieslubnego potomka, wsku tek czego uzyskuje on stan i prawa potomka, zrodzonego w związku legalnym.

I. Prawo kanoniczne za nieślubne uważa: 1) dziecko naturalne (filius naturalis), czyli spłodzone przez osoby, które w chwili jego przyjścia na świat nie były ze sobą połaczone ważnym węzlem małżeńskim, jakkolwiek połączyć się nim mogły (cap. I, 6 X, IV, 17); 2) mięszańca (filius spurius, czyli potomka, pochodzącsgo od rodziców, którzy w okresie pomiędzy jego po-

częciem i narodzeniem \*) z powodu istnienia przeszkody rozrywającej były bądź niezdolne do zawarca ze sobą ważnego malżeństwa, bądź, pozostając w takiem małżeństwie, z powodu wyniklej w tym czasie między nimi przeszkody rozrywającej, utraciły prawo do pozostawania ze sobą w stosuukach płciowych \*\*) (cap. 14 X, I, 17).

Že względu na różnorodność przeszkód, zachodzić mogacych pomiędzy rodzicami dziecka, filii spurii bywaja: adulterini (impedimentum ligaminis), sacrilegi (imp. ordinis sacri lub professionis religiosae), incenstuosi (imp. consanguinitatis lub affinitatis in linea collaterali) albo nefarii (imp. consanguinitatis lub affinitatis in linea recta).

Uprawnienie nieślubnego dziecka dokonywa się: a) bądź przez późniejsze małżeństwo rodziców, b) bądź na mocy

reskryptu Papieskiego.

a) Prawo kanon. stawia zasadę, iż "tanta est vis matrimonii, ut, qui antea sunt geniti, post contractum (a parentibus) matrimonium legitimi habeantur. Si autem vir, vivente uxore sua, aliam

\*) Okres ciąży prawo kanoniczne oblicza według zasady orawa rzymskiego, przyjętej przez wiele kodeksów nowoczesnych: "Septimo mense nasci perfectum partum iam receptum est propter auctoritatem doctissimi viri Hippocratis, et ideo credendum est, qui ex iustis nuptiis septimo mense (182 die) natus est, iustum filium esse" (L. 12 D de statu homin. I, 5). "Si quis... post mortem meam in decem mensibus proximis ...natus, rata erit, haeredes sunt" (L. 29 pr. D de lib XXVIII, 2).

\*\*) Za ślubne jednak uważane są dzieci, spłodzone w małżeństwie mniemanem (matr. putativum), czyli zawartem publicznie w przepisanej przez Kł. formie, choć nieważnem z powodu potajemnej przeszkody rozrywającej, o której istnieniu przynajmniej jedna ze stron nie wiedziała i działała w dobrej wierze (cap. 2, 8, 10, 14 X, IV 17; cap 3 X, IV, 3; con. Frid. ses, XXIV cap. 5 de ref. matr.; S. C. Concilii in Monac. 3 Jan. 1850; 11 Decem. 1880). Ta reguła wszakże nie st suje się do wypadków zmyślonej nieświadomości (ignorantia affectata) lub watpliwości (dubium) co do istnienia przeszkody (cap. 10 X, IV. 17).

cognoverit et ex eadem prolem suscepe-1it, licet post mortem uxoris eandem duxerit, nihilominua spurius erit filius et ab haereditate repellendus" (cap. E X.

IV, 17),

Z powyższego kanonu wynika podwójny pewnik: 1) że późniejsze malżeństwo rodzieów ipso facto uprawnia potomstwo, zrodzone przed jego zawarciem; 2) że późniejsze malżeństwo rodziców skutku tego nie sprowadza, jeśli dzieci zostały poczete lub zrodzone przed ślubem w czasie, kiedy między rodzicami zachodziła przeszkoda rozrywająca. W ten sposób z dobrodziejstwa legitymacyi przez małżeństwo nie moga korzystać wszystkie cztery kategorye mięszanców (Werntz, Jus matrim. p. 998 nota 53).

Ponieważ do uprawnienia naturalnego potomstwa wystarcza sam fakt zawarcia przez rodziców małżeństwa przeto ani dokonywujący legitymacyi, ani legitymowani nie potrzebują wyrażać specyalnej zgody na uprawnienie: wystarcza, jeżeli przeciwko niemu nie oponują. Gdyby wszakże jeden z małżonków założył protest przeciwko niesłusznie przypisywanemu ojcostwu lub macierzyństwu, albo

samo dziecko zakwestyonowało swe pochodzenie, trybunał klny winien zbadać skargę aby się przekonać, czy jest uzaradniona (cap. 3 X, IV, 17),

Kanoniczne skutki legitymacyi przez malżeństwo wyrażają się w nabyciu przez dziecko zdolności do otrzymania tonsury i święceń oraz piastowania urzędów i najwyższych nawet godności, z wyjatkiem kardynalskiej (const. Sixti

Postquam 3 Decem 1586 § 12).

b) Legitymacya na mocy reskryptu może być dokonana tylko przez Papieża, który ma prawo przyznać ją nawet mięszańcom (cap. 13 X, IV, 17). O rozciągłości praw, nabytych w ten sposób przez dziecko, decyduje treść reskryptu. Udziela go zaś Papież za pośrednictwem Kongregacyi de disc. Sacram. lub Penitencyaryatu, zależnie od tego, czy legitymacya wywrzeć ma skutek in externo lub interno foro. (const. Pii X Sapienti cons. I, 3°; II, I° Acta Ap. Sed. za rok 1909). O przywilejach Zakonów i Bpów pod względem prawa dyspensowania od Irregularitatis ex def. legit. natalium ob. art. Irregularitas, n. 10.

kańskich, uznają możność legitymowania dzieci nieślubnych.

Kodeks cywilny, obowiązujący w Królestwie Polskiem, w tytule VII "O wywodzie rodu" zawiera w tej mierze na-

-tepujące postanowienia.

Uprawniane moga być tylko dzieci naturalne, nie pochodzące od związku kazirodczego lub cudzolożnego (§§291, 296). Uprawnienie nastapić może nawet wzgledem dzieci zmarłych, które zostawiły zstępnych: wtedy korzystają z niego ci ostatni (§ 293). Dokonywa się bądź przez małżeństwo rodziców (§ 291), badź przez ich polaczenie sie na nowo po uzyskaniu seperacyi na czas nieograniczony (§ 292), bądź przez postanowienie Najjaśniejszego Pana (§ 296).

1. Przez małżeństwo rodziców dzieci mogą być uprawnione, jeśli rodzice przed małżeństwem prawnie zawartem je uznali, lub gdy je przy spisaniu aktu małżeństwa uznają, albo je w ciąg em posiadaniu stanu dzieci prawych zostawią (§ 291).

Przez połączenie się na nowo rodziców uprawniają się dzieci w ciągu trwającego na czas nieograniczony rozlączenia od stolu i łoża spłodzone, gdy je rodzice bądź w akcie urodzenia, bądź przy wpisaniu w księgi aktów stanu cywilnego z przyzwolenia właściwego Sądu cywilnego (Okregowego) na nowe ich połączenie się, uznają, albo je w ciągłem posiadaniu stanu dzieci prawych zostawią (§ 292).

Przez postanowienie Najjaśniejszego Pana uprawnienie dzieci nastąpić może na żądanie obojga rodziców lub ojca samego, wyjawszy dzieci zrodzonych w związku kazirodczym lub cudzo.

łożnym (§ 296).

Dzieciom, przez następne malżeństwo lub połączenie się na nowo rodziców uprawnionym, przysługują takie same prawa, jakieby im slużyły, gdyby były zrodzone w małżeń twie, luo w czasie gdy małżeństwo ich rodziców nie było rozlączone (§§ 294, 295) Uprawnienie mocy postanowienia Najjaśniejszego nadaje dzieciom uprawnionym wszelkie prawa dzieci prawych obojga rodziców, jeśli oboje uprawnienia się domagali, lub ojca, jeśli on sam tylko uprawnienia żądał. Dziecią jednak, tym sposobem uprawnione, nie nabywa praw II. Kodeksy cywilne, z wy- familijnych ani względem wstępnych, ani jatkiem Angielskiego i Północno amery- względem bocznych krewnych ojca i matki

Oprócz właściwej legitymacyj, czyli uprawnienia, nasz Kodeks Cywilny zna jeszcze t. zw. uznanie dzieci naturalnych, ktore polega na urzędowem oświa czeniu ojca, matki, lub obojga rodziców, iż dziecko przez nich zostało spłodzone Podobnie jak uprawnienie, uznanie nie może mieć miejsca wzgledem dzieci ze zwiazku kazirodczego lub cudzołożnego zrodzonych (§§ 299, 103. Nastąp ć zaś mo e w akcie urodzenia dzieciecia (§ 298), lub w następstwie w akcie urzedowym sporządzonym przed Rejeutem. (Ustawa Post. Cyw. § 1662). Skutki prawne uznanie pociaga za sobą tylko dla tago rodzica, który dziecko uznał 188 300, 301, 305, 306). Uznanemu dziecku nie służa prawa dziecka prawego (§ 302), jednakże rodzice (względnie ojciec lub matka obowiązani sa dać mu sposób do życia, a tymczasem żywić je i wychowywać (§ 303).

Uprawnienie lub uznanie powinno być wniesione do ksiąg Stanu Cywilnego.

Jeśli uznanie dokonywa się przy chrzeie dziecka, proboszcz zaznaczy to w akcie urodzenia, pamiętając przytem, iż ojciec nieprawego dziecka wtedy tylko jako ojciec może być zapisany, gdy przy spo rządzaniu aktu tego jest obecny i dziecię za swe własne uznaje (§ 100).

Jesli uprawnienie dokonywa się przez małżeństwo, należy to omówić w akcie ślubu rodziców, przy akcie zaś urodzenia dziecka uczynie odpowiednią wzmiankę w księdze urodzeń tej parafii, gdzie

bylo ochrzczone.

Jeśli wre-zcie uprawnienie lub uznanie dokonywa sję na mocy aktu urzędowego, wzmianki winny być zrobione przy aktach ślubu rodziców i urodzenia dziecka. Wszelka wzmianka, uczyniona w unikacie, winna być przez proboszcza wniesiona do duplikatu. Jeśliby zaś duplikat juž się u niego nie znajdowal, w ciągu 3 dni ma przesłać wypis uczynionej przez siebie wzmianki do właściwego Archiwum hipotecznego (§ 85).

 $X_{\cdot}$  J.  $G_{\cdot}$ 

Legobien Karol T. J., sekretarz i prokurator misyj, ur. w Saint-Malo w r. 1653, † w Paryżu w 1708. Napisał: Histoire des îles Mariannes, 1700, 120; Lettre sur les progrès de la

swojej, lub ojca, ježeli sam tego ža- religion à la Chine. Paris 1697, 8 o dal (§ 297).

Histoire de l'édit de l'empereur de la Histoire de l'édit de l'empereur de la Chine en feveur de la religion chrétienne et éclaircissements, etc. Tamze 1698, 12-o; i w. inn. których wykaz podaje Richard et Giraud w se ej Bibliothèque sacrée. (Por. Glaire, Dictonaire, t. I, 918; Feller, Biographie univers.).

Legowicz Józef, ks. dr. teologii, probozcz par. Korkożyskiej, um. 1811 r. Prócz katechizmów, ksiażek do nabożeństwa i kilku dziel ascetycznych, napisal: Historya prześladowania Kościoła Bożego i dziejów meczeńskich, Wilno 1788; Obowiązki człowieka chrześcijanina i obywatela. ib. 1784; Powinności gospodarzów wiejskich, ib. 1779; Zbiór pożytecznych zabawek, dla każdego stanu ludzi służyć megących ib. 1798; Zbiór krótki o obrzędach Mszy św. ib. 1787.

Legrand Antoni, prof. teol. i filoz. w Douai, potem misyonarz franciszkanin w Anglii, ur. w początkach XVII w., wielki zwolennik Kartezyusza, którego filozofię wykładał metodą scholastyczną, stad otrzymał miano Abbreviator. Napisal po franc. La Sage de Stoi-gues etc. La Hage 1662; L'Epicure spirituel etc. Douai 1669, po lac. Philosophia veterum e mente Renati Decartes modo scholastico breviter d.gesta" Lond. 1671; Physica, Lond. 1664; Historia naturae etc Lond. 1673; Apologia pro Renato Decartes contra Samuelem Parkerum Lond 1679. Dzielojego Methodus compendiosa qua recte investigatur et certo invenifides christiana Paris 1074, twierdząca, że prawdy wiary same w sobie sa jasne, w Dublinie, Rzymie i Paryżu. zostało przedłożone cenzurze. Historya sacra a mundi exordio ad Constant, magni imperium deducta Lond. 1685. L. + pod koniec XVII w. (Por. Biogr. universelle XXIII st. 654).

Legrand Dom E. ks. współczesny, kanonik Grobu Sw. i prokurator Patryar chatu łacińskiego w Jerozolimie. Napisal: Souer Sion et l'établissement des Filles de la Charité en Terre Sainte. Paris, 12-o.

Legrand d'Aussy Piotr Jan ks. T. J. ur, w Amiens w r. 1737, wstapił do nowicyatu w 1753. Był profesorem reto

ryki w Caen; w r. 1779 był sekretarzem zarządu studyów w szkole wojskowej, w 1795 konserwatorem manuskryptów w Bibliotece narodowej. † w Paryżu w r. 1800. Napi ał Vogage dans la haute et basse Auvergne. Paris 1788, 8-0; La Vie d'Apollonius de Thyanes. Tamże 1808, 2 tomy; Des Sépultures nationales etc. Tamże 1824, 8-0, i w. innych drukowanych w "Mémoires de l'institut national des Sciences et des Arts. Sciences morales et politiques". i w. "Notices et extraits des Manuscritde la Bibl. Nationale". Paris, au. VII. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. 1893, t. IV, k. 1660 i na-t.).

Legrand Ludwik dr. teol. i członek Kong, kapłanów św. Sulpicyusza w Paryżu, ur. 12 czerwca 1711 r. w Lusigny (Burgundya) po ukończeniu usuk w Autun i Paryżu był prof. teol. w Cambrai, Orleanie i przy seminaryum ś. Sulpicyusza w Paryżu. Posiadając sławę uczonego teologa, udowodnił ją znakomitemi pracami jak: Tractatus de Incarnatione Verbi Divini. Paris 1750, a także, niestety, pierwszy tylko tom De Ecclesia Christi, Paris 1779. Już po jego śmierci ukazalo się, L-a 1812 r. De existentia Dei (Paris) z dwoma rozprawami o ateizmie i istnieniu Boga. Miał to być wstęp do wielkiego dziela apologetycznego które w całości się nie ukazało. W r. 1768 był L. mianowany król. cenzorem. Na tem stanowisku, przy całej wyrozumiałości względem osób, był sprawiedliwym i ściśle klnym sędzią w ocenie jansenistowskich "filozo-.ficznych" sporów. Był on aut rein cenzury pko Berruyersa, Histoire de peuple de Dieu - 1760/70, z której wyjał 90 propozycyj. Następnie przyczynił się do przepuszczenia przez fakultet 1779 r. Buffona Epoques de la nature, po dodaniu niektórych objaśnień przez togo znakomitego przyrodnika. Nakoniec oblożył cenzurą Emila Rousseau 1763. L. † 20 lipca 1780, w Issy u Sulpicyanów. (Por. Biogr. univers. XXIII str. 637 i nast).

w Paryżu, była siostrą Ludwika de Marillac; w r, 1613 wyszła za Antoniego Le Gras, sekretarza królowej Maryi Medicis. Zostawszy wdową w r. 1625, zalożyła wraz z św. Wincentym à Paulo Lublin 1723, in fol.; Kopia herbowego

w r. 1634 Zgromadzenie Sióstr Milosierdzia inaczej nazywanych Szaremi Siostrami, stad nazwa Szarytek (Filles de la Charité, Soeurs grises) dla pielegnowania chorvch. Ludwika byla ich pierwszą przełożoną, Urząd swój spełniała z zaparciem się niezwyczajnem. + w r. 1662 w Paryżu. L. zalożyła też i inne instytucye dobroczynne. Cnoty L. spowodowały za dni naszych staranie o jej beatyfikacye. O L. Le Gras pisal m. i. Gobillon, Vie et Pensées de Mme Le. gras.. revue et augmentée par Collet. Paris 1769, 12-o. (Por. Glaire, Diction-naire, t. II, str. 1244; Schäfler, Handlex der Kath. Theologie. Regensb. 1883, t. II. str. 740).

Legros Mikołaj teolog, ur. w r. 1675 w Reims, † w 1751 w Rhynwick. L. odm6wił podpisania aktu przyjęcia bulli "Unigenitus". Wobec tego stracil zaufanie i zmuszony był ustapić do Holandyi, gdzie arcbp Utrechtu powierzył mu katedie teologii w Amersfort. Napisal: Méditations sur l'Epitre aux Romains. 1735; Dogma Ecclesiae circa usuram. 1730, 4-o; La sainte Bible. 1739, 8-o, w tem wydaniu wiele się znajduje bledów jansenistowskich, zwłaszcza w Nowym Test.; Lettres théologiques contre le Traité des prêts de commerce. 1740; Meditations sur les six prémiéres Epîtres canoniques etc. 6 vol. in 8-0; Lettres sur les convulsionnaires. 1733, in 12 o, i inne. (Por. Glaire, Dictionnaire 8-o, t. II, str. 1246; Michaud, Biogr. univers.).

Legucki Jan ks. T. J., ur. w Wielkapolsce w r. 1674, wstapił do Towarzy stwa w 1690, był profesorem gramatyki i humaniorów, przez lat 16 kapelanem wojskowym, a od r. 1742 do 1748 misyonarzem nadwornym. Więcej szczegółów o nim niema. † w r. 1754 we Lwowie. Napisał: Trybunał z P. Bogiem, to jest Sprawied iwość Trybunału Koronnego wraz z Bogiem Wcielonym w dzień Zwast. N. P... powitana. Warszawa 1720, fol.; Sprawiedliwość na Jezusa Zmartwychwstałego i t. d. Sandomierz 1721, fol.; Światło wieczne wypracowanego na Sarmackim niebie J. O. Xiażąt Ortrogskich i t. d. Tamże 1723, in fol.; Wieczność sławy w domu J. W. Czarneckich i t. d. Lublin 1723, in fol.; Kopia herbowego

Jelity przez Pańsko-Chrzescijanską J. W. | 2-ie 1904 - 09, 4 tomy - dzielo w duchu fol.; J. O. Sieniawekich Leliwy na Sarmackiem Niebie splendor wieczny i t. d. Lwów 1726, in fol.; Powołanie do ustawicznej Adoracyi Najśw. Sakramentu J. W. IMci Panny Maryanny Zamoyskiej i t. d. Lwów, 1729; Xiażece Mitry J. O. domów Lubomirskich, Ostrogskich i t. d. dla Pańskich cnót... Niebieską Koroną zaszczycone. Lublin 1731, in fol.; Kazania na solennych pogrzebach znacznych i uródzeniem i honorami i t. d. zakonkludowane i t. d. Lwów 1750, 4-o. (Por. Brown. Biblioteka pis. assyst. pol-skiej. Poznań 1662, 8.0, str. 258 i nast.; Sommervogel, Bibliothèque 1893, t. IV. k. 1664 i nast.).

X. J. N.

Lehen Edward ks. T. J., ur. w St. Malo w r. 1807, przyjęty do Towarzystwa w 1834, był rektorem, i mistrzem nowicyuszów w Issenheim oraz superyorem seminaryum w Blois, gdzie równocześnie uczył Pisma św. + w Angers w r. 1867. Napisal Instructions sur les scrupules. Vannes 1850, 18-0; Methodes pour l'Oraison, l'Examen de conscience et la retraite du mois. Paris 1852, 32-o. 1858 wyd. 8-e; Institutiones logicae. Blois 1860, 8-0; La Voix de paix interieure. Paris 1855. 12-o; wyd. 8-e 1880, 18-o; jest polski przekład tego dzieła p. t. Droga do osiągnięcia wewnętrznego spokoju. Warszawa 1897, 8-a; Les institutes de droit naturel, privé et public et du droit de gens. Paris 1866, 19-0; Elementa juris canonici, 8-o, autograf, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothéque de la Compagnie. 1893, t. IV, k. 1666 i nast.).

Le Hir Artur ob. Hire (Le) Artur

Lehmen Alfons ks. T. J., filozof, ur. w r. 1847 w Höxter (Westfalia), od r. 1865 jezuita, † w r. 1910 w Aalbeck (Holandya), wyśw. na kapł. w r. 1882, byl od r. 1887-1897 profesorem filozofii w jezuickim instytucie naukowym. Usunawszy się od zajęć profesorskich oddał się pracy pisarskiej. Głównem dzielem jego jest Lehrbuch der Philosophie. 1899-1901, 2 tomy; wyd. z tego domu i fakta z nimi związane, z

Tomasza Józefa na Zamościu Ordynata arystotelesowsko-tomistycznym napisane. Zamoyskiego i t. d. Zamość 1725, in (Por. Herders Konversations Lexik. 1910, k. 925).

> Lehmkuhl Augustyn ks. T. J., ur. w r. 1834 w Hagen, był profesorem teologii moralnej w Maria-Laach. Głównem dziełem L-a jest jego Theologia moralis. Frib. Brisg. 1883-4, 2 tomy, 8-o; ostatnie (11-te) wydanie tamże 1910. Dzieło niezwykłej wartości, tak co do wyboru materyi, jako też i co do metody naukowej traktowania przedmiotu. Niezwykły tylko podział materyi przeszkadza oryentować się w ksłążce. Co się tyczy siły dowodzenia wykladu princypiów i zastosowaniu ich w poszczególnych wypadkach L. niema sobie ró. wnego. Wydał też Compendium swego dzieła. Frib. Brisg. 1886; wyd. 5-te 1907, 8-o. Z innych dzieł napisał: Herz Jesu-Monat. 1905, wyd. 9-te; Arbeitsvertrag u. Streik. 1891; wyd. 4-te 1904; Die soz. Not. der Kirchl. Einfluss. 1892; wyd, 4-te 1905; Die soziale Frage u. d. staatl. Gewalt. 1893; wyd 3-ie 189: Internat. Rege lung der sozialen Frage. 1893; wyd. 3 ie 1896; Der christlich. Arbeiter. 1895; wyd. 4-te 1904; Das Herz des göttl. Menschenfreundes. 1900; wyd. 2-ie 1906; Casus Conscientiae. 1902-1903, 2 tomy; wyd. 3-ie 1907, 8-o; Probabilismus vindicatus, 1906; Meditationes de preacipuis fidei nostrae mysteriis. 1908, 3 tomy. Nadto wydawał w świeżej szacie dawne arcydzieła literatury ascetycznej: J. Schneidera, Manuale sacerdotum. 1885-1905, wyd 10-16-go; Arviseneta, Memoriale vitae sacerdotalis. 1906: Bony kardla, De sacrificio missae. Blosiusa, Manuale vitae spiritualis. 1907. Por. Keiters, Katholischer Literaturkalender. 1910, 16 o, str. 255; Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8 o, s. 95).

X. J. N.

z Lehninu Herman, historycznie nie wyjaśniony autor proroctwa zw. Vaticinium lehninense. Miał on być cystersem żyjącym m. Zgorzelcem a Poczdamem w końcu XIII i pocz. XIV w. Zwią go prorokiem domu Hohenzollernów, gdyż przepowiada losy panujących

których wiele się ziściło. H. przepo-wiada zjednoczenie Niemiec, powrót zupełny. do katolicyzmu, czas upadku Hohenzollernów i t. p. Autor bezimienny pracy p. t. Herman v. Lehnin.. Prophet d. Hauses. Brandenburg, Frankf. i Lipsk 1808, twierdzi że znalazi manuskrypt przed 30 stu laty, który pochodził od dostojnogo pralata żyjącego za czasów W. elektora i Fryderyka I i kazal go przedrukować. No-sił on tytuł: Vaticinium B. F. Her-mani monachi quondam Lehninensis ordinis Cisterciensis, qui circa a. 1300 floruit et in monasterio Lehninensi vixit. Ex libro Mstpto., ex quo constat hoc vaticinium, jam ante annos 400 consignatum esse. Dotad między uczonymi toczy się spór zaró-wno co do autora, jak i co do dat historycznej strony i autentyczności tego proroctwa. Różni do różnych przenoszą je czasów bliższych lub dalszych. Są tacy którzy twierdzą, że w bibliotece królewskiej w Berlinie w wielkiej taje mnicy przechowuje się oryginał. Przypuszczenie takie niczem nie jest usprawiedliwione. Literatura o tym przed-miocie nagromadziła się olbrzymia, dotąd jednak żadnego stanowczego rezultatu nie osiagnieto. Znaczącem jest, że do czasów W. elektora wszystkie szczegóły przepowiedziane ziściły się najściślej, lecz i później wiele rzeczy nie mija się z rzeczywistościa, choć przyznać należy, iż odtąd proroctwa stają się wiecej la-koniczne i ogólnikowe. Ta okoliczność naprowadza wielu na mniemanie, że jeżeli podrobione one zostały, to nie póżniej jak za czasów W. elektora. (Por. J. A. Boosl, D. Wiessagungen d. Mönchs H. zu Lehnin. Augsb. 1848; Histor. polit. Btätter v. Philipps u. Görres, XVIII. str. 257; Heffler, Gesch. d. Klosters Lehnin, Brandenb. 1851; Tenze, Ueber d. Handschriften d. Vaticiniums w Naumana "Serapeum" 1853, Nr. 13. str. 197 i nst.; Sabell, Literatur d. sogen. Lehnischen Weissagung, Heilbrom, 1879).

(Ch.).

Lehodey Witalis dom., opat Cystersów reformowanych w Bricquebec, współczesny. autor książki Les voies de l'Oraison mentale. Paris 1908, 8-0, wyd. 2-ie, która zasłużyła sobie na portum eligendo. W r. 1670 L. zostaje

chwałę Ojca św. Piusa X. (Breve 13 dec. 1908).

Leib Kilian, polemista i kronikarz, ur 23 lutego 1471 r. w Ochsenfurt (Frankonia), um. 16 lipca 1553, jako przeor (od r. 1503) klasztoru w Rebd rf niedaleko Eichstätt. W rzeczach biblijnych uważany za powage przez Ecka i Cochleusa, występował i sam w kazaniach swoich przeciwko nowinkom. W r. 1530 przyjmował udział w odrzuceniu wyznania Augsburskiego, jak również przemawał za pokojem i zgodą na zgromadzeniu w Regensburgu 1546 r. Wielką wartość przedstawiają jego Annales (1502—23), jako przyczynek do historyi kultury XVI stulecia. Z polemicznych pism jego na uwagę zasługuje: De S. Scripturae dissonis translationibus. (Por. Herders, Conversationslexikon. V. 641).

X. A. Kw.

Leibnitz Gotfryd Wilhelm filozof, potomek polskiej protestanckiej rodziny Lubienieckich, ur. 6 lipca 1646 r. w Lipsku. W 15 roku życia oddał się studyom prawniczym na uniwersytecie lipskim, pracując równocześnie nad filozofią pod kierunkiem Jakóba Thomasiusa. W r. 1663 napisal rozprawę De principio individui, w której broni za-sad nominalizmu. W Jenie słuchał wykładów matematyki Erharda Weigela. W 1664 r. ukazuje się praca L-a, Specimen difficultatis in jure, w dwa lata później Ars combinatoria. Obrawszy powołanie prawnika, uzyskał w r. 1666 w Altdorfie doktorat praw po obronie rozprawy De casibus perple xis in jure. Dzięki znajomości z b. ministrem Boyneburgiem, poświęca się służbie dyplomacyi Mogunckiej. 1668 r. ogłasza rozprawę przeciw ateiz-Confessio naturae contra mowi: atheistas. W tymże czasie pracuje L. nad udoskonaleniem nauk prawnych i kodeksu, a jednocześnie jest czynny jako publicysta i dyplomata. W sprawie połączenia protestantów z katolikami pisze dla Boynenburga rozprawe, w której polemizuje z aryanami, głównie z Wiszowatym; przy wyjeździe Boynenburga z poselstwem do Polski, układa

go w Moguncyi. Z polecenia rządu udaje się w 1672 r. do Paryża i Londynu, gdzie zapoznał się z najwybitniejszymi uczonymi: z Aruauldem, Huygensem, Tschirnhausenem, z chemikiem Boyle'em, z matematykiem J. Collinsem. W przejeździe przez Holandyę odwiedził Spinoze, W 1672 r. przedstawił Ludwikowi XIV projekt podboju Egiptu, by odwrécié jego uwagę od sprawniemierkich. W Paryżu L. zajmuje się filozofią kartezyańską, a równocześnie wznowione studya matematyczne doprowadzają go do w r. 1676 do wynalezienia rachunku różniczkowego, o którym ogłosił dopiero w r. 1684 w "Acta eruditorum" artykul Nova methodus pro maximis et minimis. Po powrocie do kraju w r. 1676 wstapił w służbę domu hanowerskiego, jako bibliotekarz oraz historyograf domu książęcego. Odbył L. podróż do Rzymu. W Rzymie przyjmowano go bardzo uprzejmie. R. 1690 powrócił do Hanoweru, gdzie piórem swojem przyczynił się do wyniesienia domu hannowerskiego do godności elektorskiej. W 1685 napisal rozprawkę Petit discours metaphysibue w której daje wyraz swemu stanowisku filozoficznemu, że byt składa się z substancyj indywidualych, z których każda jest nrzeczywistnioną ideą Boga. Wydał następnie dzieła zbiorowe: Codex juris gentium diplomaticus, 1693 -1700; Accesiones historicae, 1693, Scriptores rerumBrunsvicensium, 1761 -11-, oraz pracował nad niedokończonem, znacznie później dopiero ogłoszonem dzielem: Annales Brunsvicenses. Łączyły La stosunki z domem panują-cym; był nauczycielem Zofii Karoliny, późniejszej królowej pruskiej, której meża Fryderyka I, skłonił do założenia Berlinie towarzystwa naukowego (1700), przekształconego w r. 1744 w Akademię Umiejętności, starał się L. o založenie akademii w Dreznie i Wiedniu, lecz bez skutku. W sprawie zjednoczenia kła protestanckiego z katolickim korespondował z hugenotem Pellisonem i wszedł w stosunki z Bossuetem, napisał w tym celu rozprawę: Systema theologicum. W 1697-1706 r. brał L. udział w rozprawach o połączeniu wyznania luterańskiego z reformowanym W tym czasie prowadził spór naukoma, nami istnieje związek według określone-

członkiem najwyższego sądu apelacyjne- z Locke'm, a krytykę filozofa angielskiego, który oparł wszelkie poznanie, na doświadczeniu, zawarł w dziele: Nouveaaux essais sur l'entendement humain, którego jednak nie wydał. Z powodu głoszonego przez Bayle'a rozdźwieku między religią a rozumem napisał L. na życzenie uczennicy swej królowej pruskiej dzielo: Essias de Théodicée sur la bonte de Dieu, la liberté de l'homme et l'origine du mal (1710). W r. 1711 widział się L. po raz pierwszy z Piotrem W., który był wielbicielem filozofa i zasięgal jego rady w sprawie popierania nauk w państwie rosyjskiem. W Wiedniu przebywal L. 1712-1714 i napisal dla ks. Eugeniusza Sabaudzkicgo po francusku wykład swej teorvi monad, wydany po śmierci autora: Monadologie, 1720.

L. umarl 14 listop. 1716. wzniesiono pomniki w Hanowerze i Lipsku w r. 1883. L. obrał drogę zgody i jedności w filozofii, usiłując harmonijnie stosować zasady szkoły Arystotelesowsko-chrześcijańskiej do nowych nabytków nauk przyrodniczych, wogóle był rzecznikiem zgodności między nauką i wiarą. Filozofia jego zawiera wiele pięknych rzeczy, ale z powodu wielkiej rozmaitości idei, dopiero przez zwolenników uł żoną została w pewien system. Pomimo to L. bardzo przyczynił się do powstrzymania szerzącego się podówczas w Niemczech grubego empiryzmu i materyalizmu, idacego od pisarzy angielskich i francuskich.

Treść filozofii L-a jest następująca: Zasadnicza myślą filozofi L-a jest pogodzenie mechanicznego tłumaczenia przyrody z teleologicznym. Uznając doniosłość mechanicznego pojmowania przyrody staral się wykazać celowość, panujaca we wszechświecie. Zwiazek mechaniczny zjawisk w przyrodzie nie wyłacza myśli o Opatrzności, która za pomocą związku owego urzeczywistnienia swe cele. Fizyka tedy opiera się na religii i metafizyce. Według L-a właściwa rzeczywistościa nie jest ruch, lecz sila, która go wywołuje. Ruch i spoczynek sa tylko odmiennemi postaciami sily. Na pytanie czem jest sila? odpowiada L. sila jest to w stanie obecnym, co w przyszłości umożliwia zmianę. Z tego wynika że między zmiennymi sta-

go prawa. To przypuszczenie nazywa dnego pewnego stanowiska, jakie we L. principium rationis sufficientis—za- wszechświecie zajmuje. Stąd w każdej sada racyi dostatecznej. Zasade zachowania sily, będącą podstawą praw przyrody, tłumaczy L. teleologicznie: gdyby siła przyczyny nie zachowała się w skutku, przyroda cofnęlaby się, stalaby się mniej doskonala, a to sprzeciwiałoby się mądrości Boskiej, Glębszej analizie poddaje L. pojęcie rozciągłości, które, podobnie jak ruchowi, zwolennicy Kartezyusza przypisują rzeczywistość bezwzględną, utożsamiając ją z substancyą. L. odpiera twierdzenie, jakoby rozciągłość była podstawowa własnościa bytu. Rozciągłość równa się złożoności, wła-ściwą zaś rzeczywistością mogą być tylko jej składniki. Gdyby nie istniały bezwzględnie prostę jednostki, nie byłoby nic rzeczywistego. Tylko takie niepodzielne jednostki mogą być substancyami. Wbrew twierdzeniu Spinozy, że substancya meże być tylko jedną, przyjmuje L. nieskończoną ilość substancyj. Każda substancya rozwija się z własnego popędu, jest indywidualną, odrębną, gdyż tylko osobniki moga istnieć. Te samodzielne składniki wszechświata nazywa L. monadami, naukę zaś o nich-monadologią. Osią filozofii L a jest jego nauka o monadach czyli prostych niezłożonych substancyach, z których każde ciało składa się. Monady nie są rozciągłe, jak atomy, lecz są jakby punkta metafizyczne w przeciwstawieniu do punktów materyalnych i matematycznych. Na pytanie czem właściwie są monady? odpowiada L. w liście do Arnaulda, iż "nic podobnego nie znajdujemy ani w kształcie, ani w ruchu, lecz jedynie w duszy lub formie substancyalnej. Dusza jest substancya niezłożoną, monadą, analogicznie zaś do niej winniśmy sobie wszystkie monady wyobrażać, przyjmując w nich coś pokrewnego naszym stanom duchowym. Ich zasadniczemi siłami duszy są poznanie i wola, tak podobnie wszelka czynna siła każdej monady sprowadza się do sily wyobrażenia (perceptio) i po adania (appetitus). Jako obdarzona percepcya każda monada może przedstawiać wszechświat, jako obdarzona porądaniem daży do przedstawienia wszechświata. Tym sposobem każda monada jedne mają mniej, drugie hardziej jesne odźwierciedla wszechświat, jedna z wię- i wyraźne percepcye. W jednych mo-kszą, druga z mniejszą jasnością, z je- nadach wyobrażenie to jest zupełnie cie-

wszechświat odbija się inaczej, i dlatego niemożliwem jest, aby we wszechświecie mogły być dwie zupełnie podobne mo-nady. Monada nie może powstać ani zniknąć siła natury; powstaje ona przez stworzenie, a byt swój kończy zniweczeniem-przeto poczatek i jej kopiec jest dzielem wszechmocy Bożej. Monada ja-ko stworzona, jest z natury swej zmienna t. j. może przechodzić od jednego rodzaju przedstawienia natury do drugiego. Zródło tej zmienności nie może sroczywać po za monadą, bo monady jako istoty niezłożone, nie mogą żad-nego wpływu fizycznego na siebie wywierać; pobudka do tej zmienności tkwi w samei monadzie, a mianowicie w jej sile pożądania, przez którą mona-da przechodzi od jednego przedstawienia wszechświata do drugiego. Wszystkie te zmiany w monadzie stanowią pewien ciagły łańcuch, tak iż każda zmiana następna ma swoją podstawę w poprzedniej, która służy tej ostatniej za dostateczną przyczynę do jej wywołania. Wszystkie przeto zmiany, jak w monadach tak i w ciałach, pochodzą samodzielnie, nic zzewnątrz przyjmować nie mogą "nie mają okien, przez któreby pierwiastki jakiekolwiek mogły w nie wchodzić lub z nich wychodzić." P. Bóg wszystkie monady tak zestawił, aby w każdej chwili działalność monady i połączona z ta działalnością odmiana odpowiadała jak najdokładniej dzialalności i odmianom wszystkich monad wszechświata. Bóg mógł to zdziałać, ponieważ w każdej monadzie mógł widzieć cały ciągły łańcuch przemian, połączonych między sobą ogniwami przy-czyny i skutku, i dla tego mógł cały łańcuch zmian jednej monady postawić w zgodzie z całym łańcuchem zmian we wszystkich powstałych monadach wszechświata. Na tem polega panująca między wszystkiemi monadami wszechświata harmonia naprzód ustanowion a (harmonia praestabilita). Wszystkie monady mają też same wyobrażenia (perceptiones), lecz tem się różnią, iż w niejednakowym stopniu wyobrażenia te appercepują czyli sobie uświadamiają;

mne - sa to monady nagie; w innych pomimo ich pozornej śmierci, senne, takiemi sa dusze roślinne; - w innych nieco wyraźniejsze są to dusze zwierzęce, inne wreszcie mają wyraźną świadomość i dla tego przedstawiają wyraźnie wszechświat, są to dusze ludzkie. Prócz tego są monady centralne i peryferyczne; monada centralna panująca ma się do pewnego zbioru monad, jako ich punkt środkowy, około którego grupują się inne monady podrzędne, stad peryferycznemi zwane.

Najwyższą monadą, wyobrażaj cą świat bezwzględnie jasno i wyraźnie jest Bóg.

Istota ciał nieorganicznych polega na samem tylko skupieniu nagich mozad, przeto rozciągłość ciała jest tylko feno. menalną. Agregat pojedynczych monad okazuje się zmysłom jako coś rozciągłego. Toż samo należy rozumieć o innych właściwościach ciała, jak nieprzenikli-. wość, ciężkość i t. d. Przestrzeń jest tylko porządkiem współczesnych zjawisk, czas zaś jest porządkiem nastepstw w zjawiskach. Nieorganiczna materya jest materya druga odnośnie do ciał organicznych, których istota polega na tem, że do jednej monady centralnej przyłącza się wiele monad nagich. Monada centralna jest substancyalnym węziem ciała, podtrzymują-cym je swoją obecnością — jest to entelechia — forma substancyalna — jego dusza. Istota organiczna jest realna jednościa. Połaczenie monady centralnej z odpowiedniem jej ciałem nie jest przygodne lecz istotne; żadna dusza nie może istnieć bez odpowiedniego jej ciała. Organiczne ciało, jako takie, istnieje tylko przez dusze i dusza może tylko istnieć ze swojem ciałem i w tem ciele. Rozumieć to należy o wszystkich duszach: roślinnych, zwierzęeych i ludzkich. Wszystkie monady przy stworzeniu świata razem były stworzone, bo tego wymagala naprzód ustanowiona harmonia, w jaką je Bóg ułożył. Ciała monad centralnych były w stanie in wolucy i - w stanie zarodkowym. Jak zaś wszystkie monady razem zostały stworzone, tak byt swój zakończą razem przy końcu wszechświata. W ciągu czasu żadna monada nie może być zniweczona, bo to naruszyłoby powszechną harmonię wszech-

tylko jest powrotem do stanu inwolucyi. Rodzenie się i umieranie we wszechświecie jest właściwie kolejnem rozwijaniem się i zwijaniem pierwotnych ciał monad, które zawsze odbywa się, gdy są zewnętrzne potemu warunki

fa cala teorya o tyle ma wyższość nad filozofia natury Kartezyusza, że wprowadza do tłumaczenia przyrody moment dynamiczny; ale uważana sama w sobie jest bledna, bo redukując do prostych sil istotę ciał, istotne własnosci ciał zazamienia w ulotne i złudne zjawiska.

Psychologia L-a jest zastosowaniem do duszy człowieczej ogólnych jego za-Dusza ludzka jest sad monadologii. najdoskonalszą ze wszystkich monad stworzonych. Zgodnie z całością swych zasad filozoficznych L. uczy, iż idee nasze wszystkie są wrodzone. Związek duszy z ciałem opiera się na pojęciu harmonii naprzód ustanowionej. i ciało zgadzają się z sobą, jak dwa zegary, które od poczatku wykonano z tak dokładną ścisłością, iż można liczyć na to, że będą zawsze zgodnie chodziły. Podobnie jak inne monady i, wraz z niemi, dusze ludzkie, były stworzone razem i to wespół z ciałami, bedacemi w stanie inwolucyi. Wszystkie znajdowały się w pierwszym człowieku. In lumbis Adae było całe jego potomstwo nietylko in potentia, ale w rzeczywistości; dusze tego potomstwa były w stanie ogłuszenia, ciała w stanie inwolucyi. W tym stanie pozostawały i w następnych generacyach, dopóki nie przyszedł na nie czas, zakreślony im przeznaczeniem Boiem, do rzeczywistego narodzenia. Do tego przejścia potrzebna jest pośrednicza działalność Boża. W śmierci ciało duszy ludzkiej wra ca znowu do pierwotnego stanu inwolucyi, dusza zachowuje swa świadomość i na tem polega jej nieśmiertelność. Pojęcie wolności woli ludzkiej normuje się pojęciem wolności Bożej. Jak Bóg chce zawsze tego tylko co najlepsze, tak i człowiek w postanowieniach swojej woli zawsze kieruje się tem, co mu rozum, jako najwyż-ze dobro przedstawia. Z dwóch tedy dóbr, z których rozum jedno uznaje za większe, drugie za mniejsze, wola może wybrać tylko świate. Muszą tedy monady centralne pierwsze; gdyby dobra były za zupelnie istnieć ciągle, wraz ze swojemi ciałami, równe uznane przez rozum, wola nie

mogłaby między niemi wybierać. W | czynnościach ludzkich zachodzi pewna konieczność moralna, ale ta nie znosi wolności, ponieważ wola ludzka ma metafizyczną możność pominięcia tego, co zechciała. Wolność jest taka własnością woli, że jej czyny, jakkolwiek zdeterminowane przez dobro wyższe, nie przestaje być przypadkowemi t. j nie ulegaja konieczności metatizycznej. O-1 statecznym celem człowieka jest szczeście wiekuiste w Bogu. Zadaniem nauki moralnej jest prowadzić do osiagnienia tego szczęścia. Ze względu na Boga i na nieśmiertelność wynika obowiazek cnoty. Bez widoku kary i nagrody w pozaświecie, niema prawdziwej moralności.

Cale stworenie jest wielkiem króleswem Bożem, które dzieli się za dziedzinę przyczyn ostatecznych czyli królestwo duchów i na dziedzine przyczyn działających, czyli królestwo natu-Pierwszem rządzi Bóg jako władca, drugiem zaś kieruje, jak mechanik machina. Pomiędzy obydwoma królestwa-

mi panuje armonia.

zdaniach sięgających W dziedzinę teologii pozytywnej L. co do stosunku rozumu do objawienia, stoi stanowisku katolickiem. Ponie. waż prawdy objawione i rozumowe maja swe źródło w rozumje Bożym. przeto między niemi nie zachodzi żadna sprzeczność. Tajemnice Chrystyanizmu nie moga być pojete, a zatem nie moga być a priori dowiedzione. Mogą być jednak wyjaśniane i od zarzutów rozumowych obronione. Są to prawdy przewyższające rozum ludzki, ale nie sprzeciwiające się rozumowi. Grzech pierworodny objaśnia L., że wszystkie dusze były i n lumbis Adae przeto grzechem były w nim skażone i tak skażone przychodza na świat. Naukę Odkupienia łączy L. ze swoim optymizmem, że wola Boża wybierać musi do stworzenia świat najlepszy i najdoskonalszy, bo z nieskończona dobrocią i mądrością nie zgadzałoby się stworzenie świata mniejdoskonałego. Mniejdoskonałe światy sa możliwe metafizycznie, ale moralnie niemożliwe

Wcielenie Syna Bożego i dzieło Odkupienia są istotnym momentem najlepszego i najdoskonalszego świata. Syn 1664; De casibus perplexis in jure Boży koniecznie musiał przyjąć naturę 1666; Ratio corporis juris reconcin-

ludzką i zostać człowiekiem i ostatecznym powodem, dla którego Bóg istniejacy świat wybrał do stworzenia, był właśnie Chrystus i przezeń dokonane dzieło. Z optymizmu swego L. wywodzi predestynacyę. Opiera się ona na wyborze tego porządku, jaki jest właściwy najlepszemu światu. Gdy Bóg wybierał ten porządek, wybrał On zarazem tych wszystkich, o których wiedział, że w tym porządku zbawienie swoje sprawować będą; przeciwnie zaś odrzucił tych, o których wiedział naprzód, że w tym porządku wytrwają w złości. Tradycye Kla katolickiego L. ceni wysoko i upewnia, że nawet umiarkowańsi protestanci uznają tradycyę apostolską. Dla tego L. uznaje nieo-mylność Kła katolickiego i poddaje się powadze soborów powszechnych, przyznaje też, aby sama wiara beż uczynków zbawiać mogla. Papieża uważa za namiestnika Bożego, a hierarchia Kła katolickiego jest dlań rzeczą prawa bożego. Na podstawie swojej filozofii natury i prawa opiera L. swój ideał powszechnej rzeczypospolitej ludów chrześciańskich, w połączeniu z powszechnym Klem chrześcijańskim, pod dwiema najwyższemi władzami: pża i cesarza. L. głosił, że można być w wewnętrznej jedności z Kłem, choć się z nim nie jest w jedności zewnętrznej. Chciał się połączyć z Kłem, ale ze swemi zastrzeżeniami, nie na podstawie wiary, ale podmiotowej miłości. Za katolicyzmem L-a przemawiać się zdaje jego Systema theologiae, choć są dowody, które osłabiają znaczenie tego świadectwa. korespondencyi i ze zdań tu i owdzie w pismach L-a napotykanych, można wnosić, że choć zbliżał się bardzo ku Klowi, do Kla jednak nie wszedl, a zajmując chwiejne względem Kla katolickiego stanowisko, nie mógł on prowadzić pomyślnie myśli połączenia Protestantów z Klem. Szukał on jedności i harmonii szczerze, ale nie znalazł jej za życia, przynajmniej dla siebie, bo nie szukał jej przez Tego, który jedyną jest prawdą, drogą i życiem.

L. niejedną na polu umiejętnego badania prawa polożył zasługę. W 18 r. życia ogłosił: Quaestiones philosophicae amoeniores ex jure collectae

nandi 1670. R. 1711 na prosbe Pio- Esprit du Leibnitianisme, ib. 1816; tra W. ułożył memoryał o naprawie Sigward, Die L'sche Lehre von der sztuki i nauki w Rosyi, jak zreorgani-zować sądownictwo i wprowadzić do kraju poczucie prawa na miejsce samowoli. Filozoficzne poglady L a na prawo wypowiedziane zostały w Observationes de principio juris w Monita ad Pufendorfii principia i w niedawno przez Mollata ogłoszonej Meditation sur la notion commune de la justice; De principio individui. L. jako matematyk wynalazi, mezależnie od Newtona, rachunek różniczkowy i calkowy. Pierwszemi jego pracami byly: Ars combinatoria, 1668; Notitia opticae promotae 1671; Charac-teristica geometrica; De geometria recondita et analysi ingivisibilium atque infinitorum. 1686. Z ogłoszonej przez Dicksteina korrespondencyi L a z Kochańskim (Roz. Ak. Um. XXXIII Pr. mat-fiz. XI-XI1) widzimy, że nową metode L. stosował do poszukiwania logarytmów, do wszelkich zagadnień z

geometryi, fizyki i mechaniki.

Pierwsze wydanie dzieł L-a sporządzi-li R. E. Raspe, Amsterdam i Lipsk 1765; Dutens, Genewa 1768, 6 t. Zbiorowe wydanie wszystkich dziel rozpoczeli Pertz: pierwsza serya: Historische Schriften, Hannover 1843-7 4 t.: druga Briefwechsel mit Arnauld u. dem Landgrafen Ernst v. Hessen-Rheintrzecia: Mathematische fels 1864; Schriften, Berlin i Halla 1849-62, 7 t. i od r. 1862-Klopp (Han. do r. 1885, 13 t.). Dzieła filozoficzne wydali: J. E. Erdmann, Berlin 1840 2 t., Janet, St. Cloud 1866, 2 t.; Gerhardt Berlin 1875-91, 7 t.; Guhrauer, Deut-sche Schriften, Berlin 1933-40, 2 t.; Lettres et opuscules inedits de L. par Foucher de Careil, 1850-75; Acta eruditorum Lipsiensium; Miscellanea Berolinensia; Journal des Savants. (Por. Gustaw Schilling, L. als Denker Lpz. 1846; Biografie L-a przez Fontenelle'a, Parys 1716; Bailly 1769; Köstnera, Altenb, 1769; Hissmanna Münst, 1882; Kahle'go Berl, 1839; Guhrauer'a, Berlin 1842; Mackie, Boston 1845; E. F. Vogel'a Lpz. 1846; L. Feuerbach, Darstellung Entwick. u. Kritik der L. Philosophie. Lpz. 1737, 2 t.: Ploucquet, Primaria monado

praestab. Harmonie Tüb, 1822; Adolf Helterich, Spinoza u. L. od. das Wesen des Idealismus et Realismus, Hamb. 1846; Rob. Zimmerman, L. u. Herbart, Wien 1849; Kuno Fischer, Gesch. der neueren Philos. II t. Heidelb. 1865; Nourisson, La philosophie de L.. Paris, 1860; Bonifas, Etude sur la théodicée de L., ib. 1863; Victor Cousin, L. Descartes et Spinoza, ib. 1863: A. Pichler, Die Theologie des L. Münch. 1869; F. Krchner, G. W., L. Sein Leben u. Denken, Köthen, 1877; Edm. Pfleiderer G. W., L. als Patriot, Staatsmann u. Bildungsträ-ger. Ein Lechtpunkt aus Deutschlands trübster Zeit für die Gegenwart dargestelt, 1870 J. A. Emery, Exposition de la doctrine de L. sur la religion, Paris, 1819; Schulze, Ueber die Entdeckung das L. ein Katholik gewesen sei, Götting, 1827; B rtereau, Le consideré comme historien de la Philosophie, Paris, 1843; D. Nolen, Quid; L., Aristoteli debuerit, Paris, 1875. La critique dy Kant et la metaphysique de L. ib. 1876; Merz, L., London, 1884; Wendt, L. 1886; Stein, L. u. Spinoza, 1890; Dillmann, 1891; Nostitz - Rieneck, L. u. die Scholastik ("Philos. Jahrb."), 1894; Strümteld, 1896; Fischer, L. 1902; Breig, 1901; Couturat, Par. 1901 i 1903; Cassirer, L'System in s. wissensch. Grundlagen, 1902; Windelband, In Kultur der Gegenwart. Allg. Gesch. d. Philosophie, Heidelberg, 1908. Co do pochodzenia L-a z rodziny polskiej Lubienieckich: por. "Kuryer Warszawski" Nr. 309, 312, 313 r. 1884; "Wiek" Nr. 262 r. 1884; Korrespondencya z Kochańskim w "Przewodnik, filoz." 1898). Ks. St. G.

Leidrad arbp. Lyonu, jeden z najznakomitszych bpów za Karola W. ur. w Noricum, był bibliotekarzem na dworze Karola W. i przez niego 798 wyniesiony na stol cę Lugduńską. Cesarz w r. 799 wysłał go do frankońskich prowincyj, wraz z bpem Nefriedem z Narbony i opatem Benedyktem Aniane ukrócenia blędów Adopcyonizmu (ob.), następstwem czego było wyrzeczenie się logiae capita, Berlin 1745; Ancillon- przez Feliksa z Urgelu falszywej nau-

ki. Również udała mu się powtórna misya w r. 800, kiedy nawrócił 2,000 Adopevan. Byl to pasterz wielkiel gorliwości, o czem świadczy jego list do Karola W. Po śmierci cesarza złożył L. godność arbpią i osiadł w klasztorze ś. Medarda, gdz e † niewiadomo kiedy. Mabillon (w Vet. "Analectis" podaje jego wyborna, na rozkaz Karola W. napisaną rozprawę o chrzeje sw. Zbiór jego pism znajduje się u Migne'a PP. lat. XC:X, str. 853 i nst. (Por. Mabillon Annales II, passim; Hist. ltter, de la France, t. IV, str. 433 i nst.; Bähr, Gesch. d. rom. Litter. im Karoling, Zeitalter, Karlsruh, 1840, str. 361).

Leimbach Karol Aleksander, dr. teologii, profesor teologii w Fuldzie, ur. w r. 1868 w Geisa. Zajmuje się przeważnie egzegezą St. Test. Napisał: Untersuchungen über die verschiedenen Moralsysteme. 1894; Durch Untersuchungen über die verschiedenen Moralsysteme. terägypten u. das hl. Land. 1905: Bibl. Volksbücher: I, II u. VII Htt Isaias. 1907; III u IV Hft, Die klei-nen Propheten. 1907-08; V u. VI Htt. Die Psalmen. 1908-09; Messian. Weissagungen. 1908, i inne. Keiters, Katholischer Literaturkalender. 1910, str. 263).

Leisentrit z Julisbergu, Jan dziekan kapituły w Budziszynie w Luzacyi, ur. 1527 w Olomuńcu, gdzie również jak w Krakowie pobierał nauki. Po krótkim pobycie w Wiedniu, jako przewodnik inst. cesarsk, chłopców szlachty, poświęcił się studyom teologicznym i przyjął święcenia. Już w r. 1549 został kanonikiem kolegiaty ś. Piotra w Budziszynie, a w 10 lat później dziekanem kapituly tejże kolegiaty. W tym czasie odpadł od kła Jan IX z Haugwitz bp Miszni, przez co i cała Luzacya katolicka pozbawioną została pasterza. Wobec tego cesarz Ferdynand I w porozumieniu z pżem mianował L-a administra orem bpim (administrator episcopalis). Godność ta, wraz z prawami bpiemi została połączona z urzędem dziekana kapituly kolegiaty ś. Piotra w Budziszynie. L. w zupełności odpowiadal xadaniom, jakie miał spełnić. Niektórzy krótkowidzący historycy posądza-ją go o zbytnią wyrozumiałość dla protestantów, którzy w Luzacyi na onczas sentritii a Julisberg, Budiss. 1586). (Ch.).

byli już w znacznej większości; tymczasem L. był tylko łagodnym i powściagliwym, przez co wielu chwiejnych od odstępstwa powstrzymał i znaczna liczbe protestantów nawrócił. Sam z drogi prawowiernej nigdy na krok jeden nie zeszedł. Wystapił on do pża Piusa V z prośba o pozwolenie odprawiania mszy s. w języku niemieckim, stwierdzając, że właśnie język ojczy-ty stanowi siłę atrakcyjną protestantyzmu. Pż jednak odmówił. Posądzają go o niezbyt dobre stosunki z Rzymem, przeciwko czemu świadczy nadany mu przez pża tytuł, protonotaryusza aplskiego, a przez cesarza Comes palatinus. L + 25 listop. 1586 r. w Budziszynie.

L. zasłynał też jako pisarz klny. Z prac jego wymienić należy: Christianae adeoque piae praecationes etc Budiss. 1555; Via recta bona et antiqua etc., tže 1559; Commendatio et doctrina Marthini Lutheri etc. 1560. W tem piśmie ostro występuje pko Lutrowi i nazywa go "errorum infinitorum signiferum, Eccl. cathol. desertorem, coecum Andabatam" itd. Świadczy to wymownie, jak L. dalekim był od schłebiania protestantom. Forma germanico idiomate baptisandi infantes etc. Budiss, 1564. Jest to pierwszy rytuał w jezyku niemieckim całkowicie ułożony, jak również w 4 lata później wydany Forma Vernacula lingua co-pulandi desponsatos et proclamatos, Budiss, 1568. Najwięcej jednak zastynal L przez wydanie wielkiego katolicpóźniejsze śpiewnika. Wszystkie śpiewniki, aż do ostatnich czerpia z niego. Zawiera on 199 pieśni niemieckich i 22 łacińskich. Znaczna część pierw-szych wyszła z pod pióra Protestantów, ale L. wybrał te tylko, które w niczem nie sprzeciwiały się wierze katolickiej, inne sam układał czerpiąc tematy z pism Ojców Kła i Pisma św. Wresz-cie ostatecznem jego dzielem był wyklad nauki katolickiej p. t. Constitutio veteris apostolicae et orthodoxae ecclesiae omnibus et singulis... Rectoribus... demandata, Budiss, 1572, który przeznaczył nie tylko dla katolików, ale dla protestantów. (Por. Pelzel, Abbildungen, böhmisch, u. mährischer Gelehrten, IV, Prag, 1782; r, uproRGtur, Oratio funebris in obitum, J. Lei-

## Leitmeritz ob. Litomierzyce.

Leitner Marcin, dr. teologii i prawa kanonicznego, profesor liceum w Passawie, ur. w r. 1862 w Bodenwöhr, wyśw. na kaplana w r. 1887, wydał: Santis, Praelectiones juris canonici. 1886, 5 t. i indeks; wyd. 4-te 19/3-5; Kath. Eherecht. 1902; Die Verlobungs-und Eheschliessgsform nach den Dekreten "Ne temere" u. "Provida". 1908, wyd. 1-5; De Curia Romana. 1909. (Por. Keiters, Kathol. Literaturkalender. 1910, s. 254).

Leitpold Jan, teolog i egiptolog, ur. wr. 1880 w Dreznie, wr. 1905 został prywatnym docentem teologii w Lipsku, 1906 w Halli, od 1909 r. jest zwyczajnym profesorem teologii w Kielu. Głęboki znawca języka koptyckiego i współpracownik wydawn. "Corpus scriptorum Christ. orientalium". Napisał; Schenute v. Atripe u. die Entstehung des nationägypt. Christentums. 1903; Did/mus der Binde v. Alexandria. 1905; Gesch. des neutest. Kanons. 1907 i nast., 2 tomy; Gesch. der Kopt. Liter. 1907. (Por Herders Konversation-Lexikon. Ergänzung:—Band. 1910, k. 929).

## Le Jay Gabryel Klaudyusz, ob. Jay.

Lejay Paweł ks., profesor Instytutu katolickiego w Paryżu, studyował filologię łacińską i przedstawiał wiele memoryałów na różne kongresy naukowe. Napisał m. i. Inscriptions antiques de la Côte-d' Or. Paris 1890, 8-o.

Lejeune -- I) Jan ks. oratoryanin, zw. "ociemniałym ojcem", ur. w r. 1592 w Poligny w Boulogne, bedac już kano nikiem wstąpił do Oratoryum, w 35 r. życia utracił wzrok, mimo to przez nastepnych lat 30 pracował niezmordowanie na misyach, głosząc słowo Boże z wielkim skutkiem; † w r. 1672 w Limoges w opinii świątobliwości. Dla gorliwości i wysokich cnót nazywano go drugim św. Franciszkiem Salezym. Zostawił liczne zbiory kazań: Le Missionnaire de l' Oratoire ou Sermons pour les Avents, Carêmes, fêtes de l'année etc. Najlepsze wydanie, Toul, 1668, w 12 tomach. Panegyriques du Tres-Saint Sacrement; de la Tres-Sainte Vierge i t. d. (Por. Schäfler, Handlex. der kath. Theol. t. II, str. 748; Pelezar,

Zarys dziejów kazn. Kraków 1900, t. III. str. 156). — 2) P. ks., współczesny, kanonik honorowy w Reims, proboszcz i archiprezbyter w Charleville, napisal wiele ascetycznych dzieł, zwłaszcza o Komunii św., w którym to przedmiocie stal się powagą ascetyczną. Cenniejsze dziela ks. L. są: L' Oraison rendu facile. Paris, 12-o; La journée du prêtre et du religieux. Tamze, 12-o; La devotion au Sacr-Coeur. Le Dogme; La Pratique, Tamže. 1902, 12-o; Catechisme de la devotion au Sacré-Coeur. Tamże, 32-o; Vers la vie eucharistique. Tamze, 32-o; Le Sacré-Coeur et la Vie chretienne. Tamie, 32-0; La. Confession et la Communion des Religieuses. Tamze, 12-0; Manuel pour la Confession et la Communion. Tamze, 32 o; La France et le Sacré-Coeur. Tamże, 8-o, przejrzane przez ks. L.; Manuel de la Théologie mystique. Paris 1897, 12-0; La pratique de la sainte Communion. Tambe 1901, 16-0; Avant et après la Communion. Tamie 1902, 12-o, i inne.

X. J. N.

Lejowa Emilia, literatka, znakomita pisarka dla lu iu i młodziezy, ur. w r. 1839 w Warszawie, kształciła się w Instytucie żeńskim Maryi Józefiny w Dreznie. Wszystkie pisma L. cechuje szlachetna dażność umoralnienia, miłość Boga i enoty. Pisywala naprzód do "Czytelni Niedzielnej" i "Kmiotka", później w większych tygodnikach i pismach dla młodzieży. Z pism L. wymieniamy: Wieczory zimowe. 1863; Nowa kolenda dla dzieci. 1867; Tymoteusz i Filemon. 1869; Posiew cnoty. 1869; Z miasta i ze wsi. 1870; Czcij ojca twego i matkę twoją. 1899; Chrzest na Matka. 1900, i w. in. Wydała też książkę do nabożeństwa p. t. Chwalcie Boga 1866, która doczekala się 5 wydań; ostatnie w Warszawie 1896. S. Orgelbranda, Enc. powsz. 1901, t. IX. str. 220).

Lekoye w brewiarzu są dwojakie: jedne admawiają się w jutrzni, inne zwane krótkiemi w Primie i Komplecie. Lekcye kończą się słowami "Tu autem Domine miserere nobis", na co odpowiada się: Deo gratias. Tylko lekcye trzech ostatnich dni W. Tygodnia i lekcye w officium za umarłych nie mają tego za-

kończenia, z wyjątkiem lekcyi I Nokturnu w trzech dniach W. Tygodnia, które się kończą słowami: "Jerusalem, Jerusalem, convertere ad Dominum Deum tuum". Niektóre officya mają 9 lekcyj po 3 w każdym nokturnie, a niektóre tylko trzy. Przepisy odnośnie do lekcyj I nokturnu officyum 9-cio lekcyjnego. W części okresowej brewiarza znajduje się prawie cale Pismo św. rozłożone na caly rok, od I Niedzieli Adwentu aż do końca roku kościelnego. Obok tak rozłożonego Pisma św. na wszystkie prawie lekcye I nokturnu w roku, części brewia-rza: sanktorał i komunał podają takie L-e zwłaszcza dla I nokturnu, więcj zgodne z duchem obchodzonej uroczystości. Ztad w jednym dniu wypadają nieraz lekcye z części okresowej brewiarza, wła-sne lub z komunału. W takim razie należy uwagę zwrócić na rubrykę obchodzonej uroczystości, czy ona zaleca odmawiać lekcye z części okresowej t. j. de Scriptura occurente, czy też podaje własne lub z komunalu. Ogólna zasada odnośnie do lekcyj I nokturnu jest, aby byly de Scriptura occurente tylko: 1) w officyach rytu zdwojonego I i II klasy. oraz wyższego; 2) w officyach rytu zdwojonego zwykłego, które mają własne po lekcyach responsoria; 3) w officyach, w których rubryka wyraźnie zaleca lekcye własne lub z komunału 4) w officyach o 9-ciu lekcyach, przypadających w ferye wielkiego postu, w suche dni, w poniedziałek dni krzyżowych i wigilie, należy odmawiać L-e nie de Scriptura occur, ale z części brawiarza de Sanctis albo z Komunalu. Le I nokturnu de Scriptura occurr., gdy nie mogą być mówione tego dnia w którym wypadają, zupelnie opuszczają się. Wyjątek stanowią lekcye, które zawierają początek Ksiąg św., i tych nie można opuszczać, ale należy je przenieść.

Początkiem Księgi sw. zowie się nietylko początek pierwszej Księgi św. lub początek pierwszego listu, jeżeli jest ich kilka, ale początek każdej z kolei księgi lub każdego z kolei listu (S. K. Obrz. d. 23 maja 1835 r.). Tenże sam przywilej przenoszenia lekcyj okresowych mają lekcye 60-cy, 50-cy, 2-cj, 3-cj i 4-cj niedzieli postu (S. K. Obrz. d. 13 styczn. 1877). Nie mają tego przywileju: 1) listy sw. Pawła, które, gdy nadejdzie 70-ca zupelnie opuszczają się; 2)

Księgi królewskie, które, gdy nadejdzie Niedziela I sierpnia, opuszczają sie i 3) jeżeli o niedzieli antycypowanej officyum będzie odmawiane np. w piątek poprzedzający, to od piątku bedą odmawiane lekcye po tej niedzieli przypadające, a piątkowe i sobotnie lekcye opuszczają sią. Reguly przenoszenia początków Ksiąg śś. sa następujące: 1) początek Księg śś. nigdy poza swój tydzień nie przenosi się, ani też nie umieszcza się w niedziele; można go tylko odmawiać od poniedzialku do soboty włącznie; 2) jeżeli począ-tek Księgi św. wypada w niedzielę i nie może być wtedy odmówiony, to go przenosi się na pierwszy dzień następny, nie posiadajacy własnej lekcyi lub homilii. 3) gdy początek Księgi św. powinien być odmawiany w jednym z dni tygodnia, a zajdzie ku temu przeszkoda, to początek ten należy przenieść na dzień następny, a gdyby ten miał swój własny początek Księgi św., to tamten początek przenosi sie na dzień poprzedzający, a gdyby i poprzedzający dzień miał swój początek księgi, to w takim razie początek ów umieszczony zostanie w dniu owym następnym, mającym już swój początek Księgi, tak iż w owym dniu następnym będa odmawiane dwa początki Ksiąg. Gdyby wszakże ten dzień następny zajęty był przez lekcye własne lub homilię, wówczas ów początek Księgi będzie umieszczony w dniu poprzedzającym, choć ten już ma swój początek Księgi, tak iż w owym dniu będą odmawiane dwa początki Ksiąg śś. Gdyby i dzień następny i poprzedzający zajęte były przez lekcye właściwe lub homilię, wowczas ów poczatek bedzie umieszczony w pierwszym dniu nieprzeszkodzonym podobnie; gdyby zaś takiego dnia następnego nie było, to ów początek będzie umieszczony w pierwszym dniu poprzedzającym nie przeszkodzonym podobnie; 4) gdyby wszystkie dni w ciągu tygodnia nie dopuszczaly początku Księgi sw., to w takim razie umieszczony bedzie w ciągu tygodnia w tem officyum, które jest najniższem pod względem rytu, dostojności i uroczystości (S. K. Obrz. d. 11 marca 1871 r.); gdvby zaś wszystkie officya z tygodnia byly sobie równe, to wówczas początek Księgi należy tego dnia odmawiać, którego przypadł, 5) nigdy nie można w jednym dniu więcej niż 3 początki Ksiąg odmawiać.

Przeniesione lekcye układa się w ten sposób: 1) początek Ksiegi św. przeniesiony na dzień, nie mający takiego poczatku, odmawia się wraz z 3 lekcyami. Lekcye zaś tego dnia przypadające albo opuszczają się, albo łączą się z owemi lekcyamı przeniesionemi i w takim razie możnaby odmówić w I lekcyi trzy przeniesione wraz z początkiem, w 2 dwie pierwsze lekcye z dnia, w 3-ej jedną lekcyę z dnia. 2) gdy zaś wskutek przeniesienia, w jednym dniu przypadna dwa początki, to w 1-ej lekcyi bierze się pierwszą lekcyę z pierwszego początku, w 2-ej pierwszą lekcyę z drugiego początku, w 3-ej drugą lekcyę z drugiego początku. Gdyby kto chciał wszystkie 6 lekcyj odmówić, to należy trzymać się porządku powyżej wskazanego. 3) gdyby w jednym dniu wskutek przdniesienia przypadły aż 3 początki Ksiag śś., to pierwsze lekcye owych trzech początków, będą 3 lekcyami tego nokturnu. Gdyby kto chciał odmawiać wszystkie 9 lekcyj, to każda będzie składała się z trzech, w myśl przepisu przez pierwsza regułę podanego. 4) w jednej lekcyi nie można łączyć nigdy dwóch poczatków Ksiąg śś.

Gdy lekcye należy odmawiać z ko-munalu, a rubryka nie wskazuje wyraźnie, które należy wybrać, to należy te lekcye wybrać, które: 1) odpowiadają lekcyom III nokturnu tejże uroczystości, 2) gdy lekcye III nokturnu nie sa brane z komunalu, należy zwrócić uwage na modlitwe; jeżeli modlitwa bedzie z komunału pierwsza z rzędu, to i lekcye należy odmawiać pierwsze z po-rządku (Ś. K. O. d. 11 wrześn. 1841), 3) gdy zaś i modlitwa nie będzie odmawiana z komunalu, to lekcye można albo pierwsze albo drugie odmawiać, które odpowiadaja lepiej odmawianemu officium. Doktorzy Kła łac. mają zwykle lekcye z komunalu Doktorów; doktorzy Kła greckiego mają zwykle lekcye de Scriptura. Officyum o 9-ciu lekcyach w II nokturnie ma 3 lekcye zwykle własne; gdyby własnych nie miało, należy je wziąść z komunalu. Gdyby tylko jedna była własna, to ona będzie w nokturnie pierwsza, a druga i trzecia będą pierwsza i druga z komunalu. Gdyby officyum miało 2 własne lekcye, to będą one stanowiły 1 i 2 lekcye nokturnu, a trzecia bedzie

sne można było odmawiać, muszą być aprobo «anemi. Lekcye zatwierdzone przez Ś. K. Obrz. dla jednego kraju, nie mogą być odmawiane w innym, bez stosownego zezwolenia. W braku własnych, biora się lekcye z komunalu, odpowiadające officyum. Officyum o 9-ciu lekcyach ma w III nokturnie trzy lekcye homilijne zwykle własne, w braku własnych z komunalu zgodne z ewangelią we Mszy św. czytaną. Nadto z powodu okurrencyi officyów nieraz 9 lekcya jest z tego officyum, o którem jest komemoracya. Dziesiata lekcya może być dwojaka: albo homilia z urywkiem ewangelii albo o Świętym. 9 lekcya homilijna z pierwszej lekcyi homilii (možna także trzy lekcye w jedna połączyć) bierze się z officyów niedzielnych, feryalnych i wigilijnych. Nie odmawia się jednak, gdy jej ewangelia jest ta sama, co ewangelia obchodzonej uroczystości i gdy ferye nie mają snej ewangelii, jak np. ferye adwentowe, oraz piątek po oktawie Wniebowstapienia 9 lekcya o Świętym składa się z tylu lekcyj, z ilu składa się opis życia Świętego, więc albo z 3-ch albo z 2-ch. albo z jednej. Lescye te, aby mogły służyć za 9 lekcyę, muszą być historycznemi i własnemi, a nie z komunalu. Lekcye te nie mówią się: 1) w niedzielnem officyum, posiadającem dziewiąte responsorium 2) gdy jednocześnie wypadnie 9 lekcya homilijna 3) w officyach o 3 lekeyach i 4) w officyach oktawalnych Bożego Ciala, 9 lekcya, którą w officyum zastąpila inna dziewiata, albo opuszcza się albo dolacza sie do 8-ej. To ostatnie ma mie sce z obowiązku, gdy lekcya jest albo historyczna, albo zawiera szczególna pochwałę świętego, jak np. o 7 braciach z 10 lipca, o św. Nereuszu i Achilleuszu z 12 maja. Zresztą to połączenie 9-ej lekcyi z 8-ma jest pozostawionem do we-li. Gdyby jakie officyum nie miało 9-ej lekcyj, czy to z powodu przeniesienia na inny dzień, czy z powodu wynicsienia do wyższego rytu, to lekcye 9-a należy wziąść z komunału. Jeżeli zaś me moźna dobrać 9-ej lekcyi z komunału, to należy lekcyę ósma podzi lić na dwie, albo lekcye śiódma i ósma na trzy.

a druga i trzecia będą pierwsza i druga z komunału. Gdyby officyum miało 2 jest fer, alne, mówią się trzy lekcye de własne lekcye, to będą one stanowiły 1 i 2 lekcye nokturnu, a trzecia będzie jest gaś officyum jest o Świętym, mapierwsza z komunału. Aby lekcye wła-

Scriptura (jedna albo trzy razem połaczone), druga zaś i trzecia o Świętym. Jeżeli zaś to officium ma tylko jedną lekcyę, czy to własną, czy z komunalu, to
pi-rwsza i druga będą de Scriptura, trzecia zaś o Świętym (Por. Ks. A. Nowowiejski, Cerem niał Parafialny, Warszawa, 1895 l. I; Herdt, S. Liturgiae
Praxis. Lovanii 1903. vol. 2, pag. 442;
Franciscus Stella, Institutiones Liturgicae. Roma 1895; Pi-tro Piacenza, Expositio Rubr-carum Breviarii Romani, Roma 1910).

X. S. G.

Lekoye we Mszale. Lekcya albo z greck, epistola, ponieważ zawiera polecenie spełnienia tego, co się czyta. L. tak się zowie we Mszy św., czytany lub śpiewany po kolekcie wyjatek z Pisma św.; najcześciej z listów św. Pawła lub Dziejów Apost., skad niekiedy nazywano Apostolus. Nawet perykope Ewangelii św. czytana we Mszy św. lekcya nazywano. L. jest zabytkiem zwyczaju żydowskiego, którzy święta swoje czytaniem ksiąg Mojżeszowych albo Prorockich roz-poczynali (Łuk. IV. 16). Tak też było od początku i w Kle św., o czem mamy wzmianki w Dziejach Apost. (XIV, 15), w list. św. P. wła (Kolos. IV, 16; I Tessal. V, 27), Ś. Justyn (Apol. 1 n 67). Po kolekce czytano donośnym głosem wyjątek z Pisma św. i tłumaczono ludowi, a lud siedząc (I Kor. XIV, 30) tego czytania i objaśnienia słuchał i dla tego teraz nawet śpiewana lekcya zowie się czytaniem, a kiedy się ją spiewa, kler siedząc słucha. Wybór i długość czytania zależał od okoliczności i czasu Zwykle z porządku czytano księgę jaka od p)czatku do końca urywkami i tłumaczono, a gdy przypadło jakie wieksze święto, ten porządek przerywano, biorąc do tłumaczenia miejsca odpowiedniejsze do świat (Por. S. Aug. Tract 9 in E-pist 10ann.) Tak na Wielkanoc czytano ustępy o Zmartwychwstaniu Pańskiem (S. Aug. Serm. 139. 140, 148 194); pomiedzy Wielkanora a Zielonemi Swiatkami - Dzieje Apost. (S. Aug. Tract. 6 in Ioan., Św. Chryzost. Hom. 63, 66); Księgę Rodzaju czytano w poście, a Hijoba w W. Tygodniu i t. d.

Dziś tylko u Greków czyta się Ewangelię kolejno, tak że w ciągu roku cała jest przeczytana; ztad u nich nazwy niedziel 1,

kasza i t. p. Łacinnicy, stosownie do Mszy, z różnych miejsc mają perykopy. W medziele i święta zwykle z N. Testam, w dni feryalne ze Starego. W środy dni suchych czyta sie po 2 lekcyej a w soboty po kilka, dobieranych z powodu święceń. W liturgii mozarabskiej są trzy lekcye; we wschodnich obrządkach bywa ich cztery i pięć (Renauld, Coll. orient. lit. t. II. p. 68) łącznie z Ewangelia. Rozk ad tych wstepów przypisuja sw. Hieronimowi. (Por. Microlog. c. 25) i aprobacie pża Damazego. Z dawnych mszałów widać, że epistoly i e-wangelij śpiewanych celebrans nie czytał, tylko sluchał (Romsée, Praxis celebr. miss. Mechlin 1854 l. I p. 262) dopiero Mszał rzymski aprobowany przez Piusa V z r. 1570 zaleca, że epistole i ewangelię, śpiewane przez asystujących, cele-brans czyta. We M-zach śpiewanych bez asysty, kleryk lektor w komży, na zwyklem miejscu, może śpiewać epistole (Rit. celebr. mis. lit. VI) jeżeli go niema, to sam kaplan piewa, lub w czytanych mszach św. czyta. U Greków zawsze lektor (Goar, fol. 428) w innych obreadkach wschodnich dyakon, u Syryjczyków kaplan (Renaud I. c. p. 68).

Mieiscem, gdzie czytano te lekcye była ambona; na wyższych stopniach czytano ewangielie, niżej epistole (Ordo Rom. II). Dziś epistoła czyta się lub śpiewa przez celebransa po stronie lewej oltarza, skąd i nazwa cornu epistolae. Subdyakon lub lektor glosi ja po tejže stronie presbyterium na posadzce, twarzą do oltarza zwrócony. Po intytulacyi, skąd ta lekcya wzięta, następuje epistoła. Przed ewangelia bywały i są różne inwitacye. We Mszy uroczystej papieskiej głosi się L. po lacinie i po grecku, dla wyrażenia jedności Kła katolickiego, pomimo różności języków w obrzędach. Praktykowalo sie to niegdyś i w innych kłach w świeta uroczyste (Ordo Rom. XII; Anselm Havelb., dial. III c. 16). Przy koronacyi Aleksandra V Pia spiewano ewangelie po łac., po grecku i po hebrajsku (Conc. Pisan. 1409 a. sess. 18). Dziś tylko w niedziele i święta uroczyste przed kazaniem dla ludu czyta się ewangelie w jezyku ludowym. Początek tekstu ewangehi po jej skończeniu (we Mszach nieżałobn ch) całuje celebrans; we Mszach wobec dostomików, jak Papież, legat a:

niejszemu (Caer. Episc. l. I c. 30 n. 3) albo żadnemu, jeżeli s wszyscy sobie równi, lecz i celebrans już wtedy nie caluje i Per evangelica dicta nie mówi (Herdt, S. Liturg. Praxis II n. 39 ad. 4). Przy mszach św. uroczystych (nieżałobnych) podczas śpiewania ewangelii, akolici z obu stron przy ewangeliarzu trzymają zapalone świece, dla przypomnienia, że nauka Chrystusa rozprasza ciemności, a oświeca ludzi (Jan VIII, 12, Mat. V, 14), S. Hieronim. (Lib. adv. Vigil).

Przy śpiewaniu epistoly nie używa się ani kadzidła, ani światła, bo ona jest tylko przygotowaniem do sluchania ewangelii. Po epist de wierni przez usta posługującego do Mszy św. dziękują r. Bogu za jej wysłuchanie formula, Deo gratias (Bouvry, Exposit. Rubr. II, 163) wyjąwszy niektóre lekcye, gdy sie ich kilka na raz czyta (Rubr. gen. miss. lit. 19 de epist. n. 2), Sublyakon, jak przed zaczęciem, tak i po prześpiewaniu epistoly, z zamkniętą ksiegą kleka przed oltarzem, (dla przypomnienia zwyczaju, że niegdyś ją z ambony śpiewano), idzie do celebransa i (wyjąwezy msze żałobne) całuje jego rękę, prosząc o błogosławieństwo. To błogosławieństwo daje się po epistole, bo p:awo przez nią symbolizowane w Chrystusie koniec wzięło; dyakon zaś przed ewangelia, bo Ewangelia od Chrystusa ma swój początek (Herdt, S. Liturg. Praxis 1. c. t. 2 n. 63). Lektor, gdy śpiewa epistolę (nie zaś jako subdyakon) nie caluje reki celebransa i o blogoslawieństwo nie prosi (Rubr. rit. celebr. miss. tit. 6. n. 8; Romsée, Praxis celebr. mis., Mechlin II, 81; Bouvry, 1, c. p. 162; ks. A. Nojszewski, Liturgia Rzymska, Warszawa 1903, str. 68) X, S, G.

Lekcyonarz - (Lectionarium Romanum, Lectionarius liber, Epistolarium) tak się zowie księga kościelna, zawierająca w sobie lekcye (epistoly) i ewange-lie w ciągu roku we Mszach św. czytywane, według przepisów liturgii rzymskiej, albo też same tylko epistoly, albo lekeve wszystkich obrzedów świętych, wedle obrządku rzymskiego, i taki L. zo- rzany tym z pomiędzy wiernych, którzy

postolski, bp. dyecezyalny, daje im się wie się Lectionarium plenarium. Najdo pocalowania (Rit. celebr. miss. lit. dawniejszy i najważniejszy jest L. zwany 6 n. 2) t. j. jednemu z nich najdostoj- Comes, Liber comitis, Comes major. jeżeli ma w sobie w całości wszystkie lekcye, i Comes minor, jeżeli tylko poczatek i koniec lekcyi zaznacza. Księgę tę przypisują św. Hieronimowi. żdym razie dzielo to bardzo starożytne, gdy już Charta Carnutiana, pismo z r. 471, o niem wspomina (Par. Mabillon, De re diplom. l. 6). Alkuin (r. 797) a później Theotinctus L. przejrzał i poprawił. Najdawniejsze wydanie jest Pameliusa (Por. Mabillon Annal. bened. l. 26, c. 61; Stef. Baluz., Capitul. Reg. Franc.)

X. S. G.

Lekcyonarz gallikański, zowie sie księga, którą wynalazł Mabillon w sławnym klasztorze Luxeuil, a która zawie ra w sobie lekcye z proroków, epistoly i ewangelie, czytane w ciągu roku we Mszach i innych obrzędach świętych. Nazywa się gallikański dla tego, iż ma lekcye na uroczystość św. Genowefy, która już wówczas czczono we Francyi. Napisany jest w Gallii, charakterem merowingskim; zawiera dawnym zwyczajem gallikańskim po trzy lekcye na każdą Mszę św. W znalezionym manuskryp-cie nie było już tytułu i pierwszych stronnic i tak jest przedrukowany (Por. Mabillon, De liturg. gallic. t. 2).

Lektor u Greków a n a g n o s t a, zowie się duchowny niższego stopnia, który otrzymał jedno z czterech mniejszych święceń, zw. lektoratem. Ponieważ w czasach późniejszych czytanie w nabożeństwie na Zachodzie przeszło do dyakonów i subdyakonów, a nawet kapłanów, przeto święcenie lektoratu, pozostało tylko jednym ze stopni, przez które kandydat zbliża się i przygotowuje do kaplaństwa. Obowiązkiem lektorów było czytanie w kle Pisma św. Dla spełnienia tej czynności wchodzili na ambonę, którą dla tego nazywano tribunal lectorum (Sozomen IX, 2). Do lektorów należało przechowywanie Ksiag świetych. Poważni autorowie wywodzą ustanowienie L-a z czasów apostolskich (Turtulian, *Praescr.* 41; św. Cypryan, *ep. 33*; de Rossi, *Bullet. di* archeol. cristiana 1871, p. 32). Przez trzy pierwsze wieki lektorat był powiewyznali wiarę przed poganami i katami. L. zajmował niekiedy przy biskupach stanowisko poufnego doradcy i w tem święceniu pozostawał przez cale życie. Ś. Justus, bp. Lyonu, w swej ucieczce do Egiptu, wziął sobie za towarzysza lektora Viator'a (Surius 2 sept.). W wielkich kłach wschodnich, jak w Konstantynolu. w Antvochii była wielka liczba lektorów, uorganizowanych w pewną korporacye, pod kierownictwem starszego, nazywanego primicerus lectorum. Na Wschodzie lektorzy prócz czytania, spelniali w Kle obowiazki akolitów: w Afryce i w Hiszpanii L. czytywali wszyst kie cześci I isma św, nie wyjmując Ewangelii.

Przy większych stolicach biskupich bywały szkoły lektorów, gdzie uczono Pisma św. (Isider. Hisp., De eccl. offic. II, 11; August., De Consens. evangel. l. 15). Co do udzielania lektoratu, synod kartagiński z 398 r. zalecał: "Lector cum ordinatur, faciat de illo verbum episcopus ad plebem, indicans ejus fidem ac vitam atque ingenium. Post haec spectante plebe, tradat ei codicem de quo lecturus est, dicens ad eum: Accipe et esto lector verbi Dei, habiturus, si fideliter et utiliter impleveris officium, partem cum eis, qui verbum Dei ministraverint" (c. 8). W ten sposób i dziś w Kle lacińskim udziela się swięcenie laz ta tylko różnica, że przed podaniem ksiegi, daje naukę Biskup przyjmującemu lektorat, a potem odmawia stosowne modlitwy (Pontif. Rom.). W adhortacyi dawanej lektorom Biskup m6wi: Lectorem oportet legere ea, quae praedicat et lectiones cantare, et benedicere panem et omnes fructus novos". Błogosławienie chleba i owoców przekazane było lektorom później, najprzód prawdopodobnie w Niemczech i we Franeyi. (Pontif. Salisburg. an. 700; Pontif. Camerac. a. 600). Oprócz święceń lektora jest lektor przy stole ((lector mensae) w zgromadzeniach zakonnych i seminaryach (Por. Udalrici, Consuet. Cluniac. II c. 34); przy klach katedralnych bywa lector dignitarius, który kierował wszystkiemi czytaniami w kle i wreszcie lektorzy albo profesorowie w klasztorze, zajmujący się nauką kleryków zakonnych. (Por. Martigny, Dict. des antiq. chrét.) X. S. G.

Leland — I) John, archeolog angielski, ur. ok. r. 1506 w Londynie. Po odbyciu studyów w Cambridge, Oxfordzie i Paryżu, wstąpił do zakonu i został kapelanem i bibliotekarzem Henryka VIII. Jakkolwiek poświęcony archeologii, brat także udział w walkach religijnych, u-ilując usprawiedliwić postępowanie króla, któremu poświęcił traktat Antiphilarchia. W nim domagał się zwierzchności króla w sprawach klnych, pko Albertusa Pighiusa Hierarchiae ecclesiasticae assertio. L. + w Londynie 1552 r., dotkniety przed śmiercią pomięszaniem zmysłów. – 2) John. anglikanin i pisarz apologetyczny, ur. 18 paźdz. 1691 r. w Wigan, hrab. Lancas-hire. Ukończywszy nauki 1716 r. został wikaryuszem dysydenckiej gminy w Dublinie. Jego nieslychana pamieć i oczytanie teologiczne zjednało mu przydomek "wędrownej biblioteki". Walczył on mežnie w obronie Chijaństwa pko angielskiemu deizmowi i ateizmowi. W tym przedmiocie zostawił sporo cennych prac m. i.: A Viev of the principal Deistical Writers that have appeared in England etc. Dublin 1754 - 1756. oraz The Advantage and Necessity of the Christian Revelation etc. Dublin 1762, 2 t., po francusku Nouvelle Demontration evangelique. Louvain 1768. L. † 1766 w Dublinie — 3) Tomasz, anglikański teolog i historyk, ur. 1722 w Dublinie, gdzie skończył uniwersytet i został kaznodzieją 1746, a następnie profesorem wymowy w Dublinie 1763 r. W r. 1768 został kapelanem namiestni. ka Irlandyi, na którem to stanowisku † 1785 r. Napisał historyę Filipa Macedońskiego i Irlandyi, a także dzielo p t. A Dissertation on the principles of human Eloquence with particular regard to the style and composition of the New-Testament. London 1764, w którem odpiera napaści de-istów na Nowy Testament. (Por. Nouv. Biogr. gen. XXX, 532 i nast.) (Ch)

de Lellis Kamil ob. Camillus z Lellis św.

Le Long Jakób, franc. oratoryanin, wslawiony bibliograficznemi i historycznemi pracami, ur. 19 kwietn. 1665, wychowywał się na Malcie, jako zakonnik, w zakonie rycers. Joanitów. Dla studyów

poslany został do Paryża. Tutaj wszediszy w stosunki z Oratoryanami wstapił 1686 r. do ich kongregacyi. Poslany do deycezyi Meaux, jako nauczyciel mate-matyki w Kolegium w Juilly przysął tam 1689 r. świecema kaplańskie Skuskiem ciężkiej choroby przeniesiono go dla rekonwalescencyi do eminaryum Notre Dame de vertu" pod Paryżem, gdzie powierzo-no mu bibliotekę seminaryjną. Tutaj rozpoczął L. prace nad językami starożytnymi i zapoznaniem sie z dawnymi dokumentami historycznymi. Widząc jego niepospolite w tym kierunku zdolności, przelożeni postawili go na czele Biblio tek Oratoryum St. Honoré w Paryżu. Tutaj odsunietv od świata, zatopiony wśród starożytnych rekopisów, utrzymujący jedynie stosunki z uczonymi całego świata, strawił 22 lata wśród niezmordo-wanej pracy i † kochany przez wspól-

braci 13 sierp. 1721 r.

Z gleboką uczonościa łaczył L. wielką pobożność i szczodrobliwość dla ubogich. B. l też równie uwielbiany przez lud paryski, jak i przez uczonych calego świata. Jego głównem dzielem jest Bibliotheca sacra in binos Sylabos distincta... quae ad illustrandas sacras paginas aliquid adjumenti coneir re possunt, continet. Parisiis 1723. P erwetnie dzielo to ukazalo sie w 1709 r.w dwóch tomach, lecz ponieważ L. niedokładuje znal prace niemieckie w tym przedmiocie, przeto prof. Chryst. Fryd. Börner, oceniajac jego niezmierna poż teczność, tego jeszcze roku uskutecznil wydanie uzupełnione w Lipsku. Sam też L. na tej zasadzie rozszerzył swoją pracę i skompletował. Już po jego śmierci, orotorvanin Desmolete, wydał je pod wyżej wymienionym t tulem w Paryżu 1723 r. Cenna jest ksiażka L-a: Biblioth historique de la Franc... avec de notes critique et historiques. Paris 1719. Przygotował też materyal do chronelogii królów franc., który zużytkował Frevet de Fontette w drugiem wydaniu wspomnianej Bibliotski 1768 r. Z innych dziel wywienić należy Discours historiques sur les principales editions des Bibles poligiottes. Peris 1713, oraz wydanie Nova methodus discendi linguam hebraicam et chaldaicam. Paris 1708, orateryanina Jana Renou z Anjou, Biografie L-a skreślił ()

Lelong mgr. bp. Nevers, napisal: bon lasteur. Conférences, Lyon 1893, 8-0; Le sainte Prêtre. Conférences. Paris 1902, 12 o; La sainte Religieuse. Paris, 12-o.

Le Lorrain — 1). Jan, uczony francuski, ur. w Rouen w r. 1651, + w 1710. Napisal: Les Conciles généraux et particuliers. Cologn 1717, 2 v., 8-0; De indebita in precibus dominico paschalique tempore genuflexione dissertatio. Rothomagi 1681, 8-o; De l' ancienne coutume de prier et d' adorer debout etc. Liège 1760, 2 vol. in 12-o. L. był glebokim znawcą liturgiki i starož tności chijańskiej. - 2) Piotr nazywany opatem z Valmont, dr. teologii, pochodził z Normandei, ur. w r. 1649, † w 1721. Biegły w rzeczach liturgicznych. Napisał: Du secret des mystères on apologie de la Liturgie des messels. Paris 1710, 2 vol. in 12-o; De la baguette divinatoire. Paris 1693, 12-o; Dissertations sur les maléfices des sorciers. Tourcoing 1752, in 12-o. (Por. Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 95)

Lemalstre (Le Maitre, Le Maistre), dwaj wybitni przedstawiciele Jansenizmu. - 1) Antoni, ur. 2 maja 16(S w Paryżu. Pierwotnie przez dziada do karyery prawniczej przezna zony i już w 20 r. życia, głośny jako znaw a pism Ojców Kła i adwokat, w chwili gdy miał zostać adwokatem generalnym parlanentu w Me'z, nagle, ped wpływem ciotek Anieli i Agnieszki Arnauld, postanowil wyrzec się świata i wieść żywot ascetyczny w Port-Royal. Tutaj calkowicie poswiecił sie sprawie Jansenizmu. Dostarczył materyalu do listów Pascala i pisal pko bulli Aleksandra VII 1656 r., a także przyjęty przez iduchownych jansenistowskich, jako formularz Lettre d' un advoctat au parlement... de la nouvelle Bulle du pape Aleksandre VII. Paris 1657. Z pod jego pióra wyszlateż: Relations du Pert Reyal par la mère Marie Angelique Arnauld, oraz tlumaczema różnych traktatów ascetycznych Ojeów Kla i tłumaczenia psalu ów z uwagami s. Augustyna. L. † 4 listop. 1658 w Port Royal. - 2) Izaak Lud w i k, brat potrzedniego, ur. 29 marca 1613 w Paryżu. Bol pod wpływem Desmolets przy 2-em wyd. Biblioteki. (Ch) brata; przez skrupulatność świecenia

kapłańskie przyjął dopiero w 37 r. tycia peuple d'Israël. 1909, i w. innych – i osiadł w Port-Royal, jako ojciec du 2) Jozef ks. profesor na uniw. katochowny, lecz stanitąd przez rzad wypedzony ukrywał się w Paryżu na przed mieściu St. Anto ne, gdzie j dnak zdradziły go listy pisane do Port-Royal, skutkiem czego został 1666 r. wtrącony do Bastvlii. Tutaj zajal rie tlumaczeniem Biblii co wypełniło cały jego żywot. Odzyskawszy wolność 1668 r., po ukazaniu sie tłumaczenia Now. Test., opuścił Port-Royal, gdzie znowu się osiediił. † u swego siostrzeńca, margr. Pomponne, 4 stycz. 1684 r. Nowy Test., zabroniony we Francyi, ukazał się w Amsterdamie, znany pod nazwa Nouveau Test. de Mans. 1664. Pž Klemens IX 1667 — 1668 r. uznał tłumacze ie za "temera rium" i szkodliwe; pomimo to doczekalo się) ono licznych wydań. Całość Biblii wyszła dopiero po śmierci L-a częściowo przez innych dokonana. Pod pseudonimem Sieur Bayaumont wvdal: Histoire du V. et du N. Test... Paris 1660 i jako de Beuil tlumaczenie Naśladowania Chrystusa, które od r. 1650 miato 150 wydań. (Por. Biogr. univ.; Biogr. general; Reusch, Index II, str. 668 i net.) (Ch)

Lémann nazwisko dwóch braci nawró. conych żydów: 1) Augustyn ks. pro fesor Pısma św. w uniw. katolickim w Lyonie. † tamże w r. 1909. Napisal: Le sceptre de la tribu de Juda entre les mains de J. Ch. ou le Messie venu. Lyon 1880, 8-o; Valeur de l'assemblée qui prononça la péine de mort contre J. Ch. (opracował wraz z bratem swoim Józefem), Paris 1876, 8-0 2 wyd.; Divers conférences ou etudes: J. Chr. sur le trône de Dawid, Lyon; La Police autour de la personne de J. Chr. Paris; Satan contre Jesus. Lyon; Le Christ rejeté. Paris, Les psaumes des pelerinages avec réflexions. Lyon; Le Salomon et le S. Thomas d'Aquin. Tamže: L'aventr de Jerusalém. Paris, 12-0; La Vierge et l'Emmanuel. Paris, 8 0; Etapes d'une nation qui meurt. Tamže 8-o; Antéchrist, Choses certaines, choses probable, choses fantaisistes. Lyon, 8-o; L'Histoire complète de l'idée messianique chez le peuple d'Israel. Lyon, 8-0; Un fléau plus redoutable que la guerre, la peste et la famine. Tamże, 8 o; L'Idée messian. chez le

lickim w Lyonie, ur. w r. 1836, wyświę-cony na kapi. w 1860, został kanonikiem honorowym w r. 1894, w r. 1908 prałatem pskim. Napi-al: L'entrée des Israélites dans la société française. Paris 1886, 8-0; Le préponderance juice. Tamže 1891, 8-0 2 tomy; La Réligion de Combat. Tamže 1891 8-0; La Vierge Marie presentée á l'amour du XX s. Tamże 1900, 12-o, 2 tomy; La Vierge Marie dans l'histoire de l'Orient chrétien. Tamže 12 o; La Journée Séraphique de celles qui ont choisi la meilleure part. Tamže, 12-0; La Dame des nations dans l'Europe catholique. Lyon, 2 t. 15-o; Le premier Israélite baptisé au Sacré-Coeur. Lyon, 8-o; Saint Jean et le quatrième Evangile -réponse à M. Loisy. Tamže, 8-0 (dwa ostatnie dzieła napisał wraz z bratem); Les Nations frémissantes, i inne.

Lemcke Henryk, benedyktyn, konwertyta, ur. 27 lipca 1796 r. w Meklemburgu. Jako student powrócił na łono Kościoła. Wyświęcony na kapłana w 1824 roku, wyjechał jako misyonarz do Ameryki Północnej, gdzie był towarzyszem pracy księcia Dymitra Galicyna. Założył w 1838 r. miasto Karolltown i sprowadził z Bawaryi do St. Vincent (dyecez, Pittsburg) Benedyktynów i sam wstapił do tego Zakonu. Umarł 9 listopada 1882 r. w Karolltown.

Le Mire albo Lewire (Miraeus) Aubert ks., historyk belgijski, uczeń sławnego Justyna Lipsiusa, którego napisał żywot (Antwerpia 1609), ur. w Brukselli w r. 1573, † w 1640, był sekretarzem bpa antwerpskiego swego krewnego, protonotaryuszem aplskim; maż wysokiej pobożności i nauki, biegły zwłaszcza w klasycyzmie starożytnym, nazywany "sol Belgarum inter tot sidera, caliginem, torporem, frigus pellens. Z ogromnym nakladem pracy napisal Rerum toto orbe gestarum chronica a Christo nato ad a. 1608. Antverpiae 1608. Oprocz tego napisal: Origines monasteriorum Benedictinorum in Belgia. Tamée 1608; Origines Carthusianorum. Coloniae 1609. Toż o Zakonach rycerskich (Antw. 1609); Karmelitów i Augustyanów. (Tamže 1610 i 1611); Kanoników regularnych

św. Augustyna (Coloniae 1614); Originum monasticorum lib V. Tamže 1620; Chronicon Ordinis Praemonstratensis. Tamże 1613; Chronicon Cister-Tamże 1614; Chronicon Benedictinum; De Congregationibus clericorum in communi viventium. Tamże 1632; De Collegiis canonicorum. Tamže 1615; Notitio episcopatum orbis. 1613; Politia Ecclesiastica. Coloniae 1609; Notitia ecclesiarum Belgii. Antverp. 1630; Bibliotheca ecclesiastica. Tamza 1639; Geographia ecclesiastica. (Por. Glaire, Dictionnaire t. II, str. 1501; Stang, Historiographia ecclesiastica. Frib. Bris. 1897, 12-0, str. 140 i nast.; Valère-André, Biblioth. Belg.; Sandrus, De script. Flandriae; Richard et Giraud, Bibliothèque).

X. J. N.

Lemire Juliusz Augustyn ks. ur. w r. 1853 w Vieux-Berquin, działacz społeczny, deputowany z depart. Nord, wielki propagator ogrodów robotniczych i t. d. w r. 1878 wyśw. na kapł., od r. 1878 – 1893 był profesorem w Kolegium Franciszka w Hazebrouck; od r. 1893 wydawal ezasopismo "Coint de terre et du foyer". Napisal: L'abbé Dehaene et la Flandre. Lille, 8-o; Une Trappe en Chine. Hazebrouck, 8-0; L'Hubitat dans la Flandre française et Note sur les corporations ouvrières d'Hazebrouck au point de vue religieu. Tamże, 8-o; Le cardinal Manning et son action sociale. Paris 1894, 18-0, wyd. 2-ie; Que feront les Religieuses? Paris 18-0. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. des Auteurs. 1902, 8-o, str. 238).

Lemmens Leonard o. z zakonu Braci Mniejszych, ur. w r. 1864 w Bocket, zajmuje się historyą klną. Napisal Niedersächsische Franziskaner klöster im MA. 1896; Kloster der Benediktinerinnen zu Fulda. 1898; Documenta antiqua Franciscana. 1901 i nast.; Fragmenta Franciscana 1902 i nast.; Victoriae mirabilis divinitus de Turcis habitae duce B. Joh. de Capistrano series descr. etc. 1906; Der hl. Bonaventura Kard. und Kirhenlehrer. 1909, i inne. (Por. Keiters, Kath. Liter. Kalender. 1910, 16-o, str. 255).

z przydomkiem Emporicus lub Emporius urodz. w początkach XVI w., humanista. Pochodził z Margadant kantonu Graubüden. Studya odbywał u Ingolstadzie, nastepnie w Wittenberdze, gdzie sie zaprzyjaźnił z Melanchtonem. W roku 1538 wydal zbiór ostrych satyr p. t. Epigramme. Sciągnąl na się przez te epigramata niechęć wielu, szczególniej Lutra i kurfirsta saskiego. Musial opuścić Wittenberge i udał aię do Bazylei. Tu wydal p raz drugi swe epigramata w powiększonej liczbie, a nadto napisał we własnej obronie Apologie i wkrótce potem nowa satyre pod tyt. Monachopornomachia skierowana przeciwko Lutrowi i innym przywódcom reformacyi. "Monachapornomachie" wydał pod pseudonimem Lucius Pisseus Juvenalis. W r. 1540 Lemnius został nauczycielem w Chur i tu umarł w r. 1550. Oprócz powyższych dziel pozostały po nim: Amorum libri IV (1543); Eclogae libri VI (1550); epopea Rhātais i tlumaczenie Odyssei (2 t. w 1549 r.). Pisma jego należą dziś do bardzo rzadkich, odznaczają się rubasznościa, a nawet cynizmem. (Por. Herders Konversa tionslexikon, Freiburg, 1905, 3 ed. t. V, p. 677).

X. R. J.

Lemoine Albert, filozof francuski, ur. w r. 1824, † w 1874, byl profesorem w Szkole normalnej. Jako filozof zbliżał się w swych badaniach do spirytualizmu za pomocą metody obserwacyjnej, lecz przekładał raczej witalizm niż animizm. Trzymał się też zasady, że duch nie ulega w oblakaniu chorobie, która raczej bezpośrednio dotyka zmysłów (sensibilitatem). Napisal: Charles Bonnet, philosophe et naturaliste; Quid sit materia apud Leibnitium - tezy; Le Sommeil. 1855; Stahl et l'animisme. 1858; L'Aliéné devant la philosophie, la morale et la société. 1862; L'ame et le corps. 1862; De la Physionomie et de la Parole. 1865; L'Habitude et l'Instinct. 1875. (Por. Blanc, Diction. de la Philos. Paris 1906, 4-o, k. 755).

Le Monnier Leon ks. współczesny, proboszcz par. św. Ferdynanda des-Ternes. Napisal: Rosa Ferrruci, sa Vie, ses Lettres. Paris, 12-0; Histoire de Saint François d'Assise. Paris, 8-0 2 tomy, Lemnius Simon, wlaściwie Lemchen, wyd 4-te; polski przekład wyszedł w 1 romie p. t. Mlodość św. Franceszka, sieniu tej instytucyi, udal sie do mia-Warszawa 1886, 8-a.

Lemos Tomasz, dominikanin, (nie identyczny z autorem komentarza do "Lamentacyj Jeremiasza, Abadryt 1640) ur. w polowie XVI w. Galicvi hisz., pozyskał tytuł "Theologiae magister sapientissi-mus". Już w r. 1590 był prof. teol. w konwencie Dominikanów w Valladolidzie; poświęcił się szczególnie badaniu pism św. Augustyna o łasce. W sporze z Molina tak się odznaczył, że na generalna kapitule zwolana w Neapolu 1600 r. został wysłany jako przedstawiciel hiszp. prowincyi zakonu. I tutaj wyróżnił się tak dalece że dodany zostal O. Alvarez, do udzialu w "Kongregatio de auxiliis", gdzie rozstrzygać się miał spór między Tomistami a Molinistami, a właściwie Dominikanami i Jezuitami, co do nauki o lasce. W ciagu 4 lat, brał czynny udział w rozprawach. Po skończeniu kongregacyi pż i król hiszp. ofiarowali L-owi stolicę bpią, lecz on wolał osiąść w konwencie Supra Minerva w Rzymie i tam poświęcić się dalszym studyom teologicznym, oraz jako konsultor kong. inkwizycyi Działalność literacka L-a byla nader obfita. Zbiór jego rozpraw z epoki sporów o łaskę ukazal się w 4 tomach, prawie w pół wieku po jego śmierci p. tyt. Panoplia gratiae etc. Leodii 1646 r. Jest to niemal najpoważniejsze dzieło szkoły tomistycznej o łasce. Drugie dzielo L-a, wyd. w Louvain 1702 stanowi dziennik, o przebiegu spraw w wymienionej kongregacyi i nosi tytul Acta omnia congregationum et disputationum de auxiliis divinae gratiae. Na trzy lata przed śmiercią L. zaniewidział. † 23 sierpnia 1629 r. mając 70 lat życia. (Por. Quetif-Echard, Scrip. Ord. Praed t. II str. 481 i nast.; Hurter, Nomencl I t. str. 526 i nast.; Serry et L. iv. Meyer, Hist. Cony. de auxiliis passim; Biogr. univers. XXIV, str. 103). (Ch.)

Le Nain de Tillemont Ludwik Sebastyan ks., historyk francuski, ur. w r 1637 w Paryżu, † w 1698. Oddany w 10 roku życia na wychowanie samotnikom w Port-Royal, cale życie poświęcil modlitwie, umartwieniu i nauce. Wy- i teologii; otrzymawszy stopień doktora święcony na kapłana przyłączył się do tych nauk, z tym zasobem wiedzy, pamodlitwie, umartwieniu i nauce. Wyowarzystwa Port-Royal, lecz po znie- łając wielką gorliwością, powrócił do

steczka rodzinnego pod Paryżem i tu resztę życia dokonał wśród studyów naukowych i ćwiczeń pobożności. Olbrzymiej wiedzy kapłan był przytem ujmującej skremności, chwytającej za serce miłości i szlachetności. Przez 40 lat zgromadził olbrzymi materyal historyczny, z którego utworzył 6 tomów Histoire des empereurs et autres princes. Paris 1696-1738. Głównem jednak dzielem jego było Memoires pour servir l'Histoire ecclésiastique. 1692 1712, 4-o, 16 tomów. Jest to historya Kła pierwszych pięciu wieków. Trzymał się w niej tej metody, że nie opowiada wypadków w ich ciągłości, lecz to wszystko co się odnosi do osób sławnych: pży, bpów, doktorów jako też do soborów, herezyj i t. d. wybrał z doku-mentów historycznych starożytnych i pisarzów, i z ogromną erudycyą zebrał zestswił w jedno. Używa przytem własnych słów różnych pisarzy i dodaje do nich swoje uwagi. Jest to więc jedno z najbardziej naukowo napisanych dziel z ostatnich czasów, niezbędne dla studyujących gruntownie historyę klną. Zauważyć jednak należy że autor w krytyce swej jest bardzo surowy i zbyt wielkim okazuje się przyjacielem Jansenistów. Z innych dzieł napisał: Réfle-xions sur divers sujets de morale. 1711, 12-o; Vie de la B. Isabelle, sceur de saint Louis; i inne. (Por. Glaire, Dictionnaire t. II, str. 2188; Jungmann, Dissert. in Hist. Eccl. t. I.; Stang, Historiographia ecclesiastica. Frib. Brisg. 1887, 12 o, str. 161). X. J. N.

Lenartowicz Benedykt. bazylianin. szlachcie rodem z województwa mińskiego, przyszedł na świat okolo r. 1774. i mając lat 14, uczuł w sobie powołanie do stanu zakonnego i obrał regulę św. Bazvlego Wielkiego. Od r. 1789-1790 uczył się w klasztorze torokańskim i antopolskim gramatyki i retoryki, a potem w Szkole głównej litewskiej, 1791-1795, studyował matematykę, fizykę i logikę. Udawszy się następnie do Rzymu, tam, w Propaganda fide, od r. 1795-1798. oddawał się z wielkim zapałem filozofii

roku kaplanem. Zaraz tedy rozpoczał nauczanie w szkołach rozmaitych swego Zakonu z wielkiem powodzeniem, a ko-rzyścią dla uczących się; dawał lekcye różnych przedmiotów szkolnych i języka francuskiego; trwalo to od r. 1698 do 1807; potem, przez lat kilka (1809 – 1814) wykładał nauki teologiczne młodzieży zakonnej, ucząc matematyki, filozofii, prawa kanonicznego, teologii w Zyrowicach, w Wilnie, w Borunach, Ławryszowie i seminaryum brzeskiem. Wykłady te odznaczały się wielką dokładnością, ogro-mnem znawstwem tych przedmiotów i nader umiejetnem udzielaniem ich chciwym wiedzy klerykom bazyliańskim, których serca umiał sobie zdobywać, ugruntowując ich w wierze i zakonności. Tyle przymiotów umysłu i serca, obok gorliwości kapłańskiej i doskonalego spelniania obowiazków zakonnych zwróciły uwage na O. Benedykta starszyzny bazyliańskiej, która go powołała w 1814 roku na sekretarza prowincyi i na tem stanowisku zostawał lat cztery, wywiązujac sie świetnie ze swoich obowiazków: w 1818 r. obrano go drugim konsultorem, a przy tem był przelożonym klasztoru w Wilnie i Berezweczu, co trwało do roku 1824; w roku następnym został opatem trockim. Opactwo to w owym czasie nie przynosiło prawie żadnych korzyści materyalnych, tak, że nominacya ta była więcej chęcią wyróżnienia O. Benedykta z pośród innych za jego cnoty i przywiązanie do Kościoła i zacna kaplańska działalność. Z tym tytułem, mieszkającego w Wilnie, zastajemy go jeszcze w marcu 1834 r., ale już nadchodziły czasy smutne dla Unii i gorliwych jej wyznawców. O. Benedykt ani na chwile nie zawahał się nigdy zboczyć z drogi swych obowiazków i zawsze zaznaczał swoje glęboko katolickie przekonania, podług których żył i działał; to było powodem, że wyzuto go z jego godności, z chwała piastowanej i kazano mu być przelożonym w 1839 r. klasztoru bazyliańskiego w Kursku, który powołał do życia Siemaszko, wysyłając tam takich zakonników, co mu na drodze stali i przeszkadzali w reformach; liczba ich się powiekszała, ale oni nie chcieli uczynić zadość życzeniom Siemaszki; postanowił więc on w polowie 1842 roku zamknąć ów klasz- wykładał logikę i filozofię z wielkiem

kraju, zostawszy dnia 12 czerwca 1798 tor i zakonników w inne miejsca porozwozić do monastyrów dyzunickich, Bazylianów zaś kurskich podzielił na trzy kategorye, zaliczając do trzeciej też O. Benedykta (razem z O. Ignacym Baszniańskim, O. Herakliuszem Lebelem, O. Michalem Strzeleckim, O. Rafalem Zablockim i O. Rafalem Cichockim), o której orzekł, że są tam zakonnicy już starzy (O. Benedykt miał wtedy lat 68), wogóle dobrze się prowadzący, lecz nie ma już nadziei, aby się kiedy nawrócić mogli... Jak się zdaje, to z Kurska wyprawiono O. Lenartowicza na mieszka-nie do Ławry Pieczarskiej w Kijowie. Dalsze losy jego nie są nam, niestety, wiadome. Znamy niektóre utwory literackie O. Lenartowicza:

Piękne Kazanie miane w kościele bazyliańskim w Sutkowie podczas konsekracyi tego kościoła d. 6 sierp. 1808 r., drukowane w Wilnie w 1810 r. in 4-o; a także Wykład niektórych miejsc Pisma Ś. w kształcie pieśni, bajek i po-wieści, w Wilnie u Bazyl w 8-ce mniejszej, str. 74 i tamże Bajki i powieści, str. 64, wierszem, świadczące o uzdolnieniu poetycznem L a; cenzura z r. 1819, jedno i drugie bardzo rzadkie. (Por Pamiętniki Siemaszki; Opisanie dokumentôw archiwa unijatskich Mitropolitow, t. II. Petersb. 1907).

J. M. G.

Lenartowicz Kazimierz, pijar jeden z zasłużeńszych Pijarów, z dawnej plejady uczonych kaplanów obywateli tego Zgromadzenia; z wielostronnem wykształceniem, dobrze się zasłużył sprawom oświecenia krajowego, które zawsze miał na sercu i gorliwie pracował w Winnicy Pańskiej. Jako profesor, asystent prowincyala, prefekt szkól, uczony autor dzieł różnych, z wielu przymiotami towarzyskimi zostawił niezatarte ślady swojej pożytecznej działalności. Szczegółów biograficznych nie wiele, niestety, mamy o nim. Urodził się przy samym końcu XVIII wieku (a może nawet na poczatku XIX); był prof. w rozmaitych szkołach swego zakonu, potem prefektem i przełożonym zakładów naukowych. Znana jest jego dodatnia czynność w charakterze regensa konwiktu w Polocku, potem w Dabrowicy, gdzie stał na czele szkoły; w akademii duchownej wileńskiej

powodz niem; po jej zniesieniu trudnił dy, proboszcz Saint-Antoine des Quinzesię prywatną edukacyą Lubeckiego, sy-na ministra. Zaprzyjaźniony z Pusłowskimi w Mereczow-zczyźnie chętnie przebywał, pracując ochoczo, dopóki można było, w swoim zakresie. Umarł ok. 1878 r. w Zasławiu na Wolyniu. Wydal: Urzą-dzenie konwiktu przy wyższej szkole pijarskiej w Połocku, a w manuskrypcie zostawił Historyę Pijarów prowincyi litewskiej. (Por. Wizerunki, po-czet nowy, t. XX).

J. M. G.

Lenfant Aleksander Karol Anna T. J. ur. w Lyonie 6 wrześ. 1726 r. wstapil do Jezuitów 1741. Posiadał wielki talent kaznodziejski, dzięki czemu dokonal wielu nawróceń. Diderot wysłuchawszy jego kazania miał powiedzieć: "po takiem kazaniu trudno zostać niedowiarkiem". Podczas wielkiej rewolucyi uwięziony, lecz chwilowo, przez lud rewolucyjny niebawem 30 sierp. 1792 został okrutnie zamordowany. Po śmierci wydano jego Recueil des Sermons Paris 1818, do którego dolaczono jego biografie przez ks. Guillona.

Lenfant Jakób, teolog kalwiński ur 13 kwiet. 1661 w Bazoches we Francyi. synem pastora, który po odwołaniu edyktu Nantej kiego, jako teo-log wywedrował do Marburga w Hessyi. Po odbyciu nauk w Genewie i Heidelbergu, pozostając przez krótki czas kapelanem nadwornym, otrzymał 1689, stanowisko kaznodziei przy kle francuskim w Berlinie, gdzie pozostawał aż do † 1728 r. Był też członkiem kilku towarzystw uczonych. L. odznaczył się głównie na polu historycznoklnym; m. i. napisal Histoire du Concile de Pise. Amsterd. 1734; Hist. du Conc. de Constance, tmže 1725, prace gruntowne i poważne, oraz bardziej po biežne Hist, de la guerre des Hussites et du Conc. du Bale, wyszło już po jego śmierci 1731 r. Oprócz tego wymienić należy prace pomniejsze Hist. de la papesse Jeanne. Cologne 1694; L'éloquence chret... etc. 1728; Preservatif contre la Reunion avec le Siège de Rome. Amster. 1723 i in. () tatnie te prace nie przedstawiają jednak poważniejszej wartości.

Lenfant L. ks. misyonarz dyecez.paryski, współczesny, dyrektor Dziela sw. Klotyl- do doskonałości i nie obawia się żadnego

Vingts i kanonik. Napisal 10 seryj konferencyj do pań pod ogólnym tytulem Le coeur, ses richesses. 10 vol. in 16-o, Paris: I. Le Coeur. II. Le Coeur vaillant. III. La Royauté du Coeur. IV. Le Coeur à Gethsémani, V. La Pureté du Coeur. VI. Coeur d'Or. VII. La Flamme de l'Apostolat. VIII. La Paix. IX. La Foi, ses conditions morales. X. L'Amour de Dieu. Paris, Poussielgue. Wydał nadto w seryi "Apologétique contemporaine": Dieu existe. Paris, 12-o; L'Ame humaine. Tamée 12-o; L'Immortalité. Tamze 12-o: Notre-Seigneur Jésus Christ. Tamze 12-0

Lenglet-Dufresnoy, Abbe Nicolas, pisarz franc. XVIII w. ur. 5 paźdz. 1674 r. w Beauvais, † 16 stycz. 1755 r. w Paryżu. Pierwotnie studyował teologię, potem wybrał karyerę dyplomatyczna, lecz i tę porzucił, aby swobodnie według swego upodobania zajmować się literatura. W r. 1705 wysłany przez ministeryum franc. do ks. bawarskiego Józefa Klemensa, przebywającego w Lille gdzie oddał rzadowi wielkie usługi. Dobrowolnie też dal się uwięzić w Bastylii, aby odkryć sprawców sprzysiężenia pko regentowi Filipowi Orleańskiemu. Lecz namiętność do literatury kazała mu zapomnieć o zadaniu i począł pisać nie szczędząc osób wysoko postawionych, za co przetrzymano go w Bastylii; a także uwieziono w Strasburgu i Vincennes. + mając lat 82, wypadkowo ciężko poparzony. Zostawił sporo pism z pośród których wybitniejsze są: Lettre àM. M. les doyens syndics et docteurs en théologie de la faculté de Paris 1696; Lettre d'un chanoine de Lille... etc.. Traite historique et dogmatique des secret inviolable de la confession; Traité hist. et dogm. sur le apparitions etc 1751; Histoire de Jeanne d'Arc i inn. (Por. Michaut, Mem. pour servir a histoire de la vie et des ouvrages de l'abbé Lenglet-Dufresnoy, Paris 1761).

Lenistwo, jeden z grzechów głównych, jest opieszałością, niechęcią w dążeniu do zbawienia duszy, a to dla trudności, jakie praca duchowna za sobą prowadzi. Tak rozumiane lenistwo przeciwne jest cnocie milości, która chetnie i z radodościa wszelkich używa środków, aby dojść

wysiłku i trudu. W tem rozumieniu ścisłem lenistwo jest grzechem ciężkim zawsze (ex genere suo). W znaczeniu ogólniejszem lenistwo jest grzechem mniej lnb więcej ciężkim w miarę, jak staje się przyczyną przekroczenia bardziej lub mniej ważnego obowiazku i da się określić jako opieszałość w wypełnianiu obowiązków duchownych. Jak źródłem lenistwa jest niewdzięczność dla Pana Boga za udzielane łaski oraz zbytnie przywiązanie do rzeczy doczesnych, tak znów sam grzech lenistwa daje początek innym grzechom. Z lenistwa wypływają, jako skutki: nienawiść do rzeczy Bożych (odium rerum spiritualium), maloduszność, czyli brak odwagi do pełnienia uczynków cnotliwych (pusillanimitas), rozpacz (desperațio), kiedy człowiek, mniemając że przeszkód nie zwycięży, zbawienia się zrzeka, niechęć i nienawiść, skierowana przeciwko tym i temu wszystkiemu, co leniwego pragnie lub może do dobrego pobudzić (rancor), przeciwdziałanie umyślne łasce Bożej (malitia), wreszcie zagluszanie wyrzutów sumienia przez czynienie grzechu. (Por. S. Thomas, Summa Th. 2. 2 Qu. 35; Müller, Theol. Mor. t. 2, 23).

X. H. F.

Lenkiewicz Gabryel ks. T. J. ur. na Litwie r. 1722, wstąpił do nowicyatu w W r. 1785 był rektorem w Połocku i assystentem Generala. † w r. 1798 w Polocku. Zostawił: Litterae ad R. P. N. N. datae 13 Nov. 1783 - w "Le Journal" de Christ. von Murr. t. XIII. str. 270-9; zawierają opis wypadków odnoszących się do Towarzystwa Jezusowego na Bialejrusi od r. 1772 do 1783; Extrait d'une lettre de Polock 30 juin 1786, à Christ. von Murr. Tamże, t. XVII, str. 236, w dopisku. (Por. Sommervogel, Bibliothèque, 1893, t. IV, k. 1690).

Lenno kościelne jest to forma używania przez Kł majątku (feudum) bez posiadania lub przelania jego tytułu własności. Prawo udzielania i przyjmowania L-a posiada każda osoba fizyczna i moralna mogąca rozporządzać swoją własnością. Akt prawny nadania L-a zowie się infeudatio, który reguluje stosunek lennodawcy do lennika (wasala). Zwykle lennik obowiazany jest starać sie

na w osobie lennodawcy lub wasala. Przez inwestyturę wasal nabywa prawo obrony ze strony lennodawcy. Wyjawszy sprzedaży lub uszkodzenia wasal może swobodnie L-em rozporządzać.

L. Klne może być: 1) czynne, jeżeli Kł swój majątek oddaje w L. Celem pozyskania opieki, lub pomocy w razie potrzeby dawni arbpi cześć swoich dziesięcin lub majątku oddawali w L., i wówczas w imieniu Kła wstępowali w prawa i obowiązki lennodawcy (prodominus), 2) L. jest bierne, jeżeli Kl majatek w L. otrzymuje, wówczas odnośny pralat w imieniu Kła przyjmuje i spełnia obowiązki wasala (provasallus). Papieskie L. dzieliły się na te, które Stolica aplska udzielała z patrimonium Petri (feuda data) i te które sama otrzymywała (feuda oblata). Liczba pierwszych w średniowiowieczu doszła do takiej ilości, że Pius V bulla Admonet z 29 mar. 1567 r. rozporządził, iż wszystkie na przyszłość L. mają być wcielone do Kamery pskiej, a opierającym się temu zagroził ekskomuniką. Ostatnie L. pskie ustały skutkiem rewolucyi 1859 r. Wielu też władców, jak np. Karol Anjou w r. 1269 przyznając połączoną Sycylię za lenno otrzymane od pża Mikolaja II, zobowiązywał się wnosić pewną określoną opłatę Tenże Karol Anjou wnosił roczną. 8000 uncyj złota, (Por. B. W. Pfeiffer w Weiske'go Rechtslexikon, II Leipzig 1848; Ferraris, Bibliot. prompta w. Feudum).

(Ch.).

Lenormant-1) Karol, slawny archeolog francuski, ur. w r. 1802, † w 1859, wierny syn Kla i goracy obrońca jego praw, m. i. zostawił dzieło: De la Divinité du Christianisme dans ses rapports avec l'histoire. Paris 1869. -2) Franciszek syn poprzedniego, różnież archeolog ur. w Paryżu, w r. 1837, † w 1883, był członkiem akademii napisów i nauk humanistycznych. Zo stawił wiele dzieł traktujących o starożytności: Les premières civilisations. études d'histoire et d'archéologie, 1874. 2 tomy; Les Sciences occultes en Asie 1875; Cheufs d'oeuvre de l'art antique; La Monnaie dans l'Antiquité. 1878-79, 3 tomy; Etudes cunéi. tormes. 1878; La Genèse-tlum, nowe o odnowienie L-a ilekroć następuje zmia- z dodaniem studyum Essai de restituX. J. N.

tion des livres primitifs; Manuel d'histoire ancienne de l'Orient. 1868; wvd. 2-ie popr. 1884; Les Origines de l'histoire d'après la Bible etc. Paris, 1881—82; 1884, wyd. 2-ie, 3 tomy in 13-o. Dzielo to jest na indeksie, ale autor przed śmiercią to wszystko odwołał, co było niezgodnem w książce z nauką Kła. (Por. Blanc. Dictionnaire de la Pensée. Paris 1899, 4-o, t. I, str. 792 i nast.; Hurter, Nomenclator literarius. Oeniponte 1895, 8-o, t. III, k. 1276).

1799 w Rudolfstadzie, odbywał w Jenie i Getyndze studya historyczne, zwłaszcza dziejów starożytnych i średniowiecznych. W r. 1826 otrzymał posadę przybibliot. berlińskiej, co mu dało możność sięgnięcia do dokumentów z pierwszejręki. Jego Gesch. d. Mittelalters. Halle, zjednała mu uznanie świata uczonego. Do r. 1835 prace L-a noszą znamię hegelianizmu, od tej chwili zachodzi w nim zwrot występuje jako zachowawca, prawowierny protestant. Z tej epoki pochodzą prace Hegelianos i Brief an Görres, 1838. Odtąd odznacza się sprawiedliwym sądem o Kle katolickim.

Leo Henryk historyk ur. 19 marca

ich wiedzie w przepaść bezbożności. W r. 1863 L. został mianowany dożywotnim członkiem pruskiej izby panów. † 28 kwiet. 1878 r. Wielką poczytnością cieszyło się wydane przez L. Volksbut für Stadt u. Land.

Upominal Protestantów aby zaniechali

ślepej nienawisci do Kła katol., która

Leo z Modeny, właśc. Jehuda Arjeh, głośny rabin wenecki ur. w Wenecyi 1571 r. tamże † 1648 r. L. umiał znajomość języka i literatury włoskiej połączyć z rabin stycznem wykształceniem. Wydał więc słownik hebrajskowłoski. Wsławił się głównie opracowaniem Historia dei riti hebraici, Paryż 1637, tłumaczonem na wiele języków i wielokrotnie wydawanem. Wydał też 4-ta Biblię rabinistyczną w Wenecyi 1617 r. (Por. Bartoloci, Bibl. Rabinor. III str. 32; Wolf., Bibl. Hebreor. II, str. 414.

Leoben, dawne bpstwo, sufragania arcybpa Salzburskiego, ob. art. Grazn. 3.

Leodegar św. (St. Léger) bp. Autun, meczen. VII w. ur. ok. r. 616, ze zna-

komitej rodziny franc. Młodzieńcem przybył na dwór Klotaryusza II i został wychowany przez swego wuja Dido bpa Poitiers, który wyświęcił go na dyako-na, mianował archidyakonem i dopuścił do zarzadu bostwem. W r. 653 był L. opatem klaszt. s. Maksencyusza w Poitiers. Po śmierci bpa Ferreolusa z Autun w 657, za wstawieniem się wdowy królewskiej Batyldy zasiadł na tej stolicy. Rzady L. odznaczały sie wielka zabiegliwością o podniesienie obyczajów w dyecezyi. W tym celu 670 r. odbył synod w Autun. Po śmierci Klotaryusza wywiązała się wojna domowa o tron. Samowladny i okrutny mistrz dworu Ebroin obwołał królem Teodoryka III, przy którym sprawował rządy absolutne. Pokonany jednak przez Wulfoolda, dostał się do niewoli, Childeryk II zaś został obwołany królem Burgundyi i Neustryi. Na prosby L-a darowano Ebroinowi życie, lecz osadzono go w klasztorze.

Childeryk początkowo rządził bogobojnie i chetnie słuchał rad L-a. Nieba-wem jednak skłaniającemu się do życia rozwiązlego królowi zaczęła ciążyć obecność bpa. Pod pozorem wiec rzekomego spisku, został L. wygnany do Luxeuil. Wkrótce jednak rozpustny król został zamordowany, bp zas oraz Ebroin a na-wet Wulfoold, który pomimo że Childe-ryk zawdzięczał mu tron, jako niewygodny został wygnany, odzyskali wol-ność. Teodoryk osiadł znowu na tronie, lecz Ebroin wysunął jako pretendenta Klodoweusza III. Był to wszakże tylko manewr, gdyż zamordowawszy nienawistnego sobie Leodezyusza mistrza dworu, połączył się z Teodorykiem i zawładnął nim zupełnie. Klodoweusza usunięto. Teraz Ebroin całą nienawiść zwrócił pko L.owi. Kazał go oddać Wajmerowi ks. Szampanii, następnie wyłupić oczy i pod silna trzymać strażą. Nie dosyć jednak tego było okrutnikowi. Widząc że cierpliwa pobożność bpa miękczy Wajmera i jego małżonkę, Ebroin odebrał im go, sprowadził do siebie, kazał obciąć wargi i język i stawić przed sąd i pod zarzutem morderstwa Childeryka skazać na smierć. Obawiając się że wyroku nie spełnią nad ukochanym pasterzem, oddał go 4-m siepaczom, którzy uprowadziwszy go do lasu tam ścięli 678 r Ebroina wnet spotkała zasłużona kara:

gdyż 681 r. został skrytobójczo zamordowany. Las gdzie zamordowano L-a dotąd nosi jego nazwę. Bóg uwielbil sługę swego licznymi cudami. Zwłoki jego po długich sporach miedzy miastami Arras, Autun i Poitiers, spoczely w tem ostatniem przy klasztorze Św. Maksencyu-za. Na cześć Swietego wystawiono liczne kły; świeto zaś od pierwszych chwil dotąd obchodzi się 2 października.

Żywot L-a napisał nieznany mnich z Autun ok. r. 682. (Por. Mabillona Acta S. S. Ord. s. Bened. II 680 i u Bolland pod 2 pażdz. lnny życiorys pochodzi od opata Ursinusa z Ligugé, spisany z opowiadania. (Por. 1. c. Mabillon 698; Bolland 485 i Migne P. P. lat. XCVI, 335). Bogata literature podaje Du Moullin-Eckart, Leudegar Bisch. von Autun. Breslau 1890.

(Ch).

Leadium ob. Liège.

Leokadya św. dziewica i męczenniczka w Toledo, uwięziona jako chijanka za panowania Dyoklecyana w r. 304. Dowiedziawszy się w więzieniu o męstwie i przebytych za wiarę torturach św. Eulalii (ob.) zapragnęła podobnej łaski i upadłszy na kolana gorąco o nia blagala Boga. Zostala wysłuchana, bo po przeniesieniu okrutnych męczarni umarla w więzieniu. Św. L. jest patronka Toleda, i w tem mieście wybudowano na jej czesć 3 kły: jeden na miejscu jej urodzenia, drugi na miejscu męczeństwa, trzeci na jej grobie. W jednym z tych kłów odbyto wiele koncyliów, a na jednym z nich wysławiano Świętą. Podczas najścia Maurów relikwie Sw. przeniesiono do Ovieda, a następnie do opactwa Saint-Guislain w Hainaut. Król Filip II znów kazal je przenieść do Toledo z wielka uroczystością. Za króla Rece swinta miało miejsce niezwykłe cudowne zdarzenie. Sw. Ildefons bp tego miasta, goraco modlił się przy grobie Św. w dniu jej uroczystości. Naraz otwiera się sarkofag, Swięta ukazuje się i w te przema via slowa: "O Ildefonse per te vivit Domina mea quae coeli culmina tenet!"Sw. Ildefons cheac by pamiec tego zdarzenia przeszła do potomności, wziął miecz od znajdujacego się wtedy w kle króla i uciał część welonu okrywającego głowę Sw Welon ten wraz z mieczem królewskim siada 14 klow, katedrę gotycką z XIII w.

przechowuje się ze czcią w skarbcu klnym. (Por. Brev. Rom. s. d. 23 jan. pro aliq. locis.). Święto 9 (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. t. 11, k. 239; Glaire, Dictionn t. II s. 1252; Bolland, Bibl. hag ogr. latina. 1900-1901, 8 o, t. II, s. 721; Mariana, Hist de rebus Hisp. Toleti 1592, t. IV, s. 13; La Fuente, Hist. eccl. de Espana. 1873, I, ed. 2-a, 325—37).

X. J. N.

Leon nazwa bostw w Ameryce: 1-o Leon de los Aldamas—bostwo w Me-ksyku (dioec. Legionensis in Mexico).— Mia to Leon de los Aldamas, nad rz. Turbio, w stanie meksyk. Guanajuato, polożone, liczy ok. 42 tys. mieszkańców. - Bpstwo tu powstało w 1863 r., obejmuje stan Guanajuato, jak sufragania arcybpa Michoacan. (Por. W. E. I.. 44, str. 235; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 220; Buchberger, Kirchli hes Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 627).

2-o San Leon de Amazonas—prefektura aplska w Peru, erygowana w 1900 r., liczy 4 stacye i 4 kapianów

Augustvanów.

3 o Huajuapam de Leon, bostwo meksykańskie, sufragania arcybpa z La Pu bla de los Angeles (Tlaxcala); w 1902 r. nazwano je bp-twem Mixtecas, w 1803 r. Huajuapam de Leon. (Por. Buchberger, dz. cvt., t. I, k. 2028).

4-0 Nuevo Leon arcybpstwo meksykańskie ob. Linares. (Por. Buchberger, Kirchliches Handlexikon, Mün-

chen, 1910, t. II, k. 627).

X. C. S.

León-bpstwo w Hiszpanii (dioecesis Legionensis). - Miasto León, nad Bernesga, doplywem Esli położone, powstało za czasów Rzymskich, jako Legio Septima Gemina Bylo w posiadaniu Swewów, Wizygotów i Saracenów i Asturyi. Król Alfons III podzielił Asturyę i prowincya León stała się (910 r.) oddzielnem Królestwem, a m. León jego stolicą. W 996 r. miasto zdobył sultan Almanzor, lecz Alfons V odbiera je i odtąd León jest w posiadaniu króliw Kastylii (od r. 1037). Obecnie León jest głównem miastem prowincyi tej też nazwy, liczy ok. 14 tys. mieszkańców, po-

kł romański św. Izydora z XII w., kł. | św. Marka i t d. nadto dawne pałace, ratusz i t. p. zabytki. Bpstwo León istniało już w 259-260 r. połaczone z bpe n Astorga. Na synodzie Elwirskim (około 300 r.) bp Leon wystepuje jako oddzielny pasterz. Potem historya milczy o bpach z Leon, dopiero od r 792 mamy ich następstwo. Dyecezya Leon była do r. 1851 "exempta", dopiero wtedy poddano ja metropolii w Burgos. 1907 r. liczono tu ok. 229 tys. wiernych, 907 kłów parafialnych i tilialnych, 890 kaplanów. Synody w L-n (synodi Legionenses) odbył się w 1012 r., 1090, 1107... (Por. W. E. I., t. 43—44, str. 223; M. Risco w dz. Florez'a Espana sagrada, XXX — XXXVI, Madrid, 1784—1786; Gams, Kirchengesch v. Spanien, 1862, t. I, p. 234... II, 2, p. 401. 401. Hefele, Konciliengeschichte, 2 Anfl., t. V, k. 201..., Werner, Orbis terrarum catholicus Friburgi Brisg., 1890, p. 4'; Buch erger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 627). X. C. S.

Leon z Baniolos ob. Gersonides Levi.

Leon VI ces, bizantyjski Filozof albo Madry (886-912, ur. 1 września 866, † 11 maja 912 r. Syn Bazylego I, uczeń słynnego Focyusza. Historya zachowała o nim wspomnienie jako o "despocie i niewolniku własnych chuci". W stosunku do Bulgarów starał się bronić państwo przez podszczuwanie na nich Wegrów, co mu się udawało; stracił jednak na rzecz Muzułmanów nieniektóre wypy i Tessalonikę. Dzięki poczwórnemu swemu małżeństwu wywołał spory tetragamiczne. Jego homilie, poezye i pi-ma dotyczące przeszłości ojczystego kraju zebrane u Migne'a, P. G. t. 107.

Ks. M. N.

Leon Dyakon, historyk grec. ur. ok. r. 950 w Caloë w Jonii. Nauki pobierał w Konstpolu, gdzie był także obecny 966 r. podczas powstania Nicefora Fokasa Wnosząc z tytułu należał do stanu duchownego i jako kapelan towarzyszył ces. Bazylemu w wyprawie do Bulgaryi, zkad po pogromie wojsk cesarskich szczęśliwie zbiegł. Dzielo swoje historyczne napisał po r. 992. Obejmuje ono dzieje państwa byzant. od śmierci Konstantyna.

VII (Porfirogeneta) t. j. od r. 959 do śmierci ces. Jana Tzimiskesa 975 r. Jest to jedyny pisarz historyczny tego peryodu i dla tego ma tak wielkie znaczenie. Jako pisarz jest ciężki, trywialny i często co do ogól ej wiedzy historycznej zdradza zdumiewającą nieznajomość. Wiadomości swoje czerpał od świadków nacznych, lub że słyszenia, lecz brakuje mu zmysłu krytycznego. Dzieło to wydano u Bekkera i Niebura w Corpus script. byzant. t. II Bonna 1828, a także u Migne'a PP. gr. CXVII. (Por. Karl Krumbacher, Gesch d. bysant. Literatur, München 1891; Wiliam Fischer Beitr. z. hist. Kritik d. Leon Diaconus etc. w Mittheil. d. Instituts für oestreich. Geschichtsforchung VII t. 1886, str. 353 i inne).

Leon Grammaticus, historyk byzant., o którym tylko wiadomo, że dzieło swoje ukończył 1013 r. p. t. Ἡ τῶν νέων βασιλέων. χρονογραφια Jest to historya świata od Adama do ces. byzantyjskiego 949 r. Znaczna część dziejów, zwłaszcza nowszych, wzięta została od innych historyków szczególnie od Jerzego Monomacha, L. więc właściwie był tylko kompilatorem. Wydał go Bekker w Porp. scr pt. hist. byzant. XXVI, Bonnae 1828. (Por. Karl Krumbacher, Gesch. d. buzant. Liter. München, 1891 str. 133).

Leon I pż W. św. Dr. Kościoła, ur. pod koniec IV w. w Rzymie, pochodził ze znakomitej rodziny toskańskiej. Nie posiadamy żadnych szczególów o jego życiu aż do dyakonatu. Zdolności i energiczny charakter zjednały mu wpływ na rządy Kła. Za pża Celestyna wyrokuje w sprawie Semipelagianizmu; za Sykstusa III zalatwia szczęśliwie kwestyc Juliana z Eclanu. W r. 439 wysłany zostaje do Galii dla zalagodzenia sporu pomiędzy Accyuszem i Albinusem, w r. 440 18 kwietnia jednogłośnie zostaje wybrany na pża. W chwili, gdy obejmował władzę, położenie było pod wie-łu względami krytyczne: herezye, napady ludów barbarzyńskich, nieposzanowanie prawa kanonicznego, upadek karności, tendencye separatystyczne bpa konstantynopolskiego wymagały i wielkiej roztropności i niepożytej energii. Leon zwalczał Pelagianów i Manichejczyków

ce. Galii. Illiryi. Ostatecznie zalatwia sprawę, która była przyczyną wielu sporów, a mianowicie sprawę dnia, w którym powinno się obchodzić święto Zmartwychwstania Pańskiego (Krusch, Studien zur christ. mittelalter. Chronologie 1885, str. 251 i nast.) L. potępia Monofizytyzm; odrzuca apelacyę Euty-chesa i broni dwôch natur w Chrystusie w sławnym liście dogmatycznym z d. 13 czerwca 449 r. do Flawiana, patryarchy konstantyp. Cesarz Teodozyusz, będący pod wpływem Eutychianów przeszkadza pżwi. Po śmierci Teodozyusza nowa para cesarska, Marcyan i Pulcherya, stają po stronie pża; bpi Wschodu oświadczają, że w Efezie działali pod wpływem bojaźni i przemocy. L. zgadza się na nowy sobór, który odbył się w Chalcedonie (451 r.). L. zatwierdza 6 sesyj tego soboru, odrzuca jednak 28 kanon, rozszerzający władzę patryarchy konstant., ponieważ rozszerzenie to nie potrzeba Kła lecz pycha dyktowała i gro-zi zerwaniem Wschodu z Zachodem. I jest obrońcą Włoch. Attyla w r. 452 zbliża się do Włoch. Akwileja, Medyo lan, Werona, Mantua, Placencya zburzone; przerażony lud zdaje się na łaskę bicza Bożego. Wtedy L. udaje się do Attyli pod Mantua i skłania do cofniecia swych hord; w kilka lat później usiłuje zasłonić Rzym przed Genzerykiem, co mu jednak nie udaje się, zaledwie zdołał ocalić ludność i trzy kly. L † 10 listopada 461 r. w Rzymie. Dla swych pism i czynów słusznie wielkim nazwany. Benedykt XIV zaliczył go w po-czet doktorów Kła, Rzym obchodzi święto jego 11 kwietnia i 28 czerwca, Wschód zaś 18 lutego. L jest znakomitym mówca; umie wybornie nauki swe j zastosować do potrzeb czasu; zbija błędy wieku, wykłada i uzasadnia prawdy tymże błędom przeciwne. Jego styl jasny, poważny, pełen godności, peryody Feliksa z Urgelu, adopcyanina (792 r.). zackrąglone. Zostawił 96 mów. Z li- Dwaj wysocy urzędnicy pałacowi, krewstów godnymi pamięci są: list do Fla- ni poprzedniego pża, mający widoki na wiana, do Teodozyusza (sprawa soboru Stolice Ap., Paschalis i Campulus, pow Efezie 449 r.), do cesarza Leona prze ciwko wichrzeniom heretyckim; do mnipisują: De vocatione novarum gentium; Codex sacramentorum Ecclesiae Leoninum nazwany, inaczej Veronense

Porzadkuje hierarchie w północnej Afry | Pierwsze wydanie dzieł L-a sporządził Andr. Aleriensy, Rzym 1470; lepsze Quesnela w Paryżu 1675, chociaż ma noty jansenistowskie; najlepsze braci Ballerinich, 3 t., Wenecya 1753-57. W prze-kładzie polskim jest: Mowa na Narodzenie Pańskie, na urocz. Trzech Króli, na św. Piotra i Pawła (w Postylli mn. ks. Wuyka); na uroczystości Epifanii (Pamięt. rel. mor. t. XII, 1847); na urocz. św. Piotra i Pawla, oraz Bożego Narodzenia (Homiletyka t. II).

> Leon II pż św., pochodził z Sycylii wybrany na pża w grudniu 681 r, kon-sekrowany w Rzymie dopiero 17 września 682 r.; wykształcony, znał dobrze jezyk łaciński i grecki, posiadał dość rozleglą znajomość muzyki, ulepszył śpiew gregoryański i ulożył wiele hymnów. Zatwierdza akta 6-go soboru powszechnego, a zarazem i anatemat tego soboru na Honory sza pża, twierdzac, że słusznie Honoryusz został potepiony za to, iż początkującej herezyj nie przytłumii, lecz przez niedbalstwo ja poparl (Mansi, Conc. XI, 725, 1050, 1855; Hergenröther, Kirch. Gesch. I, 1992, str. 937). Tłumaczenie akt 6 soboru na język łaciński przesłał bpom Hiszpanii, zażegnał schyzmę kla Rawenateńskiego. Wkrótce po śmierci (3 lipca 683 r.) uznany za Swiętego; uroczystość ku czci jego 28 czerwca. (Por. Acta Sanctorum wyd. Bollandyst. V, 374; Bibliotheca hagiographica latica ant. et med. aev. ed. Hagiographi Bollandiani, 716; Hefele, Conciliengeschichte, t. III wyd. 2-ie, str. 289 i nst.)

Leon III św., rzymianin, wybrany na pża 26, wyświęcony 27 grud. 795 r., † 12 czerwca 816 r., teolog. Natychmiast zawiadamia Karola W. o swoim wyborze. W 798 r. przyznaje Kolonii i Śalzburgowi tytuł metropolitalny. W 799 r. potępia w Rzymie na synodzie naukę stanawiają zabić L-a, na którego napadnieto 25 kwiet. 799 r. podczas procechów Palestyny. Niesłusznie mu przy- syi, poraniono i uwięziono. L. schronił się do Karola W. do Paderbornu. Nieprzyjaciele oskarżaja go przed Karolem Romanae, błędnie Sacramentarium W. o krzywoprzysięstwo i cudzolóstwo i żądają aby się zrzekł Stolicy Ap. Ka-

rol W. się na to nie zgadza. L. wraca do | Rzymu, gdzie uroczyście witany jest jako męczennik. Winni napadu na pża, dzięki wstawiennictwu L-a, skazani lagodnie, bo tylko na wygnanie do Franeyi. W listop. 800 r. przybywa Karol W. do Rzymu. L. chce sie oczyścić z zarzutów i dla tego żąda sądu nad sobą, lecz biskup i opaci oświadczają: "Nikt nie może oskarżać pża; Stolica Św. jest najwyższym sędzią i nie może być od nikogo sądzoną". Wobec tego L. nastepnego dnia wszedł na ambone z Ewangelią w ręku uroczyście przysiągł, że nie był winnym żadnego występku, o który go oskarżono. Słowa L-a wzruszyły lud cały i wszyscy zgromadzeni zaśpiewali dziękczynne Te Deum. L. był przekonany, że przywrócony po-kój w Rzymie nie będzie trwałym i że gwalty towarzyszące często obiorowi pża powtarzać sie będą, jeżeli lud nie będzie czuł nad sobą silnej władzy cesarza przywróconego cesarstwa Zachodniego. Dla tego też w dzień Bożego Narodzenia, podczas uroczystej Mszy św. wziął z ołtarza złotą korone i włożył ją na głowę Karola W., jako cesarza Zachodu czyli rzymskiego, ponieważ Rzym był środkiem tego chrześcijańskiego cesarstwa. Przysiega, która wykonał wtedy Karol przed pżem, była tylko wyrazem osobistego holdu i szacunku dla głowy Kła. Cesarz nie był wasalem pża jak również i pż cesarza; chociaż przez to samo, że cesarz uważany był jako najwyższy władca w calem Chrześcijaństwie zachodniem, państwo Kościelne podlegało mu pod pewnym względem, pż jednak nie tracił nic ze zwierzchniczych praw swoich. Cesarz przyrzekł starać sie o szerzenie Chrześcijaństwa w calvm świecie. Twierdzenie, że L. przeniósł władzę cesarską od Greków na Karola W., jest wytworem późniejszych czasów.

Leon III po klęsce trzesienia ziemi, jakie w r. 801 nawiedziło całe Włochy, dla odwrócenia podobnej klęski zalecał obchód trzech dni krzyżowych przed Wniebowstąpieniem Pańskiem — Karol W., pragnąc nadać większą powagę swemu testamentowi, w którym w r. 806 swego państwa po stanowił podział śmierci, odesłał go do Rzymu, do podpisania pżowi

Jeszcze w

nii, a później we Francyi do symbolu nicejskiego i konstplskiego zaczeto dodawać "Filioque" na znak wiary, że Duch św. pochodzi od Ojca i Syna. Zakonnicy greccy zaprotestowali. Zaapelowali do St. Ap. L. orzekt, że "Filioque" jest zgodne z nauką wiary, przesłał kłom wschodnim i zakonnikom z góry Oliwnej wyznanie wiary, w którem jeszcze wykłada naukę o Trójcy Przenajśw. nie pozwala jednak dodatku wprowadzać do symbolu. Zakaz ten jednak długo się nie utrzymał. Wtedy L. kazal na dwóch tablicach srebrnych po łacinie i grecku wyryć symbol konstplski w pierwotnem brzmieniu i zawiesić w kle św. Piotra.

W r. 815 odkryto nowe sprzysiężenie kilku panów rzymskich pko pżowi. Pozostaly po L-e listy, które p. t: Epistolae Leonis III ad Carolum Magnum wydal Herm. Conring, Helmst. 1647; ap. Bouquet. Rec. V, p. 497 i nst. W wieku XVIII imie pża zostało zapisane w Martyrologium Rzymskiem; świeto 12 czerw. (Por. Acta Sanct. jak wyżej t. II, str. 472, 90; Bibl. hag. jak wyżej str. 716; Bayet, L'élection de L. III et la revolte de Romains en 794, Paryż 1883.)

Leon IV. św., pż, syn Radualda, wychowany w klasztorze benedyktyńskim. Za Grzegorza IV zostaje sybdyakonem, za Sergiusza II kardlem - kaplanem, a po jego śmierci wybrany w r. 847 na pża. Rzym wtedy był w krytycznem położeniu z powodu napadów Saracenów. Nowy pż zawiadamia cesarza Lotaryusza o swem wyborze i czeka na jego zgodę ponieważ według umowy zawartej przed 3 laty, cesarz powinien był przysłać swą zgode na wybór. Ponieważ od cesarza nie było żadnej odpowiedzi, po dwóch i pół miesiącach oczekiwania 10 kwietnia 847 r. zostaje L. konsekrowany. Zabez-pieczając Rzym od nowych napadów, L. odbudowywa stare mury, uzbraja bramy, stawia wieże, przez Tyber przeciąga łańcuchy, otacza cyrkuł watykański (burgus s. Petri), chcac zabezpie-czyć kościół św. Piotra, murami; dzielnice te Rzymu nazwano później miastem Leonowem (civitas Leonina). Dla zbiegów z Centumcellae, uchodzących przed Saracenami, L. bu-VIII wieku w Hiszpa- dopodobnie dzisiejsze Corneto, Zjedno-

czona wskutek jego starań flotylla miast | włoskich zadaje stanowcza kleskę Saracenom w r. 849 około Ostyi. Pż zawiera z cesarzami: Lotaryuszemi i synem jego, Ludwikiem II, koronowanym w r. 850 w Rzymie na współcesarza, umowę zabezpieczająca wybór pży według prawa kanonicznego. Pomimo że L. uszanował prawa crza względem Rzymu, nie uniknal dość czestych starć o nie. Od niego datuje się na aktach wypisywanie roku pontyfikatu; przestaje w listach do cesarza i monarchów umieszczania na czele ich imienia: pisze najpierw swe imię i przestaje dawać książętom w listach tytułu: dominus. Zwoływał do Rzymu 4 sobory. † 17 paźdz. 855 r. Święto 17 lipca. (Por. Acta sanct. jak wyżej str. 302 i nst.; Bibl. hag. jak wyżej str. 716; Jaffé, Regesta pontificum Romanorum, wyd. 2, Lipsk 1885, 8-o, t. 2.)

Leon V pż, z m. Ardea w Kampanii rzymskiej, benedyktyn, konsekrowany 5 sierp. 903 r., łagodny, dobroduszny. Po kilkudziesięciu dniach rządów uwięziony przez kardynała Chrystofora i zamęczony. † 5 września 903 r. Legenda utożsamia go z bpem Tugdualem. (Por. Jaffé, w dziele powyżej cyt.; A. Favé, St. Tugdual pape w Bulletin de la soc. archeol. du Finistère. 24, 1897 (8, 91-5).

Leon VI pż, rzymianin, konsekrowany 5 czerw. 928 r., † 5 lut. 929 r. Pontyfikat jego przypada na czasy najglębszego poniżenia Stolicy Ap. za rządów Te-odory i Marozyi w Rzymie. (Por. Jaffé, jak wyżej str. 453.

Leon VII, pż, rzymianin, gorliwy zakonnik, benedyktyn, konsekrowany 9 stycz. 936 r., † na początku lipca 939 r., politycznie zależny od Alberyka II, syna Marozyi. Pogodził zwaśnionych króla Huniberta i księcia Alberyka i jego pasierba. Polecil opatowi Odonowi zreformować regułę klasztorną w Rzymie i przez to przygotować grunt pod powszechną reformę stosunków ówczesnych. (Por. Jaffé, jak wyżej, str. 445-7; Listy jego u Migne'a, Patrologia Latina, t. I, str. 221. Paryż 1844-64, str. 132, 1065 - 88).

Leon VIII, pż, rzymianin, człowiek świecki, sekretarz (protoscrinus) rzym-

oskarżonego o wielkie występki, 4 grud. 963 r. wybrany na pża na synodzie zwołanym przez Ottona I w celu złożenia z urzędu Jana XII. L. zostaje wyswięcony i konsekrowany wbrew wszelkim przepisom prawa kanonicznego 6 grudn. 963 r. Gdy Otton opuścił Rzym, Jan XII zwołuje synod, na którym deponowany jest L. i skazany na wygnanie. Po śmierci Jana wybrany zostaje Benedykt V; L. ucieka do cesarza i przy jego pomocy zostaje ponownie wybrany na pża na synodzie na Lateranie. Benedykt V abdykuje. L. + w marcu 965 r. L-wi przypisują trzy podrobione dokumenty: 1.2) Privilegium de investitura podwójnem wydaniu: Privilegium maius i minus, moca którego do cesarza należy wprowadzenie na tron pża i bpa, przytem żaden bp nie może być wyświęcony przed otrzymaniem inwestytury; 3) Cessio donationum, to jest zwrot darowizn, które cesarze od czasów Pipina i Karola W. uczynili Stolicy Ap. Najlepsze wydanie tekstu jest w Monumenta Germaniae historica ed. 9, H. Pertz, Leges IV, I, 663-78. Falszywe te akta powstały w r. 1084 w czasie walki o inwestyture. (Ob. Bernheim, Forschungen zur deutschen Geschichte, herausg. v.der hist. Kommission bei der Kgl. Bayr. Akademie der Wissenschaften, t. XV, str. 618 i nst. (Getinga 1878). Chociażby te dokumenty były autentycznymi, nie miałyby żadnego znaczenia, ponieważ L., jako nieprawnie obrany, był antypżem. (Por. Jaffé, jak wyżej 1º, 467 — 9, 946-7; Floss., Papstevahl unter der Ottonen, 1858; Dümmter, Otto d. Gr. 1876, str. 649 i nst.)

Leon IX, pż, syn Hugona IV, hr. Dagsburga, na chrzcie św. otrzymał imię Bruno, † 21 czerw. 1002 w zamku Egisheim. Ksztalcil się w szkole Bertolda, bpa z Toul, wyświęcony na kaplana zostaje kapelanem na dworze nowoobranego cesarza Konrada, gdzie go za skromność, pokorę, pobożność dla odróżnienia od swych kapelanów tego imienia, zw. "dobrym Brunonem". W r. 1026 zosta-je bpem w Toul, konsekrowany 9 września 1027 r. Jako hp stara się przyjsć z pomoca materyalna mieszkańcom Toul zrujnowanym wojna, odbudoskiego Kła. Za pontyfikatu Jana XII, wywa klasztory, reformuje duchowień-

stwo, gotując w ten sposób grunt pod | powszechną reformę. Po śmierci pża Damazego II, przez bpów, zwołanych do Wormacyi przez cesarza Henryka III, wybrany zostaje na Stolice Ap. Wymawia się, czyni spowiedź publiczną, sądząc, że to go uchroni od wyboru, lecz to go zawodzi. Wobec czego zgadza się na wybór, lecz pod warunkiem, że będzie wybrany według prawa kanonicznego. Udaje się więc do Rzymu, w drodze towarzyszy mu Hildebrand, późniejszy Grzegorz VII. Duchowieństwo i lud wychodza na spotkanie jego poza miasto i na zapytanie Brunona, czy się zgadzają na jego wybór, otrzymuje jednomyślna odpowiedź. Dnia 2 lutego 1049 r. zostaje koronowany jako pż i w tej chwili zabiera się do reformy. Odbywa liczne synody w Rzymie i poza nim, na których wydaje dekrety przeciwko symonii, świeckiej inwestyturze, gwałceniu celibatu; składa z urzędu symoniackich bpów. Przez krótki czas swego pontyfikatu zwiedza Włochy, Niemcy, Francyę, cheąc w ten sposób skupić kolo siebie to, co było najlepszego, walczyć ze złem na miejscu. Na synodzie w Vercelli potepia błędną naukę Berengaryu-Ponieważ z Normannami nie może polubownie załatwić zatargów, przedsiębierze przeciwko nim wyprawę; wojsko jego jednak 17 czerwca 1053 r. pod Civitella pokonane zostaje, a sam pž o mato co nie dostał się do niewoli. L. wysyła do Normanów posła, który został dobrze przyjęty; przyrzekają poprawę. Według Gotfryda Mattaterra (Hist. Sicula) L. nadal Normanom prawo do wszystkich ziem już zdobytych i do tych któreby nadal zdobyli (na Mahometanach) w kierunku Kalabryi i Sycylii z warunkiem lenności względem Stolicy Ap. L. pracuje nad niedopuszczeniem do oderwania Wschodu od Kościoła, lecz właśnie za niego następuje ostatecznie schyzma wschodnia. Nie doczekał się L. powrotu swych legatów z Konstpola, którzy wyklęli tam Michała Cerularyusza, i † 19 kwietnia 1054 r. Był to maż wielkiej cnoty, pelen energii i roztropności. Pontyfikat jego jest pięknym przykładem harmonii, w działaniu pomiędzy Kościołem i państwem. Nie-długo po śmierci L-a zaczęto go czcić jako Świętego. Swięto jego 19 kwietnia. Zaraz po koronacyi wzywa u-jako Świętego. Swięto jego 19 kwietnia. (Por. Acta Sanct. t. II, str. 648-729; i literatury greckiej. Dawne gimnazyum

Migne, jak wyżej, 143; Delare, Un pape Alsacien; Brucker, L'Alsace et l'Eglise au temps du pape St. L. IX, Paryż 1889, 2 t.).

Leon X pż, ur. 11 grudnia 1475 r. we Francyj, † 1 grud. 1521 r. w Rzymie, syn Wawrzyńca dei Medici, ksiecia Florencyi, przezwanego "wspaniałym" mecenasa nauki i sztuki; na chrzcie św. Jan. Nauczycielami jego byli: Marsyliusz Ficinus, neoplatonizmu aleksandryjskiego, Jan Picus de la Mirandola. mistyki żydowskiej, Aniol Politianus (Politus), retoryki pogańskiej, ale jeszcze ściśle trzymający z katolicyzmem. Jan predko dojrzewa; rozmilował sie w naukach, w 12 roku życia doskonale władal jezykami łacińskim i greckim. Ojciec przeznaczył go do stanu duchowne-go. Ponieważ Ludwik XI, król Francyi, Sykstus IV i Innocenty VIII ubiegali się o względy potężnego Wawrzyńca Medyceusza, więc syn jego już w dzieciństwie zostaje obsypany rozmatemi beneficyami we Włoszech i Francyi. Wr. 13 zostaje kardiem-dvakvnem. Po otrzvmaniu stopnia doktora prawa i wyświeceniu na dyakona zasiada w gronie kardłów; w tym roku przyjmuje po śmierci Innocentego VIII udział w conclave, z którego wychodzi Aleksander VI. Ponieważ L. głosował przeciwko temu wyborowi, opuszcza Rzym, wraca do Florencyi, gdzie ma dwa lata względnego spokoju. W r. 1495 r. wskutek powstania mieszkańców Florencyi przeciwko rzadom Medyceuszów, opuszcza miasto i razem z przyjacielem i nauczycielem swym, Bernardem Dovizi, udaje się w podróż w celach naukowych po Niemczech, Niderlandach (przyjaźń z Erazmem Rotterdamskim) i Francyi. Z chwilą wstąpienia na tron Juljusza II wraca do Rzymu, gdzie wpływ i znaczenie Jana coraz bardziej wzrasta, od r. 1512 jako legat papieski rządzi we Florencyi. Szcześliwie unika spisku (do którego należał Machiavelli) przeciwko rodzinie Medyceuszow. Po śmierci Juljana II na conclave 11 marca zostaje wybrany na pża; 15 marca otrzymuje święcenia kapłańskie, 17 sakre bpia, a 19 jest koro-

(uniwersytet) przy kleśw. Jakóba restauruje i ściąga doń najzdolniejszych ze-wsząd nauczycieli; do kursów teologii, prawa kanonicznego i cywilnego dodaje lub podnosi, kursa: medycyny, logiki, wymowy, matematyki i in. Sprowadza Tezeusza Ambrogio, kanonika do Rzymu, aby wykładał języki: chaldejski i syryjski i zarazem daje mu środki na drukowanie psalterza chaldejskiego. L. rozesłał ludzi uczonych do Włoch, Francyi, Niemiec, Danii, Grecyi, dla naby-wania rekopisów dawnych, za które często placi wielkie sumy. Rafael, Giulio Romano, Michal Aniol, Leonardo da Vinci; wspierani i zachęcani przez pża wymownie świadczą o jego miłości dla ma-larstwa, architektury i rzeźbiarstwa. Ariosto zaś, Benni, Sannazaro, Vida, Marek Antoni Flaminini, Ferreri i inni, o zamilowaniu w poezyi. Stara się L. o poprawe brewiarza w tem, co niezgodne z gramatyką, prozodją, a zarazem o oczyszczenie z wyrażeń pogańskich. Myśli o reformie kalendarza i zaleca tę sprawe uczonym. Przyczynia się do budowy kła św. Piotra. Rozkochany w w naukach, a przytem z natury usposobienia łagodnego, stara się o zapewnie-nie ludom pokoju, dla skupienia wszystkich sił chrześci ańskich przeciw potędze tureckiej. Przekonany, że Włochy nie uspokoją się, póki będą się w nich krzyżowały wpływy francuskie i niemieckie i dopóki Państwo Kościelne nie stanie się zupełnie niezależnem, oddzialywa w tym duchu na Ludwika XIII; ten jednak wraca do Włoch i rozprasza wojska papieskie. L. 5 kwietnia 1513 r. zawiązuje ligę z Henrykiem VIII ang. i cesarzem Maksymilianem I, skutkiem czego Francuzi ponoszą klęskę pod Nawarą 6 czerw. 1513 r. Ludwik zawiera przymierze z L-em, lecz nie szczere, nie wyrzeka się swych planów zaborczych, jak również i następca jego, Franciszek I, który wchodzi w porozumienie z Genuą i Wenecya i pokonywa wojska papieskie pod Mazignano 1515 r. L. zawiera ugodę z Franciszkiem. Florencya zostaje przy Medyceuszach, Bolonia przy St. Ap., pż ustępuje z Parmy i Placencyi: król przyrzeka znieść sankcyę pragmatyczna; na jej miejsce staje konkordat záwarty d. 18 sierpnia 1517 r. L. ma

go stoi Alfons Petrucci, kardl. Spisek się wydaje i spiskowcy giną, skazani na śmierć. Po śmierci Maksymiljana I (12 stycz, 1519) L. zgodnie z życzeniami elektorów niemieckich, pragnie na tronie cesarskim widzieć jednego z książąt niemieckich, gorliwego katolika i za ta-kiego uważa Kurfirsta Fryderyka Saskiego. O korone cesarska ubiegaja się Franciszek I, król franc. i Karol (V) król hiszpański i neapolitański, wnuk zmarlego cesarza i ten ostatni 5 lipca 1519 r. zostaje wybrany na cesarza. Chociaż Karol jest wybrany wbrew życzeniom L-a, pż, gdy wybuchnęla wojna pomiędzy cesarzem i królem Francyi, staje po stronie pierwszego, Wojska papieskie stanęły pod Pawia (1521 r.) wyswobodziły Medyołan, odebrały Pawię i Placencyę. Od początku rządów swoich L. nie stracił z przed oczu niebezpieczeństwa grożącego Europie ze strony Turków. Zachęcał panujących, aby zamiast walczyć ze sobą, zwrócili się pko Muzulmanom. W tym duchu pisze do Henryka VIII ang. (1513 r.), do Franc I, Maksymiliana I, Zygmunta króla polskjego (25 marca 1514 r.). Ustanawia na soborze Lateraneńskim dziesiecine z dóbr klnych na cele walki z niewiernymi, ogłasza w całej Europie zawieszenie broni na lat 5 i jubileusz (1516 r.). Wszelkie jednak zabiegi papieskie spelzły na niczem. Niepomyślna też była jego praca na polu czysto-klnem. Sobór Lateraneński (zamknięty 1517 r.) załatwia sprawę schyzmy Pizańskiej, określa nieśmiertelność duszy i postanawia reformy, które nigdy nie zostały wykonane. Udaje się L-wi zreformować kolegium kardynalskie, wprowadzić doń ludzi pełnych serca, rozumu, taktu i powagi. Budowa jednak Bazyliki św. Piotra daje powód do walki o odpusty i do wystąpienia Lutra. L. pisze list do przełożonego Augustyanów, Gabryela z Wenecyi, w którym wyraża swój nie-pokój i poleca ugasić natychmiast pożar; stara się przez bpów: Alberta mogunckiego i Skulteta brandeburskiego naprowadzić Lutra na stosowna droge: wzywa go wreszcie do Rzymu, lecz ulegając prośbie elektora saskiego, poleca kardlowi Kajetanowi rozpatrzyć sprawe na miejscu, zwleka z ostateczną decywrogów wewnetrznych. Zawiązuje się zyą, stara się łagodnością powściągnąć, przeciwko niemu spisek, na czele które-

opiera, wydaje 15 czerw. 1520 r. budę Zmniejsza niektóre podatki potepiajaca nauke Lutra (Exurge) i wreszcie 3 stycznia 1521 r. wyłacza nieposłusznego mnicha z Kła. Prawda, że w wielkiej mierze niepowodzenie pża w sprawie Lutra należy przypisać książętom niemieckim, wspierającym go, nie wolno jednak zapominać, że L. zajety nauką i sztuką, urządzeniem Państwa Klnego i obroną jego na zewnątrz, nie miał wprost czasu na głębsze wnikanie w sprawy istotnego urzędu swego i poświęcenia im wiecej sił i energii. Umiera w chwili, gdy Niemcy już stoją w ogniu walki religijnej, gdy szeregi Lutra coraz bardziej się zwiększają. Łagodny, pracowity, dla siebie bardzo malo potrzebujący, całem sercem oddany sprawie ubogich, których hojnie wspieral, nieposzlakowanych obyczajów, pobožny. (Por. Paulus Jovius, Hist. de Leon X, trad. en franc. par M. D. P., Paryž 1675; Audin, Etudes sur la Reforme: Histoire de Leon X et de son siècle (wyd, 3-e, Paryż 1850); Ranke, Die Römischen Päpste in den letzten 4 Jahrb. (wyd. 6 e, Lipsk 1883, t. 1); Hefele, Conciliengeschichte VIII; Pastor, Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters, IV, t. I, Freiburg 1899—1904).

Leon XI pż, Aleksander Oktawian Medici, ur. 1535 r. we Florencyi, wybrany na pża 1 kwiet. 1605 r., † 27 kwiet. 1605 r. w Rzymie, syn Oktawiusza Medvceusza i Franciszki Salviati, córki Lukrecyi, siostry Leona X. Świeżo wyświeconego kaplana książę saski wysyła jako swego posła do Rzymu, gdzie na tem stanowisku L. pozostaje przez lat W 1573 r. mianowany bpem Pistoi. 1574 archpem Florencyi, w 1583 r. otrzymuje purpurę kardleką. Klemens VIII wysyła go jako legata swego do Francyi, jako pośrednika pomiędzy Filipem II hiszpańskim i Henrykiem IV; chodzi tutaj też o osłabienie wpływów Hugonotów i umocnienia nauki katolickiej. Z tej misyi tak się znakomicie wywiązał, że pż po powrocie przyjmuje go z wielkimi honorami w Ferrarze. Po śmierci Klemensa VIII wybrany zostaje na jego miejsce. Przy objęciu rządów zapowiada kardlom i krewnym, aby go o nic nie prosili, coby się w czemkoli i della Genga wraca do Rzymu. Po wiek sprzeciwiało ścisłej sprawiedliwości. uwiezieniu Piusa VII przez Napoleona

nalożone przez poprzednika na utrzymanie wojska. W czasie obejmowania bazyliki laterańskiej zaziębia się i wpada w cieżką chorobę, która sprowadza śmierć; otoczenie prosi go, aby mianował synowca swego kardlem, nie uwzględnił tej prośby, a gdy do niej przylączył się i spo-wiednik jego, oddalił go od siebie, gro-miąc, że zamiast w tej chwili rozbudzać w nim pragnienie nieba, każe mu myśleć o rzeczach ziemskich. (For. Cariella, Memorie historiche de cardinali della S. romana Chiesa, V, 181 i nast.; Ranke, D. Röm. Päpste II, 210, wyd. 1888).

Leon XII pż, Hannibal Franciszek Klemens Melchior Mikolaj della Genga, ur. 22 sierpnia 1760 r., w zamku Genga pod Spoletto, wybrany na pża 28 września 1823 r. † 10 lutego 1829 w Rzy-mie. Syn hr. Hilarego i Maryi z hr. Teriberti. Obdarzony wielkiemi zdolnościami, kształcił się w kollegium w Osimo, następnie w Piceńskiem w Rzymie, wreszcie w akademii duchownei rzymskiej. Święcenia kapłańskie otrzymał 14 czerw. 1783 r. Pracowity, skromny, łagodny, człowiek wielkiego serca, zjednywał sobie wszystkich i wbrew nawet własnej woli, zajmował coraz to wyższe stanowiska, na których z włożonych na się obowiązków wywiązywał sie zawsze jak najlepiej. W r. 1793 został arcbpem Tyru in part. inf.; w następnym mianowany nuncyuszem w Lucernie. W 1795 r. wysłany jako nuncyusz do Kolonii zatrzymuje się w Augsburgu u elektora kolońskiego, Klemensa Wacława, skąd w 1796 r., wobec nadciągających Francuzów, udaje się do Drezna, zaproszony przez elektora saskiego, Fryderyka Augusta; w tymże roku wraca do Augsburga. Po uwięzieniu Piusa VI czas jakiś bawi w Wiedniu, a po śmierci Piusa VI wraca do Rzymu. Pius VII wr. 1805 wysyła go na sejm do Ratysbony, gdzie nie nie wskórał. Rozpoczyna petraktacyę z Fryderykiem I, królem wirtemberskim, o konkordat, w czasie jednak pertraktacyi otrzymuje rozkaz udania się do Paryża, gdzie ma z kardłem Caprara zająć się sprawami Stol. Ap. Wkrótce jednak konferencye przerwano

stanu. Po upadku Napoleona jedzie powtórnie do Paryża, aby powitać Ludwika XVIII i wręczyć listy papieskie. Kardynał Consalvi, akredytowany w Paryżn przy wszystkich znajdujących się tam warunkach, niezadowolony jest z nowego posła. Della Genga ze zrujnowanem zdrowiem wraca do Rzymu, zamierza usunąć się do opactwa Monticelli, lecz Pius VII w 1816 r. mianuje go kardlem, a po śmierci Piusa VII d. 28 września 1823 r. della Genga zostaje wybrany na pża i przyjmuje imię Leona XII. D. 6 marca 1824 r. zawiera konkordat z królem hanowerskim. 3 maja t. r. wydaje encyklikę wstępną, przypomina w niej bpom ich obowiazki i zacheca do walki z indyferentyzmem i wciskającemi się wszędzie towarzystwami biblijnemi. Jubileusz ogłoszony w 1824 r., 25 grud. 1825 r. rozciąga na świat cały. Z radością widzi wielka liczbe wiernych przybywajacych do Rzymu w czasie jubileuszu. Zabiega gorliwie około odbudowania bazyliki św. Pawła. fouri le mure. Zawiera konkordat z Niderlandami, Niem cami, Szwajcarya, prowadzi pomyślne negocyacye z dworami petersburskim i i wiedeńskim. Pomimo oporu rządu hiszpańskiego w koloniach amerykańskich mianuje bpów na wakujące stolice. Walczy z masonerya i karbonaryzmem, ogłasza potępienie ich zasad 17 sierpnia 1825 r. L. wprowadził ulepszenia w administracyi Państwa Klnego, w procedurze cywilnej i sądownictwie. Zmniejszył podatek gruntowy o jedną czwartą, zniósł rozmaite uciążliwe daniny, budował szpitale, wyznaczał corocznie wielkie sumy na roboty publiczne, opiekował się Zydami, rozszerzył przeznaczoną im na zamieszkanie dzielnice (Ghetto) i kazał w niej przeprowadzić roboty asenizacyjne. Troszczył się o wychowanie młodzieży: sprowadził Sercanki, które miały zająć się kształceniem dziewcząt z rodów arystokratycznych; "Braciom nauki" zleca nauczanie dzieci ludzi biednych, Jezuitom wraca kolegium rzymskie; opiekuje się bibliotekami i obserwatoryum. Cały oddany sprawom czynienia dobrze innym, nie myślał o wywyższeniu czy zbogaceniu własnej rodziny. Pochowany w ba- Vie de Jesus Renana list pasterski i zylice św. Piotra w grobie, który sobie dalsze: r. 1864 o błędach przeciwko rezbudował przed ołtarzem św. Leona W. ligii i o życiu chrześcijańskiem; 1866 r.

della Genga uważany jest za więźnia pe Leon XII, 2 t. Paryż 1843; (po niem. przez Scherera 1744); Antoni Nadari Vitae Pontif. Rom, (Pii VI., Pii. VII, Pii VIII, 1840); Wiseman, Erinnerun-gen an die 4 letzten Päpste, 1870; Gams, Kirchengeschichte des XIX Jahr. 1855; Nürnberger, Papsttum u. Kirchenstaat, 1897, t. 1).

Leon XIII, pż, Wincenty Joachim Pecci hr., syn Luiwika i Anny z Prosperich, ur. 2 marca 1810 w Carpineto, † 20 lipca 1903 r. w Rzymie. Kształcił sie od r, 1818 w kolegium jezuickiem w Viterbo, od 1824 do 1831 w kolegium rzymskięm, w r. 1832 wstąpił do akademi dei Nobili. Zdolny i pracowity, oddał się gorliwie pracy naukowej; w r. 1837 mianowany pralatem domowym i wyświę-cony na kaplana; w następnym wyslany jako delegat do Benewentu oczyścił prowincyę z rozbójników. W r. 1841 pełnił obowiazki delegata w Spoleto, a następnie w Perugii. W 1843 r. zo-stał tytularnym archpem i nuncyuszem w Brukselli. Popierał tutaj bpów w walce z rządem zwłaszcza o szkoły. D. 19 stycznia 1846 r. mianowany bpem Perugii, przybył tam 26 lipca t. r. i poświęcił się całą duszą pracy pasterskiej; miedzy innemi zreformował w r. 1848 seminaryum, w r. 1852 zreorganizował bank pobożny. Chociaż już w r. 1846 Grzegorz XVI mianował go in petto kardynalem, dopiero za następcy tego papieża otrzymał purpurę (1853). Jako kanclerz uniwersytetu w Perugii napisal dla tej szkoly wiele rozpraw i wskazówek, Wr. 1860 wydał list pasterski o konieczności władzy doczesnej dla papieża, protestując przeciwko kasacie kongregacyi zakonnych we Włoszech, jak również w 1861 w liście do króła Wiktora Emanuela pko zaprowadzeniu malżeństw cywilnych i przeciwko exequatur wykonywanemu przez władzę świecką r. 1869 założył w swej dyecezyi stowarzyszenie wykupu duchownych od poboru wojskowego. W r. 1871 po zabo-rze Rzymu wysłał wraz z innymi biskupami Umbryi adres do Piusa IX. 1874 zalożył stowarzyszenie robotników chrześcijańskich. Wydał w r. 1863 pko (Por. Artaud de Montor, Hist. du Pa- prerogatywach Kościoła Katolickiego; 1868 o bojowaniu chrześcijańskiem; 1871 | o prerogatywach papieża; 1873 o niebezpieczeństwach utraty wiary; 1874 o dzi-siejszych antyreligijnych tendencyach świata; 1876 Kościół katolicki i wiek XIX; 1877 i 1878 dwa listy: Kościół i cywilizacya. Dopiero po † Antonellego (1876) został powołany do Rzymu, w r. nast. mianowany-kamerlengiem św.

Kościoła rzymskiego.

Po + Piusa IX (7 lut. 1878) objął, zgodnie z Kanonami, razem z najstarszymi trzech święceń kardynałami rządy Kościola; na conclave d. 20 lutego 1878 w trzeciem głosowaniu obrany papieżem pod im. Leona XIII; koronowany 3 marca. Nowy pż na krok nie ustepuje od zasadniczych praw Kościoła. korzysta jednak z okoliczności wstapienia na tron, aby nawiązać stosunki z wrogimi dla Stol. Ap. rządami. Piuso-we "non possumus" było konieczne w epoce dażeń do zagarnięcia Kościoła pod swe panowanie, oraz zawieruchy pojęć wywołanej przez katolicyzm liberalny; teraz, gdy zapanował względny spokój, L. XIII chwycił się polityki paktowania i ustępstw, o ile to będzie możliwe bez szwanku dla wiary. Zaraz po swoim obiorze zawiadamia L. wszystkie dwory i rządy, nawet akatolickie, o swem wstąpieniu na Stolice Piotrowa i nawiązuje ze wszystkimi stosunki. Pomija tylko jednego króla włoskiego, z którym, jako z zaborcą Rzymu i państwa Kościelnego, nie mógł wchodzić w żadną łącz-n ść. Pozostał, jak jego poprzednik, "więźniem watykańskim" i nie przyjął praw gwarancyjnych. Skłonny do zgody, okazuje zarazem, że nie jest słabym. Tak np., gdy gabinet paryski odwołał swego ambasadora przy Stolicy Ap. z zamiarem niemianowania nowego, L. każe powiadomić rząd francuski, że w takim razie odwoła nuncyusza z Francyi. Rzeczpospolita natychmiast zamianowała ambasadora, milego papieżowi markiza de Gabriac. Zabiegi L-a wydają obfite o-Gabriac. woce. Papież zakończa walkę "Kultur-kampfu" w Niemczech, uzyskuje swobode działania dla katolików i przez te same Niemcy zostaje zaproszony na sędziego polubownego w sporze z Hiszpania o wyspy Karolińskie (por. E. Lefebvre de Béharne, L. XIII et le princ Bismarck, Béharne, L. XIII et le princ Bismarck, lat później w encyklice "do Książat i Paryż 1878). We Francyi L. stara się narodów świata" zachęca Kościoły wschoo pojednanie katolików z rzecząpospolitą dnie i Protestantów do jedności z Koś-

i wytworzenie silnego stronnictwa katolickiego. W Szwajcarvi zastał gerszy jeszcze "Kulturkampf" niż w Niemczech: usunięto od nauczania zakony, wypędzono Jezuitów, pozabierano w kantonach genewskim i berneńskim, w Zurychu, Thurgau, Aargau, Salothurnie i in. ka-tolików wszystkie kościoły parafialne, probostwa, szkoły, fundusze kościelne; z Bernu wypędzono kapłanów katolickich; biskupa Lachat'a skazano na wygnanie; usunieto nuncyusza papieskiego. Papież rozpoczyna rokowania z rządem szwajcarskim i szcześliwie je zakańcza w 1888 r. Z Rosyą, która zerwala była wszelkie stosunki dyplomatyczne z Rzymem, zawiązuje L. rokowania w 1879, przerwane śmiercia Aleksandra II, wznowione za jego następcy, zakończone na Boże Narodzenie 1882 r. konkordatem, w którym rząd rosyjski zgodził się na obsa-dzenie wakujących stolic biskupich, zapewnił swobodę biskupom w zarządzie seminaryami i Akademia w Petersburgu (Encyklika do biskupów polskich), zastrzegając sobie tylko dozór nad wykładami jezyka i literatury rosyjskiej oraz historyi. Przy Watykanie przebywać ma stale rezydent rosyjski. Sprawa wykładów była przedmiotem ponownej ugody 1897 r., a to z powodu interpretacyi rządowej, ograniczającej władze biskupów w seminaryach.

Wielki papież wspiera, rozwija, organizuje misye w Azyi, Australii. Wspomaga kard. Lavigérie w walce z niewolnictwem w Afryce. W Rzymie składa synod biskupów z południowej Afryki. W sprawie katolików na Wschodzie wysyla note na Kongres berliński, który też w art. 5-ym swych uchwał postanowił, że katolicy w Turcyi, jako też w Bulgaryi, w Czarnogórzu, w Serbiii i Rumunii mają z całą swobodą wyznawać swą wiarę i mogą bez żadnej przeszkody komunikować się ze swymi zwierzchnikami, a urządzenie hierarchii różnych obrzadków niema być krepowanem. Pragnie też L. zlączenia wszystkich wyznań chrześcijańskich w jeden Kościół. W r. 1884, przyjmując pielgrzymkę Słowian katolików, wyraża nadzieję ponownego połączenia w Kościele Rz. Katolickim wazelkich szczepów sł wiańskich; w 10 ciołem Katolickim, i w celu przygotowania jej zwołuje konferencye przedstawi-

cieli różnych wyznań.

Przy wszechstronności swego umysłu, jakim odznacza się L. XIII obejmuje niejako świat cały i jego potrzeby; niema prawie żadnej palącej sprawy, którejby się pż nie dotknał, którejby nie poruszył i nie rozwinał w swych wpływowych encyklikach. W enc. Inscrutabili Dei consilio (1878) zakreśla sobie obszerny i poteżny plan, który postanowił uskutecznić; w Quod apostolici muneris (1878) streszcza zasady socyalizmu, komunizmu i nihilizmu i ukazuje ich niebezpieczeństwo, występuje przeciwko masoneryi; w Immortale Dei (1885) podaje chrześcijański ustrój państw; w Libertas (1888) tłumaczy na czem polega prawdziwa wolność; zbliżona też treścią jest enc. Sapientiae Christianae (1890); w enc. z r. 1889 ku czci św. Józefa mówi o dwu biegunach urządzenia społecznego chrześcijańskiego: wychowaniu młodzieży i uświęceniu życia rodzinnego. W r. 1891 ukazuje sie enc. Rerum novarum w sprawie robotniczej; dzieli sie ona na trzy cześci: 1-sza zbija ze stanowiska religii zasady socyalizmu i ustala prawo własności; 2-ga dowodzi, że sprawa robotnicza da się rozwiązać jedynie przez wplyw religii i Kościola; 3-a rozważa ludzkie środki, dające się użyć do tego celu. Enc. Graves de communi (1901) wyjaśnia, że demokracya socyalna i demokracya chrześcijańska nie mają z soba nic wspólnego, i wskazuje, co katolicy mają sądzić o tych doktrynach. Enc. Mirae caritatis (1902) jest niejako testamentem L-a, oddającego cały świat opiece Serca Jezusa L. zaslużył się nietvlko Kościolowi ale i nauce. W enc. Aeterni Patris (1879) podaje wskazówki badań filozoficznych, a zaleciwszy w niej powrót do filozofii św. Tomasza z uzwzględnieniem współczesnych zdobybyczy wiedzy ludzkiej, sam daje pierwszy przykład i zakłada w Rzymie Akademię św. Tomasza z Akwinu. Wpływ tej encykliki w całym swiecie był wielki i spowodował odnowe nauk filozoficznych i zwrot w stronę Chrześcijanizmu (neoscholastycyzm).

Jako maż glębokiej nauki Leon XIII nie lęka się prawdy: w r. 1883 otwiera archiwum watykańskie historykom wszelkiej narodowości. Dzięki temu rozporzą-

dzeniu historycy całego świata pelną dłonia czerpia z archiwum, a wyniki tych poszukiwań utworzyły już poważny dział w literaturze historycznej. Dla pożytku młodego duchowieństwa zakłada pż specyalną szkolę paleografii i historyi po-równawczej. W r. 1893 ukazuje się enc. Providentissimus Deus o studyowaniu Pisma św. Omawia tutaj L. metodę badań, zagrzewa do uczenia się starożytnych języków wschodnich, zwłaszcza semickich; nauk przyrodniczych, historycznych i tego, co mianują krytyką biblijną. W tym też celu w 1902 r. ustanawia Komisje dla studyów biblijnych, z kardynałów i uczonych z różnych krajów, cieszących się światowa sława. Zwraca uwage na wymowe kaznodziejska i w sprawie tej wydaje list okólny do wszystkich rządców dyecezyi we Włoszech i do przełożonych zakonów i zgromadzeń religijnych (1894). Zakłada Akademie historyczno-prawną, tworzy Komisyę, której poleca reformę brewiarza; reformuje Akademię liturgiczną, muzykę kościelną i śpiew.

W r. 1901 powstaje w Rzymie Collegium Apostolicum Leoninum, kształcące przyszłych rektorów seminaryów i ojców duchownych dla nich. L. otacza swą opieką sztuki piekne. Z jego inicyatywy i jego kosztem odnowiono apartamenty Borgia w Watykanie, malowane przez Pinturicchia. L. stawia grobowiec Innocentemu III na Lateranie.

Pż robotników, niezrównany dyplomata, uczony teolog, gruntowny znawca historyi, niepospolity myśliciel, daleko sięgający w przyszłość, klasyczny pisarz la-ciński i poeta. W dniach jubileuszu 50lecia swego kaplaństwa i biskupstwa odbiera holdy od całego katolickiego świata; przyjmuje u siebie w Watykanie wielkich mocarzy: cesarza Niemiec, Wilhelma II, króla Anglii, Edwarda VII. Sam dla siebie malo wymagający, pelen prostoty, uprzejmy, dowcipny w życiu domowem, lecz majestatyczny w sprawowaniu swego urzędu, oddany całą duszą dobru wiernych, niezmordowany w pracy, umiera poważany przez wszystkich, opłakiwany przez wiernych, żałowany przez wielu stojących poza Kościołem. Za pontyfikatu L-a XIII powstało 248 nowych arcybiskupstw i biskupstw, 48 wikaryatów apostol-kich i prefektur. Sekretarzami stanu za L-a XIII byli kar-

dynalowie: Aleks. Franchi († 13 lip. 1878); Wawrzyniec Nioa (1878 - † 1881); Ludwik Jakobini (1881-† 28 lut. 1887) i Maryan Rampolla del Tindaro 1887-20 lipca 1903). O ogromnej energii i działalności tego największego z papieży nowoczesnych świadczą najlepiej akta jego panowania: Epistolae encuclicae, allocutiones, epistolae et constitutiones (Brugis 1878 — 1900, 7 t); Discorsi (T. J. Rzym 1882, wyd. P. Franciscis): Acta Leonis papae (Paryž 1885 — 93, (Rzym 1878 — 93, 14 t.).—O Leonie XIII: de Waal (1878); R. Bonghi (Cutta di Castello, 1885); O' Reilly (niem. 1887); Tesi-Passerini i Cinquemanı (Tutta di Castello, 1885); W. incad (1892) ryn, 1889, 3 t.); Weinand (1892); H, Geffken, L. XIII deoant l'Allemagne. Paryż 1892); Galland (1893); de l' Serclaes (Paryż 1844 -- 1906, 3 t.); J. Mac Carthy (Lond. 1846); Boyer d' Ag n, La jeunesse (Tours 1896); La préla ture (Paryž 1900); Ch. de Germiny, La prett politique de L. XIII (1902); Jean d' Arras (1902); J. Lötsch, Der Pontifi-cat L. XIII (1903); de Meester, L. XIII e la chiesa greca (Rzym 1905); Smolka (1906); Ks. Antoni Szlagowski, L. XIII Żywot i prace (Warszawa 1902, "Biblioteka dzieł chrześcij." t. 57 1 58).

Leonard z Chios, dominikanin, arbp Mityleny ur. w XV w. na wyspie Chios, z rodziny genueńskiej. W stąpił do Dominikanów, a po skończeniu nauk w Padwie został profes. zakonu w Genui, a w r. 1444, bpem Mityleny. Wysłany przez pża Mikolaja V 1452 r. do Knstpola z krdlem Izydorem z Tesaloniki celem uskutecznienia unii obu Kłów. Wówczas był on obecny przy zdobyciu Knstpola przez Mahometa II (29 maja 1453 r.). Sprawozdanie jego o tych strasznych dniach, przesłane pżowi było kilkakrotnie drukowane p. t. Historia captae a Turcis Constpolis," No imb. 1544, oraz Migne PP. graec. CLIX 923 inst. i in. Powróciwszy szcześliwie w r. 1462 był świadkiem zajęcia Mityleny przez Turków, co opisał w Leonardi Chiensis de Lesbo a Turcis capto, epistola Pio papae II missa... primus edidit Car. Hopf Regimonti 1866. Sam L. był z wieloma uprowadzony przez Turków, odzyskał jednak Prad. conv. Cracov. z 1615 oznajmia:

wolność i † 1482 w Chios, lub we Włoszech. Napisal też traktat apologetyczny pko humaniście Karolowi Poggio Braciollini, wydany wraz z krótka bio-grafią autora p. Michała Justinianusa w Awelino 1657 r. p. t. Caroli Poggii de Nobilitate liber disceptatorius et Leonardi Chiensis de vera Nobilitate contra Poggium tract. apolog. (Por. Quétif. et Echard, Script. Ord. Praed., I. str. 816).

Leonnard św. wyznawca z Corbig n y kaplan i opat, ur. w kraju Tun-grów, † ok. r. 570. L. usunał się na życie samotne do Vandeuvre, gdzie wybudował klasztor; przełożonym został tu z woli św. Innocentego, bpa z Mans, Św. Mimo świetości życia miał wielu nieprzyjaciół, którzy usiłowali go oczernić przed Klotaryuszem I, lecz niedługo sam książe przekonał się o niewinności L. i stał się jego obrońcą. Ciało św. L. przez 300 lat spoczywało w opactwie Vandeuvre, skad przeniesiono je do opactwa w Corbigny, w dyec. Autun, w kraju zw Morvan. Swięto 15 psźdz. (Por. Le Cointe, Annales ecclesiastici; Bolland., Bibl. hagiogr. latina, t. II, str. 723; Acta SS. Cct. I, 335-337; Gononus B., Vitae Patr. Occid. 209 - 210).

Leonard Dawid, żyd, rodem z Krakowa, żył w pierwszej połowie XVI w.; przyjąwszy katolicyzm za radą P. Tomickiego, bpa krakowskiego, został pierwszym nauczycielem języka hebrajskiego w akademii krakowskiej. drukiem: Philippi Noveniani Harturtini Elementale Hebraicum in quo praeter cetera ejus linguae rudimenta, declinationes et verborum conjugationes habentur, Cracoviae 1530. Ulożył gra-matykę hebrajską po lacinie, której rekopis posiadala biblioteka Zaluskich.

Leonard, dominikanin, kaznodzieja na dworze Zygmunta Augusta † 1572 r. Bzowski (*Progago S. Hiacinthi* 1606, p. 76) | isze o nim "Fr. Leonardus baccalaureus is qui primus Biblia in idioma Polonum transtulit suo ex humilitate supresso nomine." Również konfrater L. a Waleryan z Krakowa w swojem Nekrografia fratrum Ord"Hic etiam dicitur Biblia sacra ex bohemico idiomate in nostram linguam polonicam primus non minus erudite quam utiliter transtulisse." Czy i jak dalece L. może uchodzić za pierwszego tłumacza Biblli, najprawdopodobniejszem jest zdanie ka. dra Knapińskiego (E. K t. XII, art. Leonard dominik.), iż poprawil on już przez innych niejednokrotnie poprawione tłumaczenie Jędrzeja z Janowic i "nie przez skromność, ale przez sprawiedliwość nie położył swego imienia na prz kładzie." Lecz i Dominikanie nie bez powodu zowią go pierwszym tłumaczem Biblii na język polski, gdyż L. dopelnił przekładu, w którym u Jędrzeja z Janowic były znaczne braki i z tego powodu uchodził u współczesnych za tłumacza. Ten pierwotny tekst polski dal Szarffenberger Leopolicie (ob.) do przerobienia, a może i do wykończenia części, których tam jeszcze nie było. Za tem przemawia ta okoliczność, że w Biblii Leopolity napotykamy tyle czechizmów, Jędrzej zaś jak wiadomo, tłumaczył z czeskiego i wiele czeskich zwrotów i wyrazów wprowadził do polskiego tekstu; o L. także pisze, że z czeskiego przekładał. Zdanie ks. Knapińskiego podziela ks. Bukowski (Dzieje reformacyi w Polsce I, str. 142, przypisek), prof. Brückner (Literatura religijna w Polsce. Pismo św. wyd. "Bibl. dziel chrześć.," Warsz 1903, str. 85), Nehring (Archiv. VI. 164) ks. dr. Warmiński (Andrzej Sa-muel i Jan Seklucyan, Poznań 1906, str. 279). (Por. E K. art. Leonard dominik., t. XII, str. 128; ks. A. Szlagowski, Wstęp ogólny do Pisma św. t. II. str. 221–230, wyd. "Bibl. dz. chrześc.," Warszawa 1908; oraz artykul Leopolita z naszej Encyklopedyi).

Leonard z Gifoni ob. Rubeis, Leonard de.

Leonard Matthäi, zw. L. z Udine, głośny kaznodzieja XV w. ur. w Udine 1400 r., wstąpił wcześnie do zakonu Dominikanów i już w r. 1428 był prof. teologii w Kolonii, potem rektorem szkoły dominik. w Bolonii, przeorem tamże i prowincyalem na Lombardyę. Sława kaznodziejska L a rozbrzmiewala szeroko, skutkiem czego był za-

wobec pża Eugeniusza IV. Na soborze w Ferarze i we Florencyi przemawiał kilkakrotnie wobec ojców. † 14 maja 1469 w swoim klasztorze w Udine, Kazania jego były wydawane w języku łacińs. m. i. Quadragesimale aureum, 1471 r.; Sermones aurei de Sanctis per totum annum. Venetiis, 1473, Sermones Floridi, Ulmae 1478; Tractatus ad locos communes conciona-torum, Ulmae 1478. Kazania te wypowiedziane w stylu wieku musiały robić potężne wrażenie, chociaż znamy je tylko z łac. tłumaczeń. (Por. Quetif. et Echard, Schript. Ord. Praed. 845; Nouv. Biblioth. gen. XXXIV, str.

Leonard z Porto Maurizio św. z Zak. Braci Mniejszych, ur. w r. 1676 w Porto-Maurizio, studya odbywał w Rzymie w Collegium Romanum, dokąd przywiózł go wuj w 10 r. życia. Budował L. przykładem cnót i pracowitości kolegów, i zasłużył sobie, że go przy-jęto do liczby 12 młodzieńców, którzy pod kierunkiem o. Caravity uczyli po kłach katechizmu. Po skończeniu studyów, L. wstąpił do klasztoru św. Bonawentury, reguly O. O. Reformatów w r. 1697. Tu znów był zbudowaniem dla braci zakonnej swą pokorą, skromnościa i ścisłem zachowaniem reguly. Wyświęcony na kaplana oddał się z zapałem pracy nad duszami, ale wkrót-ce sity odmó ily mu posłuszeństwa, zmuszony przez lat 5 zawiesić swe apostolskie prace i oddać sie jedynie sprawie własnego uświętobliwienia. Powróciwszy do rodzinnego miasta zaprowadził tam nabożeństwo drogi krzyżowej, które wkrótce rozszerzyło się po świecie całym. Za przyczyną Matki Bożej L. powrócił do zdrowia. Powierzono mu misye w Toskanii, w Rzymie i innych miejscach we Włoszech. Skutek tych prac apiskich był nadspodziewany; słuchały go tłumy, nawet kaplani i kardłowie. jak Lambertini (późniejszy Benedykt XIV) i inni. Obfite owoce prac misyj-nych zbierał dlatego, że od czasu do czasu sam udawał się na osobność, gdzie wsród modlitwy, umartwień krzepił ducha i stawał się podatnem narzędziem w ręku Boga do nawracania i uświęcania du-z. W swych rekolekpraszany do wielu miast, a nawet kazal cyach trzymał się metody św. Ignacego.

Pałal goracem nabożeństwem do N. Sakr. i rozszerzał praktykę adoracyi i rozmyślania Męki Pańskiej. Po 44 latach niezmordowanej pracy, L. usunął się do klasztoru św. Bonawentury, aby przygotować się do śmierci. † dn. 26 list. r. 1751. Liczne cuda zdziałane za jego przyczyną spowodowały w r. 1796 jego beatyfikacyę, a w r. 1867—kanonizacyę, przez Piusa IX pża. Święto 26 listopada. Św. L. był wybituym kaznodzieją. Kazania jego wyszły w Wenecvi. Ost. wvd. w r. 1868 - 1869, w 5 tomach. Pisal też i dzielka ascetyczne. W polskim języku mamy: *Ćwiczenia* duchowne czyli rekolekcye na 10 dni rozłożone. Warszawa 1863, 12-a; Skarb ukryty, Kraków-Warszawa 1899, 16-a, wyd. 3-ie; Droga krzyżowa. Mikolów 1900, 16-a, było kilkanascie różnych wydań tej książki; Przewodnik do spo-wiedzi generalnej i t. d. Bytom 1900, wyd. 4-te, 8-a. Żywot św. L. pisali: de Masserano, Gesta, vertù et doni del B. Leonardo da Porto Maurizio. Roma 1791; Heithausen u. Gehlen, Leben des sel. L. von P.-M. Paderborn 1861; L. W., Leben des hl. L. von P. M. Innsbr. 1867; Chmielowski A. ks., Zywot św. Leonarda Wyzn. Czestochowa 1888, 16-a. i inni. (Por. Schäfler, Handlex. der kath. Theologie. 1883, t. II, str. 755 i nast; Pétin, Diction. hagiogr. t. II, k. 253; Glaire, Dictionnaire. t. II, str. 1256 i nast.).

Leonardi Jan ob. Jan Leonardi.

Leonardo da Vinci, jeden z największych geniuszów Odrodzenia, urodził się w Vinci pod Florencya w r. 1452. Umarł w r. 1519 we Francyi, gdzie spedził ostatnie lata życia. Mało ludzi dorównało mu pracowitością i wszechstronnościa talentów. On sam w liście, pisanym do Ludwika Mory, księcia Medyolańskiego, poleca swe usługi, jako wynalazca machin wojennych, konstruktor rozbieranych mostów, wozów i ogniotrwałych okrętów, inżynier, biegły w sztuce artyleryjskiej i oblężniczej, przy końcu zaś dodaje: "Item podejmę się wszelkiej pracy z zakresu rzeźby i malarstwa i wykonam ją nie gorzej od kogokolwiek innego." Swe artystyczne kwalifikacye stawia zatem na ostatniem przerażenia, wzbierającego gniewu, za-

miejscu, chociaż im własna zawdziecza wiekopomną sławę. I rzeczywiście kil-ka obrazów, które namalował w okre-sach wolnych od pracy nad zagadnie-niami naukowemi, są właściwie przykładami do prawidel, sformulowanych w jego traktacie o malarstwie, klejnotami, uronionymi przypadkiem z nieprzebranego skarbu, jaki w sobie tail.

Fon zasadniczy Leonarda przejawia się już w głowie amoła, namalowanej przezeń na Chrzcie Chrystusa Verocchia (Akademia Florencka). Po raz pierwszy wyłania się jedna z tych głów z marzycielsko tesknemi oczyma. lekko skędzierzawionym włosem, tajemniczym, nieuchwytnym uśmiechem, który w naszym mózgu łączy się nierozdzielnie z imieniem artysty.

W Zmartwychwstaniu (Berlin) kojarzą się motywy psychologiczne i kompozycyjne. Na dzielach sztuki dawniejszej widzimy koło grobu Chrystusa potrójne straże; u Leonarda zamiast nich klęczą dwaj święci młodzieńcy, korzący się z zachwytem przed Zmartwychpowstałym. Młody dyakon pochyla się nieco naprzód i podnosi ramiona do serdecznej modlitwy. Św. Łucya z wyrazem bezgranicznej ekstazy krzyżuje na piersiach rece. Układ kompozycyi jest taki, iż figury tworza wysoko ustawiony trójkat równoboczny, ulubiony problemat artysty, który uzasadnia naukowo i przeprowadza konsekwentnie w swych kompozycyach.

Wieczerza Pańska (w refektarzu Santa Maria delle Grazie w Medyolanie) jest wielkim dramatem psychologicznym. Malarze wcześniejsi przedstawiali uczniów, siedzących spokojnie przy stole, albo Zbawiciela, rozdzielają-cego pomiędzy nimi Ciało i Krew Swo-ją. Nie łączyła ich żadna myśl wspólna. Każdy działał na swą rękę. Leonardo, by osiagnać jednolitość akcyi, aby wywołać poruszenie, któreby jak prąd elektryczny przenikło całość, wybiera chwilę, kiedy Zbawiciel wymawia słowa: "Zaprawdę, zaprawdę wam powiadam, że jeden z was wyda mię." (Ew. Sw. Jana r. XIII, 21) - i maluje wrażenie, jakie te słowa wywierają na każdego z biesiadników. Coraz to inne wyrazy bojaźni, cichej zadumy, smutku,

sluchania, pytania, trwogi, oburzenia, ciekawości i cerpienia-odźwierciad.a.a. w dwunastu głowach i cwodziestu czterech relach Albowiem Leonardo nie poprzestaje na mimice twarzy. Rece winny się przyczyniać również do meżliwie największego ożywienia aktyl dramatyczne. Wieczerza Pańska, malowana al fresco na wilgothe; scianie, nie oparla sie niezezacemu działaniu czasu. Dzislaj jej piekaości daja sie raczej wyczuć, aniżeli dojrzeć. Natomiast z Madonny w Grocie Skalnej Muceum Luwro w Parrio, jeszcze teraz naprać można pojecia o kolorycie Leonarda. Na tym oprazie w-zystkie cele mietrza wiażą się w pełny akord. Znów widziory ti cuone giowy, patrzące na nas z tezdenną błogostia. Madinna na chyla się pad Dzietiatkiem z wyrazem najglebezej zadomy. Anioł Stróż wyglada taz, jak gdyby zaspił się i zastucheł w dalebie, przyciebające tony akrzypiec. Możemy śledzić, jak Lesnardo najtierw ujmuje caloáé w ściśle geometryczne keztalty trójkata równobocznego i te piramide limit rozezozenia w kompozyczi émiatia. Etôre mpadalae z góry rozlema ale miezzim akordem w czarodzie zich mrozach groty, to umpdatela plastycznie, fandrie we mgiani romatia. Zanieraja ele wezvethie cette liniei przejena on jednego svevezdim do dingrego ocorwa sie mieznacznie i rozwiewnie.

Z późnie zych obrazów florenckich Św. Adna Mozeum Luwru) jest bez-sprzeczone dzielem w znirem Leccardo posunal sie naidalej w zastosowaniu swych prawidel rompozycyjoych. By vieć postacie w kaztali piramity, sauza Marye na kolanach św. Appy i naubyla Ja do Dzieciarna Jezde, milite po dru giej stronie tworzy pod-tame tejże piramidy. Na corazie poprzednic za-wecwall centry pajosa diliministry of cade ublicza i ciałe rece wyłaniały się kagidale i fwieti. fole z dellasmego prefinia: tota, zaá ry-u a ele giowy mieleno i rozmiemnie na orgajacem ine jakini Leodardo bomiero m przecim-tamieniu id \*Wego mistrza Verbottit, Wettildze-nego ma Botticellego o mezyeta the woulde wieleich FintenvorveSw z MT w. caire do lagodzenia ostrości zontariw . zerwai z -noha i kandasta madera prymitymów: ble wysół jedost z tego bowodo w powietzchowność las zniewiekcalość. Rysunek jego odznacza się nieposzlakowana czysością linii. lagodzoną umiejetnie za pomocą modulacy i tonów, zlewających się w jedną harmonijną całość.

Jego postacie są właściwie studyami perchologicznemi: lobuje się w oddawaniu staców duszy, a jak dalece sumiennie wywiazuje się z tego zajania świadcza badacia, podejmowane przezeń w ostu podejmowane przezeń woże podejmowane przezeń worze, miotających duszą ludzka. Jego ujuotocy typ Madosor zbliżony jest do typu Verocchia. Upiększyj zo jednak, oduchowi, usunał z niego ostrość i oschiać ożywi czarowym uśmiechem dalekim od zdawacywiec.

Cook dzieł treści religinej, z których pajcelniejsze wymienił smy, w spuściżnie po Leonardzie pozystała stynna Monna Liza Giocon da Muzeom Luwru, potret, o którym Vasari mówi, że "kwo obce się przekonać do jakich wrżyn może się przekonać do jakich wrżyn może się wzoleść sztaka w odjawiczaniu natury, niechaj spojczy na tę

giome."

Z pointe l'expech naieza: Betraffo, Solario, nesso. Perrari i na politariniej ser e non Luni. Por Riselberg, Leonardo da V. Leonardiniej. Leonardo da V. Leonardinie. Leonardo de V. Cartiste, le penseur. La sacant Paris 1988: Pubem P. Etudes sur L. de V. ceux ou'il a us et ceux ou cont lu. I Serie. Paris 1968, 8-69.

X. J. G.

Leoneyusz z Byzancyum, pisarz polemilzer VI w., prawd. er. ek. r. 485 w Scr.ri. lub w samen Byzan yum. Zapewne już w miodzieńczym wiesu został malchem, girž sam o socie powiada, že w zaratul żyna posladał grubtowne wyz-ztalbenie te ngidzne. Chwinowo skionii się ku nestoryanizmowi, lecz opametal se žarliwie brond nauki soboru (halpeltikiego, Wr. 519 krótko tawii w Mayon e. w r. zaś 581 brał udział w operucie z Seweryanami. Jest on autorem trzech asiag pko Nestoryasom : Etty histom. W pierwezej Almos m' wata Nattoola, il, was Elt. 100000the zwalcza in a herezwa w irtura Eu-trubaci w cz. Mubulzytów, w trzaciej Nestrya (w. Weiling Loris'a jest on tarže attorem dziela zawierającego wykład nauki chijańskiej p. t. Exolia, zwykle "De sectis" zw., którego tytko urywki zachowały się w Antiqu. PP. doctrina de Verbi incarn. (col. 1399—1768). Niewątpliwie też od niego pochożi "Trzydzieści tez pko Severusowi." O autentyczność pism L.a krytyka do ostatnich czasów wiodła spór, obecnie jednak sprawa jest przesądzona. (Por. Fr. Loofs, Leontius v. Bisanz u. d. gleichnahmigen Schriftsteller d. altchristl. Liter. herausg. v. Gebhardt u. A. Harnack 3 t. Leipzig 1887. Dziela u Migne'a, PP. gr. LXXXVI).

(Ch.).

Leonhard Jan Michał ks., pisarz teologiczny, ur. w r. 1782 w Grafenwörth w dolnej Austryi, studya filozoficzne i teologiczne odbywał w Wiedniu; w r. 1809 został ojcem duchownym w semin, bpiem w Wiedniu, w 1816 w nowoutworzonym instytucie św. Augustyna dyrektorem duchownym, w 1835 bpem w St. Pölten, z której to jednak godności z powodu choroby w r. 1836 rezygnował. † w r. 1863. Pisał bardzo dużo, zawsze przystępnie i praktycznie. Ważniejsze dziela L. są: Lebensgeschichte Jesu für Schulen. Wien 1818: Theoretisch-Prakt. Anteitung zum Katechisiren. Tamże 1819; Introductio theor.-praktica in methodum catechizandi. Prael. publ. accomodata. Tamże 1820; Gesammelte Predigten, gehalt. vor einer Landgemeinde. Tamże 1823–24, 7 tomów; Die kath. Glaubens-u. Sittenlehre etc. Tamże 1829; Mentis ad Deum elevatio in usum juventutis. Tamże 1835: Vollständige Katechesen etc. Tamże 1830, i w. in. W polskim prze-kładzie wyszły: Kazania katechizmo-we na cały rok. Warszawa 1863, 8-a, 2 tomy; Nauka chrześcijańska dla młodzieży i t. d. Wilno 1870; Nauka chrześcijańska nowo zebrana i ułoż. przez ks. Fr. Rakowskiego. Warszawa 1872, 8-a, cz. I i II. (Por. Schäfler, Handlex. der kath. Theologie. t. II, str. 756).

Leonides św., meczennik, ojciec sławnego Orygenesa, filozof chijański, biegły zarówno w naukach świeckich jak i duchownych. Spostrzegiszy w jednym z synów swoich niezwykłe zdolności do nauk, troskliwie go kształcił. Widok spoczywa w rękach dyrekcyi złożonej z

syna szybko postępującego w naukach wzbudzał w L. żywą wdzięczność ku Bogu, że go takim obdarzył synem. Często zbliżał się z uszanowaniem do łoża śpiącego syna i z milościa składał pocalunek na jego piersi, jako na miejscu, które obrał sobie Duch św. na świątynię. W początkach prześladowania cesarza Sewera, L. został uwięziony w Aleksandryi, na rozkaz Laetusa rzadcy Egiptu. Orygenes mający wtedy zaledwie 17 lat, z zazdrością świętą był swiadkiem uwięzienia ojca i palał gorącem pragnieniem poniesienia wraz z ojcem męczeństwa za wiarę. Matka, z obawy, by się sam nie oddał w ręce oprawców, chowała mu ubranie, by nie mógł wyjśc z domu. Wtedy Orygenes napisał wzruszający list do ojca, w którym błaga go, by odważnie poniósł śmierć za wiarę. L. okazał się godnym takiego syna, wytrwał w wierze i został ścięty w r. 202. Święto 22 kwietnia. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. t. II, k. 258; Euseb., Hist. eccles.; Richard i Giraud, Bibliothèque sacrée.). X. J. N.

Leoniści albo Lyoniści, taką nazwę nosili w Niemczech heretycy nazywani we Francyi Ubogimi z Lyonu. Są to t. z. Waldensi, których nazwano Leonistami dlatego, że początek wzięli w Lyonie. (Por. art. Waldensi).

Leonowe Towarzystwo (Leogeselschaft) stowarzyszenie katolickie w Austryi założone 28 styczn. 1892 r. w Wiedniu dla popierania wiedzy i sztuki w duchu chijańskim. Nazwę nosi ku czci pża Leona XIII. Członkowie dziela sie na protektorów z opłatą jednorazową nie mniej 400 koron, dożywotnich 200 koron, zwyczajnych 10 koron rocznie i uczestników 4 koron. Budżet roczny przenosi 20,000 koron. Stowarzyszenie wyjednywa dla członków swoich redukcyę w cenach nabywanych książek; samo podejmuje wiele gruntownych wydawnictw, dzieląc się na 7 sekcyj naukowych, dokonywa poważnych badań. Każdy członek otrzymuje kwartalnik p. t. "Kultur." Stowarzyszenie urządza nadprezydującego, 30 czlonków i sekretarza generalnego, którym od początku był prof. uniwers. wiedeń. Dr. Fr. Schindler. Corocznie L.-T. oglasza sprawozdanie ze swoich czynności, ktore świadczy o wzmaganiu się nader pomyślnym ruchu katol. i tej bardzo wybitnej roli, jaka w tem odgrywa stowarzyszenie. W początkach r. 1910 T-wo (wraz z 2 oddziałami dla Tyrolu i Vorarlberga) liczyło: 2 członków honorowych, 52 protektorów, 117 dożywotnich i 2,200 zwyczajnych i udziałowców. Wydawnictwa w r. 1909 wynosiły wartość 42,252 kor., od założenia T-a 433,515 kor., kapitał zakładowy 80,000 kor. Prezesem od maja 1910 r. jest Franciszek książe v, Lichtenstein. Głównemi publikacyami T-wa sa: Die Kultur (od r. 1909, 10 rok); Allgem. Literaturblatt (18 rok); Theolog. Studien de L. G. (z. 1-19, r. 1901 i nast.); Quellen u. Forschungen zur Gesch. Oesterreichs u. seiner Länder (od r. 1910, t. 10); Soziales Wirken der kath. Kirche in Oesterreich. (t. II).

Leontiew Aleksy Leontiewicz, sinolog rosyjski, † w Petersburgu w r. 1786. Był tłumaczem przy kolegium do spraw zagranicznych w Petersburgu, członkiem akademii nauk i radcą kancelaryi. Dwukrotnie brał udział w poselstwie do Chin ze strony rządu rosyjskiego. W Pekinie L. mieszkał 10 lat. Oprócz wielu dzieł o języku i literaturze chińskiej L. napisał m. i. O proroctwie chińskiem odnoszącem się do P. N. Jezusa Chrystusa. S. Petersburg 1784. (Por. Nouv. Biogr. Gén.; Glaire, Dictionnaire des sciences. t. II, str. 1258).

Leopold II ces. niemiecki. (1790-1792) syn Franciszka I lotaryńskiego, meża Maryi Teresy, ur. 5 maja 1747 r., następca starszego brata Józefa II. Zniósł on wiele praw swego poprzednika, zwłaszcza · uciskających Kł. Pomimo oporu swoich urzedników ślepo oddanych Józefinizmowi (ob.) uległ prośbom bpów i m. i. zniósł osławione seminarya główne, popierające Józefinizm wśród kleru, powierzając bpom kierownictwo wychowania młodzieży duchownej, również jak i kierownictwo porządkiem nabożeństw; uchylił prawo obowiazujace do gloszenia z ambon rozporzadzeń

rządowych, pozwelił bpom odbywać synody dyecezyalne, zwrócił niektórym klasztorom i zakonom ich majatki, przyznał bpom sąd o prawowierności podreczników w szkolach i s minaryach, wreszcie zabronił wydawnictw bluźnierczych. Pozostało jednak prawo o placetum regium, o konkursach na beneficya, ustawa tolerancyjna i in. zabytki Józefinizmu. Działał też wiele w zakresie powołania do życia instytucyj naukowych, społecznych i dobroczynnych: słowem był monarchą roztropnie liberalnym. † 1 marc. 1792 r. (Por. Sartori, Leopold. Annalen, 2 t. Augsburg 1792; Albert Jäger, Kaiser Joseph II u. Leopold II).

Leopoldynewe stowarzyszenie misyjne ob. Bractwa. 52.

Leopold III św.. margrabia austryacki, syn Leopolda II Pieknego, urodz. w r. 1073 prawdopodobnie w Melk, wychowany przez sławnego Altmana, bpa passawskiego. Objął rządy po ojcu w r. 1096. Od lat dziecinnych odznaczał się pobożnościa, to też i rządy jego nacechowane byly dobrocia. Zdaniem historyków pałac jego stał się stolicą cnoty, sprawiedliwości i dobroczynności. Przyjaźnił się z królem Brzetyslawem czeskim i cesarzem Henrykiem IV. Gdy pomiędzy tym ostatnim i jego synem zaszły nieporozumienia, z poczatku stal po stronie ojca, a następnie przeszedł na strone syna Henryka V i zaslubil jego siostrę Agnieszke, wdowe po Fryderyku, ks. szwabskim; spokrewnil w ten sposób dom Babenbergów z Hohensztaufami. Po śmierci Henryka V został wybrany na tron cesarski, ale tego zaszczytu nie przyjał. W pożyciu małżeńskiem z Agnieszka doczekał sie osiemnaściorga dzieci, z tych siedmioro umarło w niemowlęctwie, a pozostało sześciu synów-Adalbert, Henryk, Leo-pold IV, Ernest, Otton i Konrad i pięć córek. Z synów odznaczył się Otton, bp freizyngeński i kronikarz, a także Leopold IV i Henryk II, którzy obaj panowali w Austryi. Leopold III w rządach swych trzymał się polityki pokojowej, dażył stale do podniesienia w kraju dobrobytu. Zbudował zamek na Kahlenbergu, a u stóp jego klasztor. Klosterneuburg-Kanoników regularnych. a także dwa inne Cystersów Heiligenkreuz i Benedyktynów Kleinmariazell. i polsku, a często i po czesku. Po ty-Umari 15 listopada 1136 r. Pochowany w Klosterneuburgu. Po śmierci wsławił się cudami. Inocenty VIII papież zaliczył go w poczet Świętych w r. 1485. Jest on szczególniejszym patronem Austryi. (Por. B. Polzmann, Compendium vitae et miraculorum s. Leopoldi: Pez, Scrip. rer. Austr. I i II. Leopold der Heilige, 1835, Wien; Herders, Konversationslexikon, Freiburg, 1905, 3 ed., V t., 707).

X. R. I.

Leopold de Chérancé ob. Chérancé Leopold de.

Leopolita. 1) Życiorys. Leopolita albo Janem Lwowczykiem, t. j. ze Lwowa pochodzącym, nazywał się J a n Nicz, syn Kacpra, profesor i znakomity kaznodzieja. Urodził się r. 1523, w roku zas 1538 został mistrzem nauk wyzwolonych i filozofii na wszechnicy i nauczycielem Kazimierskiej szkoły parafialnej. Był biegły w językach: lacińskim, greckim, hebrajskim. W roku 1550 zostaje doktorem filozofii, a r. 1560 kapłanem i profesorem egzegezy. Umarł roku 1572, jako gorący obrońca wiary katolickiej przeciwko inowiercom.

2) Biblia Leopolity. B. Leopolity nazywa się pierwszy całkowity tekst Pisma św. Starego i Nowego Testamentu, który Szarffenberger wydrukował w Krakowie pod tytułem: Biblia To iest kxiegi Stharego y Nowego Zakonu ná Polski jezyk z pilnościa według Łácińskiev Bibliev od Kościolá Krześciáńskiego powssechnego przyjęthey, nowo wyłożona. Cum Gratia Privilegio S. R. M." W Krákowie w Drukárni Szarffenbergerow. 1561. Księga w wielkim formacie, licząca 912 stron dla Starego, a 208 dla Nowego Testamentu. Na czele Księgi umieszczono dedykacyę Zygmunta Augusta. Dalej ida dla wstępy; na bocznych polach tekstu zaznaczono miejsca równolegie. Sa tu wszystkie Księgi tak proto, jak i deuterokanoniczne, a między niemi w tekście znajdują się i apokryfy: po dwóch Księgach Kronik umieszczono modlitwę Manasesa; po dwóch Ezdraszowych--trzecią i czwarta, a po dwóch Machabejskichtrzecia.

tule idzie, ale nie wszędzie, treść Księgi, potem treść każdego rozdziału. Psalmy nagłówków nie posiadają, mają nato-miast treść, przystosowaną do Chrystusa Pana, do Ko-ciola i duszy pobo-

Tekst podzielono na rozdziały, a te na muiejsze ustępy; podziału na wiersze jeszcze tu niemasz. Na końcu dołączo-no wykaz Lekcyj i Ewangelij na nie-dziele i święta. Druk gotycki, 284 drzeworytów: 88 wiekszych. 196 mniej.

We wstępie mówi wydawca, że tlumacz tej Biblii imienia swego przyszłym wiekom przekazać nie chce. Wydawca otrzymawszy od niego przekład, postarał sie o kogoś, ktoby tekst poprawił i znalazi go w osobie Jana Leopolity. Zatem dwóch pracowało nad tekstem tej Biblii i tłumacz nieznany i poprawiacz

przez wydawcę wskazany.

Leopolita zas nic nie wspomina o tlumaczu, lecz o przekładzie zdaje się mówić, jako o swym własnym trudzie: "z wielką pracą, y niemáłą pilnością y przez niemáły czás przekładáne iest (to Pismo św.). Zebym miał powiedzieć, iż według Żydowskiey Bibliey tłumáczone iest, wiedz, iż nie." A dalej: "wedle którego (łacińskiego tekstu) myśmy też tę przetłumácżyli, ile polski język mógi znosić. Bo żebysmy mieli słowá znáwiać, á tym trudnić, nam się to nie zdało." Lub: "z wielką się pilnością folgowało temu, aby y prawdziwie y snádnie text polski on text láciński wyrzynał."

3) 1. Tlumacz. Współcześni (Por. Starowolski, Scriptorum polonicorum Hecatontas, 1625; Ringeltaube, Nachricht v. d. poln. Bibeln. 1740 Soltykiewicz, O stan. Akad. krak. 1810); uwa-żali Leopolitę za tłumacza tej Biblii nie tylko katolicy, ale i ewangelicy. Na co przeciwnicy tego zdania odpowiadają. że mógł on z całą słusznością wyrazić sie o tym tekście, jako o swojem dziele. Wprawdzie go nie tłumaczył, ale natomiast starannie i pracowicie poprawił, a więc stawał się przekład ten niejako jego własnem dziełem. Tem więcej zaś mógł on podać się za autora, że ten pragnał pozostać nieznanym.

W nagłówkach Ksiag wymieniono 2. Drudzy utrzymują, że to była ich nazwy po hebrajsku, grecku, łacinie praca kogos z ewangelików. Krysty-

an Friese, ((Beiträge z. d. Reforma-| Biblii królowej Zofii: "jednostayney;" tions gesch, in Polen) dziejopis reformacyi w Polsce, dowodzi, że Samuel, dominikanin poznański, sławny kaznodzieja, który pierwszy odważył się w Polsce publicznie naukę Lutra z ambony glosić, sprowadzony do Królewca około r. 1541 przez ksiącia Albrechta pruskiego, wraz z Marcinem Glossa i Janem z Koźmina, oraz z kilku braćmi czeskimi pod kierunkiem Seklucyana

przygotował ten przekład.

Lecz są to tylko domysły, gdyż dowodów na to niemasz, pisze ks. Bukowski (Dzieje reformacyi w Polsce I, 142). A ks. dr. Warmiński (Andrzej Samuel i Jan Seklucyan. 1906) wykazuje, że Samuela Albrecht do Królewca nie sprowadzal, ani ów odstępca z Seklucyanem po swej ostatecznej apostazyi stosunków nie utrzymywał, zajmując stanowisko pastora w miasteczku Dąbrownie, potem w Passenheimie, tocząc tu ciągle ze wszystkimi waśnie i pisząc ulotne książeczki przeciwko Kościolowi.

Inni zaś (Tscheppius (Czepski) Preusische Zeheuden; ks. Zwolski, De Bibliis Polonicis) autorem owego przekładu czynią Jana Seklucyana, który w Poznaniu, a potem w Królewcu szerzył zasady Lutra; zachęcony przez Albrechta, księcia pruskiego, najprzód Nowy, a potem Stary Testament przełożył na język polski. To tłumaczenie miał od niego kupić Szarffenberger i zobowiązać Leopolite, aby je poprawił. Dlatego imie tłumacza ukrył, a osobę poprawiacza wysunał. Zdanie to, jak i poprzednie, raz na zawsze pogrzebał ks. dr. Warmiński, wykazując, że Seklucyan nie tłumaczył wcale nawet tego Nowego Testamentu, który dotad pod jego imieniem jest znany i przetłumaczyćby nie potraffł. (Por. Andrzej Samuel i J. Sekluc. str. 267-367).

4. Inni (Malecki, Biblia królowej Zofii, XXX) przypuszczają, że jest to poprawka Biblii królowej Zofii. Bona, uciekając z Polski w r. 1556, odprzedala na miejscu Biblie Szarffenbergerowi, który ja Leopolicie powierzył do poprawienia, a wydawszy ją w r. 1561, ory-ginał odprzedał rodzinie Krotoskich. Dowodem tego ma być podobieństwo wielu ustępow jednakowo przełożonych. Np. Gen. 11, 1: erat terra labii unius, Leopolita napisal: "iednostáyney;" w

czeski tekst ma: "iednosteyney," Wujek, oraz inni maja: "iednégo ięzy-ka." Nadto Lev. 19, 20 Wulgata posiada: ancilla etiam nubilis; Wj.: "nie-wolnica choć ná wydániu;" Leopolita ji Biblia królowej Zofii mają: "służebnicą badzby też sláchciánká," jak gdyby w tekście było \_nobilis.

Podobieństwo między jedną, a drugą Biblia da się wytłumaczyć podobieństwem tekstów, z których pracy dokonano. Leopolita użył tekstu łacińskiego, należącego do tej samej rodziny, co i ów, który służył za prototyp dla tłumaczenia czeskiego. Nobilis zamiast nubilis według Vercellone posiada 13 odpisów łacińskich; znajduje się ta forma u Hezychiusza, Rabana, Strabona. Wreszcie, gdyby Leopolita miał przed oczyma Biblię królowej Zofii, byłby z niej przyjął zapewne wyrażenia o wiele lepsze od tych, na które sam się zdobył.

5. Inne zdanie glosi, że tłumaczenie to pochodzi od Leonarda, dominikanina (ob. art. Leonard dominikanin).

Według ks. dr. Warmińskiego: Szarffenberger i Leopolita "opierali się i żywili bardzo mocno tem samem dawnem, w początku XVI-go wieku trochę poprawionem, tłumaczeniem polskiem; czyli že je po swojemu, każdy na swój spo-sób, używali, przerabiali." "I rzecz to bynajmniej niedziwna. Przekładać samodzielnie Pismo św. na język obcy, to sprawa wcałe nie łatwa, a nawet dość niebezpieczna; można uchybić grubo w treści, podając w tłumaczeniu, czego tekst pierwotny wcale nie zawiera; jeszcze łatwiej uchybić w formie, w słowie niezupełnie dobranem, odpowiedniem... A trzeba było liczyć się także i z tem. że do istniejącego już tłumaczenia przywyknięto, że ono przez używanie stało się przyzwyczajeniem, z którem nie latwo zrywać, ni w nie godzić..." Rzecz była uproszczona, nie potrzeba było "łamać się i borykać z pierwotnemi trudnościami, można więc było tem więcej pracy i uwagi poświęcić szczegółom," (Andrzej Samuel i Jan Seklucyan, str. 279).

Zatem tłumacze w rzeczy samej przerabiali, udoskonalali i dostosowywali do tekstu lacińskiego jeden i ten sam stały tekst polski, który został kiedyś

dokonany przez Andrzeja z Jaszowic. Lecz to nie znaczy, że Szarffenberger dał Leopolicie kodeks Biblii królowej Zofii do przerobienia. "Ksiądz Jan Le-opolita," pisze prof. Brückner, "Biblii królowej Zofii nigdy nie oglądał. Twierdzenie, jakoby z Biblii kr. Zofii urósł tekst Leopolity, jest mylne i co najwyżej rekopism, z którego korzystał ks. Jan, był w jakiems, bardzo oddało nem pokrewieństwie z ta Biblia" (Liter, relig.).

4. Właści w ości tłu maczenia. Jeżeli osobistości tłumacza przedstawić niepodobna, za to z pewnością powiedzieć można, że przekładu dopełniono z tekstu czeskiego, jak to wskazuje zesta-

wienie ze soba obydwóch.

Przy poprawianiu Leopolita posługi-wał się łacińską Wulgatą, w wydaniu, najprawdopodobniej norymberskiem, Andrzeja Osyandra z r. 1522 z niewielu ustępami, zmienionymi według norymberskiego tekstu Kobergera z r. 1480. W trudniejszych miejscach odwoływał się do tekstu greckiego, hebrajskiego zaś

nie używał.

Pod względem literackim jest to praca naogół wyżej stojąca od poprzednich tłumaczeń; język czysty, czechizmów bardzo mało, wysłowienie jasne, zrozumiałe. Właściwością wydatną tego tekstu jest używanie dwóch jednoznacznych wyrazów dla oddania jednego słowa łacińskiego, związanych łącznikiem i, albo Np. Mat. 2, 18; consolari, "utulić á po-ćieszyć; 2, 11: invenerunt, "zessliá ná-lezli." Pod względem dogmatycznym tekst ten, odtwarzając łacińską Wulgate, iest autentyczny i bez bledu. Nie był on przeznaczony dla jednej tylko osoby, czy dla ograniczonego koła, jak Biblia królowej Zofii, lecz dła szerokiego ogółu katolików polskich; -nie tylko dla prywatnego użytku, ale i dla publicznego w kościele: do odczytywania Lekcyj i Ewangelij, do zastosowania ustepów odpowiednich w kazaniach mawianych i książkach wydawanych. Jednakże wydanie to nie było potwierdzone przez żaden synod prowincyonalny, a tem mniej przez Stolicę Apostolską; kaplani używać go mogli, bo innego nie było, lecz nie byli do tego obowiązani. Kaznodzieje więc ówcześni nie trzymają się go stale, ale tłumaczą często wprost z Wulgaty.

Wydanie następnez r. 1575 i 1577. Po pierwszem wydaniu Biblii Leopolity ukazało się drugie r. 1575, a trzecie r. 1577. Lecz tego ostatniego nie można nowem wydaniem mianować, bo tylko odbito na nowo dedykacye i wykaz Ewangelij.

Szarffenberger bowiem drugie wydanie przypisał Henrykowi Walezyuszowi; po jego zaś ucieczce na pozostałych i nierozprzedanych egzemplarzach usunał poprzednią dedykacyę i dorobił tytuł Starego Testamentu z przypisaniem go dla Stefana Batorego, a Nowego - dla jego żony Anny Jagielonki. Tekst przejrzano na nowo i pewne drobne zmiany uczyniono. Wreszcie dodano liczby na polu, zaznaczające wiersze w rozdziale. Druk w drugiem tem wydaniu gotycki, duży, w jednej kolumnie na stronicy; bardzo wiele sztychów i wielkich i małych.

Drzeworyty większe pochodzą z Wittenbergi z drukarni Jana Luffta, który ich używał przy wydaniu Biblii Lutra z r. 1535, 1543, 1545. Potem matryce drzeworytnicze dostały się do Pragi i użyte tam zostały do czeskiej Biblii r. 1557. Stad juž zużyte sprowadził je Szarffenberger i użył do I-go wydania Biblii Leopolity, oraz do następnych. Drzeworyty te luterskiego pochodzenia w Apokalipsie rozdz. 11-ym i 15-ym przedstawiają potwora w tyarze, a przed nim dwie postacie, wyobrażające Lutra i Melanchtona. Szarffenberg w pierwszem wydaniu Biblii katolickiej zatarł i obciął najwyższą koronę w tyarze, a przy drugiem wydaniu w rozdz. 11-ym zatarł i druga z rzędu koronę, wytwarzając w tem miejscu puste białe miejsce; w rozdz. 15-ym te drugą koronę pozostawiono. W rozdz. 16-ym niewiasta siedząca na bestyi o siedmiu głowach, w bibliach niemieckich ma potrójna korone – u Szarffenbergera dwie (Por. wyższe straciła. Muczkowski, Rozmaitości hist. i bibliogr., Kraków, 1845).

X. A. S.

Leopolita 1) Jan prof. akad. krak. znakomity kaznodzieja ur. 1482 we Lwowie, gdzie początkowe pobierał nauki.

Otrzymawszy w Krakowie stopień dra filozofii i nauk wyzwolonych, wykładał w akademii filozofię. W r. 1527 został

kanonikiem kolegiaty ś. Floryana, a zarazem kaznodzieją katedralnym. Uważano go za filar uniwers. krak. † 1536 r. w Krakowie. L. napisal Vicificae passionis Christi historiae explanatio, w formie kazań wyd. po jego śmierci w Krakowie 1836 i 1537, a także De matrimonio neque licito neque valido inter catholicos et haereticos, tže 1549. 2) Gabryel Zawieszko dominikanin ur. we Lwowie pod koniec XVI w., był jakiś czas prowincyalem zakonu, następnie kaznodzieją przy kle N. M. P. w Krakowie. + 1649 r. Napisal Historya o Jonaszu dla rozmyślania męki Pana Jezusa, Lwów 1618; Zwierciadło pokutujących, zbiór kazań; Wąż miedziany, albo rozmyślanie najdr. Męki Jezusowej, tże. 1618; Księgi ćwiczenia chrześć., tże 1619; Przysmaki duchowe, gorczyca i kwas 10 kazań, tże 1618; Oratoryum palacu duchownego, 20 kazań, Jaworów 1619. W kazaniach L-y znajduje się materyalu do charakterystyki wiele współczesnych obyczajów.

Leopolita Jan Wuchaliusz ob. Wu-chaliusz Jan Leopolita.

Leopolita Marcin ob. Lwowczyk Marcin.

Leopolita Stanisław ob. Lwowezyk Stanisław.

Lepanto — m. historyczne, dawne bpstwo (dioec. Naupactensis). - Mias to L-o, na wybrzeżu cieśniny korynckiej położone, w starożytności nosiło nazwe Naupaktos, co zn. "miejsce budowania okrętów". Zwano je też Neu-paktus, obecnie nosi nazwę Epaktos. W V. w. przed Chr. władzę tu dzierżyli Ateńczycy, potem Messeńczycy. W IV w. przed Chr. miasto zajęli Etolczycy, potem Rzymianie. W wiekach śr. L-o należało do Wenecyan; w 1499 r. Bajazet II zdobył je szturmem. W 1571 r. Don Juan d' Austria z flota włoskohiszpańską zniszczczył pod L-o flotę turecka. W 1829 r. L-o przeszło pod panowanie Greków. Obecnie L-o, zw. Epaktos, jest stolica nomarchii greckiej Akarnanii i Etolii, uboga mieścina z 2500 mieszkańców; posiada ślady dawnych murów i t. p. W starożytności w L-o bylo bpstwo greckie, suffragania

cybpstwo zamiast metropolii Nikopolis. W latach 1340 — 1498 w L-o było a r-c y b p s t w o ł a c i ń s k i e, do którego należały bpstwa Butrinto, Nikopolis, Krone, Aktone. (Por. Jurien de la Gravière, La guerre de Chypre et la bataille de Lep, Paris, 1888, 2 t.; W. E. I. t. 43 — 44, str. 256; Le Quien, Oriens christianus, Paris 1740, t. II. p. 197..., t. III, p. 993...; Eubel, Hierarchia catholica medii aevi, Monast. 1898, t. I, p. 379...; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München 1910, t. II, k. 633.

X. C. S.

Lepicier Aleksy Marya, z Zakonu Serwitów N. M. P., ur. w r. 1863 w Vancouleurs, wstąpił do zakonu w Londynie w r 1878, wyśw. na kapł. w 1885; w r. 1893 został profesorem w Propa-gandzie, w r. 1901 przeorem i prefektem studyów w kolegium św. Aleksego; nadto oprócz wielu godności i obowiązków został w r. 1904 członkiem komisyi do kodyfikacyi prawa kan., w 1905 - komisyi kardlskiej do studyów biblijnych. W r. 1910 obchodził u św. Marcelego w Rzymie 25-letni jubileusz kaplaństwa; profesor teologii w kolegium Propagandy w Rzymie. Napisal: Institutiones theologie dogmaticae: Tractatus de Beat. Virgine Maria. Parisis, 8-o; Tract. de Deo Uno. I i II, Tamže, 8-o, 2 tomy; Tract. de Sanctissima Trinitate. Tamże, 8-0; Tract. de Incarnatione. Tamże, 2 v. in 8-o; Tract. de Gratia. Tamze, 8-o; Tract. de Sancto Joseph. Tamže, 8 o; Les Indulgences: leur origine, leur nature, leur développement. Paris, 2 vol. in 8-0, tlum, franc., i inne. Z wymienionych tu prac teologicznych w szczególniejszy sposób wyróżnia się traktat o Matce Bożej i o św. Józefie. Tchną one żywą pobożnością i milością oprócz wysokiej wartości teologicznej. Z wyjątkowym zwłaszcza pietyzmem opracował o. L. traktat o M. Bożej. (Por. Battendier, Annuaire pontif. Paris, 1911, 8-o, str. 483; liczne katalogi księgarskie).

X. J. N.

karnanii i Etolii, uboga mieściną z 2500 kepidi Albert, o. dominikanin włoski, mieszkańców; posiada ślady dawnych murów i t. p. W starożytności w L-o było b p s t w o g r e e k i e, suffragania arcybpa Koryntu, od IX do XVI w. arda. Lovanii 1870, 3 tomy in 8-o; O-

puscules philosophiques, tlum z włoskiego. E. Vignon, Paris 1900, 8-0, I Série: Il Natale e le sue belleze. 18-0, i inne. (Por. Blanc, Dict de la Phil. 1906, 4-0, k. 756; Tenże, Répertoire bibliogr. 1802, str. 240).

Lepiecki Floryan, profesor filozofii i wymowy w Akademii Krakowskiej, ur. w końcu w. XVI w wojew. sandomierskiem. Kształcił sią w Akademii Kra-kowskiej, gdzie w r. 1642 otrzymał stopień doktora filozofii i po 10 letnim obowiązku profesora filoz, i nauk wyzwolonych w tejże akademii, wyjechał Rzymu i w uniwersytecie rzymskim Sapienza otrzymał doktorat. Po powrocie do Krakowa był profesorem wymowy. Prócz kazań na różne uroczystości kościelne, pisał liczne mowy i wiersze lacińskie, panegiryk Władysławowi VI i Janowi Kazimierzowi, Flor. Czartoryskiemu i Jerzemu Lubomirskiemu; mowe na pogrzebie królewicza Zygmunta Kazimierza; pochwały Tylickiego, Szymona Starowolskiego i inne. Ważniejsze: Tres mitrae, ducalis, doctoralis, episco-palis, na cześć ks. Czartoryskiego ustępującego na bpstwo poznańskie. Umarł 1666 r. (Por. Estreicher, Bibl. t. XXI; Palaestra Tyliciana sive de Cicerone imitando, veterique eloquentia recuperanda. Gabryel Ochocki wydał na cześć L-go panegiryk: Flos eloquentiae Tullianae).

X. S. G.

Lepitre Albert ks., współczesny, profesor uniwers. katolickiego w Lyonie Napisał: Adrien VI. Paris 1880, 8-o; Les chroniqueurs français du moyen-dge. Tamże 1893, 16-o; Chateaubriand. Tamże 1897, 16-o; Saint Antoine de Padoue (1195 – 1231). Tamże 1901, 8-o, i inne, L. jest współpracownikiem wielu czasopism, jak "l' Université cath.", "L' Ami du Clergé", "La Revue des Facultés cath. de l' Ouest i t, d.

Le Play Fryderyk, ekonomista i socyolog francuski, ur. w La Rivière pod Honfleur, w r. 1806, † w Paryżu w r. 1882. Był założycielem szkoły socyalnej. W celach naukowych Le P. odbywał liczne podróże, poznał gruntownie wszystkie klasy społeczne i świat przemysłowy. Na podstawie tej znajomości obserwacyjny dracz w r. 1806, † w Paryżu w r. 1882. Był założycielem szkoły socyalnej. W celach naukowych Le P. odbywał liczne podróże, poznał gruntownie wszystkie klasy społeczne i świat przemysłowy. Na podstawie tej znajomości obserwacyjny

umysł Le P. wytworzył nowa metode w socyologii, a mianowicie doświadczalna, do której doszedł droga monografij poszczególnych rodzin. Doszedł on ta droga do przeświadczenia, że Dekalog jest fundamentalnem prawem spole-czeństw. Z licznych dziel Le P. wažniejsze sa: Les Ouvriers européens. 1855: La Réforme sociale en France. 1864; Ln Constitution essentielle de l' humanité. 1881, i inne. Po śmierci Le P-a, syn jego Albert ogłosił drukiem zebrane z korespondencyj i innych papierów ojca dzielo p t. Voyages en Europe (1829—1854). Paris 1899, 12-o. O Le P-u pisali: Vignes, La Science sociale d'après les principes de Le Play et de ses continuateurs. 1897; V. E. de Curzon, F. Le Play, sa méthode, sa doctrine etc. 1899; Ch. de Ribbe. Le Play d'apres sa correspondance. Paris, 1966, 12-0, 2 wyd.; Aubertin, Le Play d'apres lui-même. Tamże 1906, 12-o; Un sociologue positiviste et chrétien w "Revue August. 1906, oct., p. 483 — 493).

X. J. N.

Lequette Józef Jan, bp. w Arras, ur. wr. 1811, † 1832. Wydal nowa edycyę Summae S. Thomae hodiernis academiarum moribus accomodatae auct. Billuart. Atrebati 1865 — 1874, 8 tom. in 8-o.

Le Quien Michal dominik, historyk i teolog, ur. 8 paźdz. 1661 r. w Boulogne, studya odbywał w kolegium du Plessis w Paryżu i w 20 r. życia, wstąpił do Dominikanów w St. Germain. † sławiony, jako w. uczony, bibliotekarzem kon-wentu St. Honoré w Paryżu, 3 marca 1733 r. Z pośród jego dzieł są dwa dotąd niepożytej wartości: jedno Joannis Damasceni opera omnia, opatrzone licznemi jego uwagami i rozprawami (wyd. u Migne'a Pp. gr. XCIV XCVI), a także Oriens christianus etc. Paris 1740, 3 t., w którem historycznie i geograficznie są opisane wszystkie bpstwa czterech patryarchatów wschodnich, zarówno łacińsk, jak i greck, obrzadku. Jako polemista wystapił pod pseudon. Stephanus de Alti-mura Ponticensis pko patryarsze Jerozolimskiemu, Nektaryuszowi, w dziele p. t. Panoplia contra schisma zostało przerwane w dziele, Nullité des ordinations anglicans. Paris 1721. Dotad ma poważne znaczenie rozprawa L. Q., Défense du texte hébreu de la version vulgate. Paris 1690. Oprócz tego napisal wiele rozpraw archeologicznych i historycznych wyd. p. Demolets'a w Mémoire de Littérature d' Histoire. Paris 1726 - 1731. Quetif et Echard, Script. Ord. Praedic. t. II, str. 808; Hurter, Nomenclator litter. II str. 1064 i nst.)

(Ch.)

Lerch Mateusz, cysters, czech z po-chodzenia, ur. w 1834, † 1885. Miał zamiar wydać obszerne dzielo apologetyczne, do czego zostawił wiele planów i programów, jato też książkę Die Kirche Christi in ihrem Wesen, ihren Eigenschaften und Beziehungen. Wien 1877. Obietnic jednak swych nie wypełnił. Por. Hurter, Nomenclator lit. theol. 1895, t. III, k. 1185).

Lerch Wenzel ks. T. J., misyonarz ludowy, ur. w r. 1846 w Hainspach, pisze wiele ludowych dzieł. Znaczniejsze są: Das letzte Mittel. 1900, wyd. 17-te, Eine Prophezeiung. 1900, wyd. 11-te; Das Ende der Kath Kirche. 1900; wyd. 6-te; Die Frau 1901, wyd. 7-e; Das grosse Privilegium der kath. Kirche. 1896; wyd. 5-te 1900; Der christl. Arbeiter. 1897; 1900, 7-e; Was ist Bildung? 1896; 1900, wyd. 5-te; Das götliche Leben der Seele. 1898; 1900, wyd. 3-ie; Das grosse Geheimniss des allerhl. Altar-Sakramentes. 1900; Krank geworden. 1901; Die Gefühlsreligion. 1903; 1906, wyd. 2-e; Der Gottmensch Jesus Christus im kath. Gotteshause. 1905; Gottes Wille ,geschehe. Vorbertung auf krit. Tage. 1906; Der Mann. 1907; Der Jüngling. 1908, i w. in. (Por Keiters, Katholicher Literaturkalender. 1910, 16-o, str. 256 i nast.)

Lérida — miasto w Aragonii, ok. 22 tys. ludności, siedziba bpa. Za Rzymian zwane Ilerda, 49 zdobyte przez Cezara; od Wizygotów przechodzi r. 713 do Arabów, 799 powraca do Chrześcijan. Jakób II założył tu w r. 1300 uniwersytet, przeniesiony 1717 do Cerverys. Obec-

wodził pko franc. teologowi Courayer, że na katedra jest z 2-ej połowy XVIII w., w Kle anglikańskim apslskie następstwo dawna (Catedral antiqua) jest w stylu późno-romańskim, z gotyckimi i maurytańskimi dodatkami z XIII w. Godnym widzenia jest kł ś. Wawrzyńca o budowie bardzo nieregularnej, gdyż na nią miała się złożyć rzymska świątynia, przez Maurów później na meczet zamieniona; nawy hoczne ma w stylu gotyckim, a wieże ośmioboczna z XV w. W L-e jest Akademia Bibliograficzna Maryańska, założona 1862 r. przez ks. Jó zefa Marye Escolá; ma na celu piórem i dzielami sztuki szerzyć cześć Matki Bożej. Na kongresie Maryańskim światowym w Rzymie 1904, podano ją za wzór innym krajom, do utworzenia podo-bnych stowarzyszeń. Dyecezya założona przed VI w., ma 185,000 katolików.

M. B.

Lerin — wyspa przy połudn. brzegu Francyi, naprzeciwko m. Cannes. - N az w a Lerin, Lerinum, Lirina, Lirinus, franc, Lérins jest stosowana do dwóch wysp, zw. dziś św. Małgorzaty i św. Honorata. W starożytności pierwsza nosila miano L ro, Lerone; druga-Lerin. — Początki historyczn e w. Lerinu sięgają V w., kiedy św. Honorat alożył tu klasztor (ob. art. Honor t św., bp. z Arles). Wkrótce powstala na wysepce s z k o ł a, słynna w dziejach. Z niej bowiem wyszło 70 Swietych, w tem 12 arcybpów, 12 bpów, 10 opatów, wielu uczonych, jak Cezary z Arles, Eucherysz z Lyonu, Faustus i Maksym z Riez, Hilary z Poitiers i in , słusznie przeto Lerin zwano "wyspą Świętych". Życie zakonne kwitneto na L-e. Ok. 732 r. Saraceni napadli na wyspę i wymordowali ok. 500 zakonników. Szybko jednak liczba sług Bożych wzrastała. Klasztor wtedy należał do opata z Monte Majore, potem (978 r.) do opata z Clugny. Wkrótce potem zakonnicy na L-e posiedli własnego opata. Pod Urbanem IV L-n otrzymał opata komendataryjnego, takimi byli: kard. du Bellay, La Valette i Mazarin. W 1515 r. opactwo Leryńskie połączono z opa-ctwem Monte-Cassino i św. Justyny Padewskiej. Nauki zakwitły pośród zakonników Lerinu; słyna uczeńi G. Cortese, Dyonizy Faucher, W. Barralis i in. W 1788 r. opactwo L-u uległo sekularyzacyi. W 1858 r. bp. Jordany z Fréjus

odkupił je i w 1868 r. oddał Cystersom Ci drukowali tu książki i od r. 1875 czasopismo Echo de Notre-Dame de Lérins. W 1901 r. prawo o kongregacyach wypedziło Cystersów z L-u. (Por. Dion. Sainthe Marthe, Gallia christ., I, 890...; III, 1188...; V. Barralis, Chronologia sanctorum Lerinensium, Lugd. 1603; Silfoerberg, Hist. Mon. Lerin. usque ad ann. 737, Havniae, 1834; Alliez, Histoire du monastere de Lerins, Paris 1862, 2 t.; Pierrugues, La fin de Lerins, Paris 1883; Lahargou, De schola Lerinensi aetate merov., Paris, 1891; W. W. t. VII, k. 1828 — 1831; Dufourcq w Comptes rendus de l'Acad. des Inscript..., 1905, p. 415—423; An. Boll., 1906, p. 201...; 1908, p. 215...; Buchberger, Kirchliches Handlexikon. München, 1910, t. II, k. 634—635).

X. C. S.

Lerosey A. ks., sulpicyan., współ. prof. liturgii i mistrz ceremonij w seminaryum św. Sulpicyusza w Paryżu, napisał: Manuel liturgique a l' usage des séminaires et du Clergé. Paris, 4 tomy, in 12-0; Abrégé du Manuel liturgique. Tamże 1902, 8-0, 2 wyd., i inne.

Leroux Piotr, filozof, publicysta i polityk, ur. w r. 1798 w Paryżu, † tamże w 1871 r. W r. 1824 założył dziennik "Globe" i został zdaklarowanym zwolennikiem Saint-simonizmu. Odłaczywszy się od Enfantina i widząc upadek swego dziennika, został kierownikiem "Revue encyclopedique" i rozpoczął wraz z Janem Reynaud'em wydawnictwo "Encyclopédie nouvelle" w r. 1838, którego nie doprowadzili do końca. W r. 1841 ogłosił "Revue indépendante" w którym to dzienniku napadał równocześnie ekle-ktyzm, katolicyzm i politykę ówczesną: W r. 1848 wziął udział w rewolucyi, był wybrany przedstawicielem ludu, w końcu wypedzony z kraju. L. był socyalistą w swoim rodzaju. Główniejsze dziela jego sa: Réfutation de l'éclec-tisme. 1839; De l'Humanité, de son principe et de son avenir. 1840. Marzył on o społeczeństwie opartem na solidarności, która ma zastąpić milość pogodzoną z egoizmem; Bóg będzie zastąpiony ludzkościa, a na miejsce Jezusa Chrystusa L. wskazywał samego siebie jako zbawce i odkupiciela. L. spodziewał się, że człowiek odrodzi się kiedyś na ziemi i będzie żył bez końca i t. p. Tę ostatnią opinję podjął Renouvier. (Por. P. F. Thomas, Pierre Leroux, sa vie, son oeuvre, sa doctrine. Contribution á l' histoire des idées au XIX s. 1904; Blanc, Dict. de la Philos. 1906, 4-0, k. 757; Daniel, Manuel des Sciences 1903, 8 o, str. 599).

X. J. N.

Leroy-I) Hipokit ks. T. J. współ czesny, napisał: Jésus Christ, sa vie, son temps. Leçons d' Ecriture sainte. Paris 1894—1908, 18-o, 14 tomów i indeks do dzieła; Histoire du Châleau-Blanc. Monographie d' une maison de retraites. Tamze, 8-0; La vie, 12-0; Conversations apostoliques. Tamze, 8-0; En Chine. Au Tché-Ly sud est. Une mission etc. Tamže 1900, 8-0, i wiele inn. - 2) Is., pisarz francuski współczesny, wydał: Pour et contre l' Evolution. Paris, 2 v., 12-0 (Science et Religion" No. 140 — 141); La Constatation du miracle et l' Objection positiviste. ("Science et Religion" & 168) Tamże, 12-o; La Constatation du Miracle. - Croire sans voir est-il sage? ("Sc. et Rel. No. 169). Tamže, 12-o. — 3) M. D. dominikanin, współczesny, napisał L' Evolution des especes organiques. Paris 1887, 12-o; Toż samo wyszło wr. 1891 pod zmienionym tytułem L' Evolution restreinte aux especes organiques. Autor później (w r. 1905) odwolai wiele z wygłoszonych tu opinij. — 4) L u d w i k ks., prałat domowy Ojca św., ur. w r 1821, † w 1889. Napisał: Le Règne de Dieu dans la Grandeur, la mission et la chute des Empires ou Philosophie de l' Histoire etc. Paris 1859, 8-0; Philosophie catholiques de l'histoire etc. Tamze 1866, 2 t.; Philosophie chrétienne de l'histoire etc. 1869, 4.0; Histoire d'une Chrétienté etc. Arras 1870; Histoire des Pelerinages de la s. Vierge en France. Paris 1884, 8-o, 3 tomy. — 5) A. ks. napisal: Histoire des Petites Soeurs des Pauvres. Paris, 8-o.

X. J. N.

Leroy-Beaulieu — I) An a to I, publicysta francuski, ur. w r. 1842 w Lisieux, napisal m. i.: Un empereur, un roi, un pape, une restauration. 1879. L' Empire des tsars et les Russes;

libéraux, l'église et le liberalisme de 1830 á nos jours. Paris 1885; Christianisme et Démocratie, Christanisme et socialisme ("Science et Religion" № 370). Paris, 12-0; Les Congrégations religieuses et l'Expansion de la France. ("Sc. et Rel." Nr. 281). Tamze, 12-0; L'Antisémitisme. Paris 1897, 18-0; La Papauté, le Socialisme et la démocratie. Tamze 1892, 18 o; La Révolution et le liberalisme. Tamze 1890, 18.0, i inne. - 2) Pawel, ekonomista francuski, brat poprzedniego, ur. w r. 1843 w Saumur, założył czasopismo "Economiste Français" w 1873; w r. 1880 objął katedrę ekonomii politycznej w Collège de France. Wyznawał liberalizm ekonomiczny umiarkowany. Napisal: Traité théorique et pratique d'economie politique. Paris 1896, 4 vol. in 8 o; Le Collectivisme. Examen critique du nouveau socialisme. 1896, wyd. 3-ie; Essai sur la répartition des richesses et sur la tendance à une moindre inégalité des conditions. Paris 1881, 8-o, i inne. (Por. Blanc, *Répertoire bibliogr*. 1902, 8-o, str. 242; De Gubernatis, Dict. intern. des Ecrivains. 1890, 4-o, t. II, str. 1354 i nast.)

X. J. N.

Le Roy Aleksander, bp. tytularny Alimondy z kongr. Ducha św., pisarz kościelny, ur. w Saint-Senier de Beuvron, dyec. Coutances w r. 1854, wyśw. na kapłana w 1876, uczynił profesyę zakonną w 1877, otrzymał sakre bpią w Coutances i nominacyę na wik. aplskiego Zangebaru, w 1896 został superyorem generalnym swojej kongregacyi i uwolniony z wik. aplskiego. Mieszka w Paryżu w seminaryum kolonial. Le R. otworzył w Instytucie Katolickim w Paryżu kurs Historyi Religij. W r. 1910 wydał donioslej wartości dzielo La Religion des Primitifs. Paris, Beauchesne, 16-o. Autor z obowiązku misyonarza zwiedzał czesto kraje afrykańskie w r. 1877, i jako bystry obserwator notował skrzętnie to wszystko co widział i słyszał, i swemi badaniami oddał ogromne usługi studyom nad historya religij. Owocem tych prac autora jest właśnie wyżej wspomniana

1881 — 88, 3 tomy; Etude sur la Au Kilima-Ndjaro (Afrique orientale). Russie et la Pologne pendant le regne Paris 1896, 8-0; Sur terre et sur l'eau. d'Alexandre II, 1884; Les Catholiques Voyage d'exploration dans l'Afrique Paris 1896, 8-0; Sur terre et sur l'eau. Voyage d'exploration dans l'Afrique orientale. Tours 1899 8-0; D'Aden à Zanzibar. Tamże 1899, 8-0; Catechisme de la doctrine catholique. Paris et Lille. 1898, 16-o, i inne. Jest też wspól-pracownikiem w "Misyach Katolickich" i t. d. (Por. Blanc. Répertoire bibl. 1902, 8-o, str. 241).

X. J. N.

Le Roy Edward, współczesny pisarz francuski, modernista. Le Roy, człowiek świecki, profesor liceum w Wersalu, wydał dz. Dogme et critique, Paris 1907. które się dostało na Indeks (dekret z d. 26 lipca 1907 r.); rozprawę Comment se pose le problème de Dieu w Revue de Métaphysique et de Morale, 1907 (mars, juillet); Essai sur la notion du miracle w Annales de philosophie chrétien., 1906, 1907 i in. Z pism tych okazuje się, że Le Roy jest zdeklarowanym zwolennikiem modernizmu, zwłaszcza opracowywał poglądy nowatorskie z punktu filozofii "nowszej". Le Roy holduje agnostycyzmowi, a zwłaszcza nowei odmianie tego kierunku, pragmatyzmowi: prawda dla niego jest czemś ruchomem, zmiennem; dognaty mają sens, o ile sa formulami praktycznemi. Nie o to chodzi — wola Le Roy — czy np. jest Bóg osobowy, lecz o to, że należy tak się zachowywać wobec Boga, jak wobec prawdziwej osoby i t. p. Cuda, Le Roy tłumaczy w sposób naturalistyczny, wprowadzając panteistyczne pojmowanie materyi i działaniem ducha na materyę, tlumaczac skutki cudowne. Le Roy pozostaje tu pod wpływem H. Begsona (dz. l' Evolution créatrice, Paris 1907), który na swój sposób przerobił poglądy Hegla i in. Bledne poglady Le Roy wykazuje encyklika Pascendi Dominici gregis (8 września 1907 r.); zbijali go też J. de Tonquédec, La notion de vérite dans la Philosophie nouvelle, Paris 1908; J. Lebreton art. Dogme et eritique w Revue pratique d'apologétique, Paris 1907, t. IV, p. 193-221; tegoż La nation du miracle, tamże 1906—1907, t. III, p 485—487 i in.; Ks. L. Rudnicki T. J., Z problemów mo-dernizmu. Idea Boga w teoryi Le Roy'a w Przegladzie Powsz., 1908, t. książka. Z innych dziel napisal Le R.: CXVIII, str 11-35; 353-371 i w dz.

Szkice o modernizmie, Kraków 1911, Jésus-Christ. Conférences 1880; wyd. str. 145-188. Por. też Ks. dr. A. Ma- 2-ie 1888; Une Retraite au Carmel. cko, Znaczenie encykliki o modernizmie, Tarnów, str. 9...; Tanquerey, Synopsis theologiae dogm. fundamentalis, ed. XIII, Romae.., 1910, p. 709 -

X. C. S.

Le Royer Joanna ob. Joanna od Wcielenia.

Lesa gr. Λασά, miasto w ziemi Chapaan. Jest wzmianka o niem w Genes. X, 19. "A były granice Chananejskie, idac od Sidonu do Gerasy aż do Gazy aż wnidziesz do Sodomy i Gomory, i Adamy, i Seboima, aż do Lesy". Gdzie się Lesa znajdowała, dzis trudno określić. Zdaniem św. Hieronima Lesa była tam, gdzie dziś Callirrhoes w Wadi Zerqa Main na wschód od morza Martwego (por. Ios. Flav., Ant. XVII, 6, 5; Bell. iud. I, 33, 5; Plin. V. 16, 72; Ptolom. V, 16, 9). Z nowszych pisarzy za tem zdaniem ida Keil, Delitzsch i Ritter (por. Erdkunde XV, p. 94 i 572). Wellhausen uważa, ze Lesa była tam, gdzie dziś Lais-Dan, t. j. ku północy od morza Martwego. (Por. Dr. R. von Riess, Bibel. Atlas, 3 ed., Freiburg im Br., 1895, 20; M. Hagen S. J., Lexikon Biblicum, t. II, p. 942—943; Fr. de Hummelauer, Commentarius in Genesim, Parisiis, 1895, p. 328).

Les Cajes - biskupstwo w rzeczypospolitej Haiti, ob. art. H a i t i,

Lescoeur Ludwik, o. oratoryanin, ur. w r. 1825 w Bagé-le-Châtel, uczył się w kolegium Stanisława pod sławnym O. Gratry'm, później współzałożycielem albo raczej odnowicielem Oratoryanów, wraz z o. Pétetot'em. Był sławnym kaznodzieja i wybitnym pisarzem klnym. Mianowany kanonikiem honorowym w Montpellier; za Cesarstwa odmówił proponowanego mu bpstwa. W r. 1866-1868 był profesorem teologii w Sorbonie. + w r. 1910 w Lyonie, jako 85 letni starzec. O. L. pisał wiele; z dzieł jego wymieniamy najważniejsze: La Théodicée chrétienne d'après les Pères de l'Eglise. Paris 1851; La Règne temporel de Jèsus-Christ. 1867; La Vie future conférences. 1872; La Science du Bonheur. Paris 1873; La Foi catholique et la Réforme sociale. Conférences 1878; auctorum. 1900, 8-0, str. 96).

2-ie 1888; Une Retraite au Carmel. Tamže 1883; Les Béatitudes, huit homèlies sur l' Evangile. Paris 1885; Le Dogme de la vie suture et la libre-pensée contemporaine. 1892, 18-0; Pensées du Ciel. Tamže 1894, 32-o; La Science et les faits surnaturels contemporains. Tamže 1897, 8; wyd. 2-ie 1900 i inne. (Por. Blanc, Dict. de la Phil. 1906, 4-0, k. 757; Tenže, Repertoire bibliogr. 1902, str. 242; De Gubernatis, Dictionn. intern. des Ecrivains. Florence 1891, 4-0, t. II, str. 1355 i nast.)

X. J. N.

Lescot Piotr, architekt francuski, syn prokuratora królewskiego, urodz. w r. 1510. Umarł w r. 1578. Jako kaplan był jalmużnikiem królowskim na dworze Franciszka I i Henryka II. Zaslynał jako znakomity architekt przez zbudowanie zamku Louvre, jednego z najwspanialszych pomników francuskiej architektury. Wykonał nadto ambone w kościele Saint-Germain L' Auxerrois. Mial też uczestniczyć w niektórych pomysłach budowy zamku w Fontainebleau, ale to rzecz niepewna. Bliższe szczegóły o życiu Lescota nieznane.

Lesem lub Lais jedno z najbardziej na pólnoc posunietych miast Palestyńskich Po zdobyciu Palestyny przez Zydów za Jozuego, tem miastem zawładneli Danici, miasto spalili, a nowo odbudowane nazwali imieniem Dan, urządzili tem oltarz na cześć bałwana, którego zabrali z domu Michy. (Iud. XVIII, 1—31; Jos. XIX, 47). Ob. Dan. 3 w Podr. Enc. Kość. t. 7-8, s. 322. (Por. M. Hagen S. J., Lexicon Biblicum, t. II, p. 23 — 24; Dr. R. von Riess, Bibel.-Atlas, 3 ed., Freiburg im Br., 1895, p. 20).

Le Semelier Jan Wawrzyniec, ur. w r. 1660 w Paryżu, był członkiem Zgrom. Nauki chijańskiei, † w r. 1725. Napisał: Conférences écclesiastiques de Paris. sur l'usure et la restitution. Paris 1718, 4 t. in 12-o; Conf. sur le mariage. Tamže 1715, 5 t. in 12-o; Tož... sur les péchés. Tamže, 3 t. in 12-o; De decalogo. Tamze, 10 t. in 12-o, dzielo pośmiertne napisane z notatek pozostalych po autorze. (Por. Bund, Catalogus

Lesêtre Henryk, ks. współcz. prob. kła St. Etienne du Mont, konsultor Komisyi Biblijnej w Rzymie, ur. w Bourges r. 1848, studya teologiczne odbył u św. Sulpicyusza w Paryżu. Napisał komentarze do Pisma św.: L' Ecclésiaste. Paris 1884, 8-0; Les Psaumes. Tamże, 8-0; Les Proverbes. Tamże, 8-0; La Sagesse. Tamże, 8-0; Le livre de Job. Tamże, 1886, 8-0. Nadto: La Sainte Eglise au siècle des Apôtres. Paris, 8-0; Notre Seigneur Jésus Christ dans son Saint-Evangile. Tamże 1892, 8-0; Histoire de la Passion d'après les quatre Evangiles. Tamże 1897, 16-0; La Paroisse. Tamże, 18-0; L' Evangile d'après les quatre Evangelistes. Tamże, 18-0; L' Evangile d'après les quatre Evangelistes. Tamże, 1 t. 8-0; 2 tomy in 12-0; Le Sermon sur la Montagne. Tamże, 12-0; Saint Henri. Tamże 1899, 12-0; Sainte Geneviéve. Tamże 1900, 12-0; Introduction à l' etude de l' Ecriture Sainte etc. (z ks. Trochon). Paris 1889 — 1891, 3 tomy in 8-0, i inne. Ks. L. jest także współpracownikiem "Dictionnaire de la Bible".

X. J. N.

Lesina — bpstwo na wyspie austryackiej na wybrzeżu Dalmacyi (dioec. pharensis). - Miasto Lesina, na zachodnim brzegu wyspy Lesiny położone, u Ptolemeusza nosiło nazwę Pharia, u Strabona Pharos, słow. Hwar. W 997 r. zdobyli wyspę Wenecyanie; w 1358 r. objęli panowanie Węgrzy; w 1520 r. wróciła do Wenecyi, lecz od r. 1813 należy do Austryi. Obecnie m. Lesina jest siedzibą zarządu okręgu Lesina, liczy ok. 3 tys. mieszkańców, posiada starożytny magazyn wenecyański, obsewatorym, kły, klasztor franciszkański z malowidłem Rossebli'ego: Wieczerza Pańska w refektarzu. - Bpstwo w L-e powstało w 1147 r. Przedtem wyspa L-a należala do dyecezyi Brazza, erygowanej w 1140 r., lecz skasowanej w XIII w. Dyecezya Lesina suffragania metropolii dalmatyńskiej Zara, obejmuje wyspy Lesinę, Brazzę i Lisw 1907 r. liczono tu 59026 wiernych, 28 parafii, 14-filii cum cura animarum; 82 kaplanów świeckich, 18-za-konnych. (Por. W. E. J. t. 43-44, str. 278; Farlati, *Illirycum sacrum*, Venet., 1751 — 1819, t. IV, p. 238 — 279; Gams, Series episcoporum eccl

Lesêtre Henryk, ks. współcz. prob. kła cath., Ratisbonae, 1873, p. 409; Eubel, Etienne du Mont, konsultor Komisyi Bidijnej w Rzymie, ur. w Bourges r. 1848, udya teologiczne odbył u św. Sulpicyua w Paryżu. Napisał komentarze do isma św.: L' Ecclésiaste. Paris 1884, p.; Les Psaumes. Tamże, 8-0; Les München, 1910, t. II., k. 635).

X. C. S.

Lesiowski Jan ks. T. J., ur. na Mazowszu w r. 1559; wstąpił do Jezuitów w r. 1579; nauczał przez lat 13 literatury pięknej, następnie nauk matematycznych i Pisma św., był rektorem w Grodnie i w Krakowie, superyorem domu profesów w Warszawie. Był spowiednikiem królewicza Władysława przez lat 10. "Dykcyonarz bibliograficzny powszechny" nazywa L-o mężem uczonym i zasłużonym ojczyźnie pod Zygmuntem III. Ks. Mutius nazywa go meżem dawnej cnoty † w Krakowie w r. 1633. Napisal: Wzywanie do pokuty Obywatelów Korony Polskiey i Xięstw jey podległych... napisane na Konwo-kacyą w Krakowie złożoną dla uspokojenia powszechnego Państw Koronnych 1609, 4-o; Wielkie Zwierciadło przy kładów, więcej niż z osmiudziesiąt Pisa rzów... wyjęte i t. d. Kraków, 1633, in fol.. nadto: Historyę Polski w rękopisie, który zaginal i tłumacz. polskie traktatu o doskonałości Rodrigueza. (Por. Sommervogel, Bibliothéque de la Comp. 1893, t. IV, k. 1717; Brown, Biblioteka pisarzów. Poznań 1862, 8-a, str. 259).

Lesiowski Kazimierz, o. franciszkanin o tem kiedy żył niewiadomo. Obdarzony talentem malarskim malował wiele w klasztorze swego zakonu w Chełmie. X. Miske (ob. ręk. Synoptica relatio Conventuum etc.) wspomina o stałlach chórowych, zbudowanych przez L., i ozdobionych pięknemi malowidłami, przedstawiającemi "Żywot św. Franciszka z Assyżu" i "Żywot św. Antoniego z Padwy". (Por. Rastawiecki, Słownik malarzów polskich. Warszawa 1850, 8-0, t, I, str. 260).

Leski Samuel ks. T. J., ur. na Litwie w r. 1611, wstąpił do Towarzystwa r. 1627. Był przez lat 6 kaznodzieją, przez 8 lat misyonarzem i przez 3 — superyorem misyi, teologiem księcia Alberta Radziwiłła, Kanclerzem litewskim i rektorem kolegium w Poszawsze, gdzie † w zarządzał dyecezya mechlińska, † w Bru-r. 1687. Zostawił: Prawdy wiary ka-kselli 31 maja 1596 r. Napisał po łatolickiey na Piśmie swietym ugruntowa-Wilno 1676, 8-a; Prawda Katholickiey wiary y na Piśmie y na słowie Bożym ugruntowana... przetłumaczona w Poznaniu. 1678, 8-a; Toż w Wilnie 1679, 12-a. (Por. Sommervegel, Bibliotheque. 1893, t. IV, k. 1717 i nst.; Brown, Biblioteka. 8-a, str. 260).

Leski Wojciech Stanisław, kapłan zakonu Cystersów i opat w Pelplinie, później biskup chełmiński po Andrzeju Załuskim (1747). Na stanowisku w Pelplinie wydał: Statuta ordinis Cisterciensis... pro Polona Congregatione Cisterciensium sancita et definita 1745. Walczył piórem przeciw dyssydentom: Dis-sertatio in qua controvertitur liceatne dissidentibus Thorunensibus tanum pulgo sbor erigere Thorunii. 1753. Umarl 1758 r.

Leskowiecka Biblia, najstarszy przekład czeski, rękopism przechowywany w Królewskiej bibliotece drezdeńskiej. O-trzymał nazwę Lesk. dlatego, ze rękopism, w którym się ten tekst znajduje, ma na końcu uwage (z r. 1596) iż pewna panna, z rodu panów na Leskowcu, przekładu tego dokonała. To jednakże za pewność uchodzi, iż rękopism ów jest odpisem przekładu dawniejszego mianowicie sądząc z ortografii i języka wnosić by należało, iż z końca wieku XIV, lub początku XV-go. Przekładu tego dokonano z tekstu Wulgaty, zmienia.ąc następstwo Ksiąg śś. Wyszedł on w wydaniu Liechtensteina w Wenecyi 1506, potem u Melantricha w Pradze 1549, oraz 1556 — 1557 coraz więcej obrobiony pod względem językowym. tekstu dokonano przekładu tego polskiego w Biblii królowej Zofii, (Por. Dobrowsky, Neuere Abhandlungen d. Köniel, böhm. Gesell. d. Wissen, III. Praga 1797; Ks. W. Knapiński, Leskowiecka Biblia w "Encykl. Kość." ks. Nowodw. XII, str. 145.)

X. A. S.

Lesley Jan, bp w Ross w Szkocyi, ur' 1527 r., był poslem król. Maryi Stuart w Anglii, po jej zaś uwięzieniu kołata, u różnych dworów o jej uwolnienie. L. założył trzy seminarya dla Szkotów w Rzymie, Paryżu i Douai. W ciągu 7 lat kłada w seminaryum duchownem Este-

kselli 31 maja 1596 r. Napisal po lacinie historye Szkocyi p. t. De origine, moribus et rebus gestis Scotorum. Romae 1578. Pozostawił też kilka drobnych pism o prawach król. Maryi i jej syna do Korony angielskiej.

Leśna, wies w pow. bialskim gub. siedleckiej położona. Dawniej Leśna była miasteczkiem, ruiny zamku istniały w XVII w. Leśna zasłynęła cudownym obrazem, który ujrzał na drzewie pasterz wiejski Aleksander Stelwaszerna w 1683 r. Obraz ten jest z kamienia na którym poprawnie wykuty rysunek Matki Bożej, trzymającej na ręku Chrystusa. Kazimierz Michałowski, skarbnik orozwicki zbudował tu kł drewniany, w którym umieszczono obraz cudownie objawiony. Proboszcz Leśnej, ks. Franciszek Janicki za pozwoleniem bpa łuckiego Fr. Prażmowskiego badał cuda, dokonane przez N. M. P. Leśnieńską i w 1700 r. bp uznał obraz za cudowny. W 1718 r. na miejscu zjawienia się obrazu powstała kaplica murowana. W 1727 r. probostwo i kl w Leśnej otrzymali Paulini. Ci zbudowali tu kl murowany, który konsekrował bp łucki, Antoni Kobielski w 1752 r. Paulinów usunięto ok. 1864 r. Parafia Leśnieńska rzadził ksiądz świecki, tego w 1874 r. usunięto, kościół zamieniając na cerkiew prawosławną przy której wybudowano klasztor i osadzono mniszki. (Por. ks. K. Dobrowolski, Historya zjawienia cudownego obrazu N. M. P. na kamieniu wyrytego, znalezionego... w r. 1683 na drzewie gruszkowem w Leśny, Często-chowa, 1844, druk Jasnej Góry; Słow-nik geograficzny Król. polsk.. War-szawa, 1884, t. V; str. 156 — 157; W. E. I., t. 43-44, art. Leśna). X. C. S.

Leśniak Franciszek, ur. 1846 r.; studya gimnazyalne odbył w Tarnowie, kształcac się równocześnie w muzyce i malarstwie pod kierunkiem Zygm. Grinera, ucznia Corneliusa, Wyświęcony 1870 r., byl dyrektorem szkól żeńskich w Starym Sączu i Staniątkach, od 1878 proboszczem w Zbylitowskiej Górze, 1888 został kanonikiem katedry w Tarnowie i proboszczem tamecznej parafii, 1909 prałatem scholastykiem. Od 1886 wytyke i Dzieje sztuki religijnej; od 1904 | jest kustoszem Mnzeum dyecezyalnego; w 1907 został szambelanem tajnym Piusa X. Wydal: Moralna, 2 wyd Kraków 1890; Rozprawa o podrecznikach kaznodziejskich, Poznań; Przemowy żałobne na pogrzebie x. Inf. Wawrzyńca Gwiazdonia, 1885; X. Bpa Ignacego Łobosa. 1900; Mowa przy poświęceniu pomnika poległych 1863, do młodzieży gimnaz. w uroczyst. ś. Stanisława Kostki, 18×3; Na 500 leeie Kolegiały tarnowskiej, 1900, przy otwarciu szkoły im. Brodzińskiego; Krytycyzm w sztuce w Przeglądzie lwowsk. 1883; O sztuce religijnej w "Księdze pamiątkowej Wiecu katol.w Krakowie"; O malarstwie religijnem, Lwów 1909; O znajomości sztuki religijnej, o kościołach drzewianych w "Dwutygodniku katechet.", Tarnów 1902; O konserwacyi zabytków w Kurendzie dyec. tarn., 1910; Zabytki historyczne i artystyczne Tarnowa w "Księdze pamiatkowej Tarnowskiej Kasy Oszczęd." 1911; Tarnow (w Encykl. Nowodworskiego); Realizm w sztuce (tamże) i w. in.

M. B.

z Leśniewa Szymon ks., magister teologii, skotysta z XVI w. napisał dzieło niedrukowane dotąd p. t. Parvulus philosophiae naturalis per magistrum Simonem de Lyesznyewa Commertarius. (rek. Bibl. Ak. Krak. p. z. BB XIII, 24). Nadto ułożył mszał, który wyszedl z tytułem ozdobionym drzeworytami ŚŚ. Wojciecha i Stanisława i z zaleceniem archpa gnieźn. Łaskiego p. t. Missale Gnes. dioec... Cracoviae 1523, in. fol. (Por. Wiszniewski, Historya lit. pols. t. III, s. 187; t. IX, str. 195 i nast.).

Leśniowska Ludwika z Zielińskich. Ur. 1814 w Zabowie. Pisała i wydawała broszurki i powiastki ludowe, treści religijno-moralnej p. t. Wojak jakich malo; Kogo Bóg zasmuci, tego i pocieszy; Dwaj mleczni bracia; List Klaudyi Prokuli, żony Piłata; Kolendki; Historya polska dla ludu i w. in.

Leśniewski Bonifacy ks. T. J., ur. w 1774, wstąpił do nowicyatu w r. 1793. W r. 1802 był w Połocku na 4-ym r. w Rydze, w 1819 w Uzwaldzie, w 1820 w Daydzie. W tymże r. 1820 L. wystapił z Towarzystwa. Prawdopodobnie byl on autorem tlumacz, polskiego dziela Fr. de la Croix p. t. Hortulus Marianus. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. 1893, t. IV, k. 1723).

Leśniewski Dominik ks., T. J., ur. w województwie połockiem wr. 1683, wstąpil do Towarzystwa w r. 1704. Był profesorem retoryki w Połocku gdzie † w r. 1729. Zo tawił w rękopisie Millefollium laudum et praerogativarum B. Virginis e SS. Patribus collectum. (Por. Sommervogel, Bibliothèque

de la Comp. 1893, t. IV, k. 1723). Leśniewski Franciszek Michal ur. w Sandomierzu 1720 r., do Jezuitów wstąpił w Krakowie 1735 r., uczył w różnych kollegiach gramatyki i retoryki, był historyografem swojej prowincyi, po ka sacie Jezuitów przeniósł sie do Przemysla, gdzie umarł 1798 r. Wydał wiele książek, szczególniej panegiryków; przerobił i pomnożył gramatykę Alwara wydaną w 1797 r. w Kaliszu; prócz tego napisał: Nauka zdrowia, t. j. skuteczny sposób, którym sie zdrowie dobre i życie a przytem zmyslów, rozumu i pamięci całość, aż do ostatecznej starości dochować może. Lwów 1765, Kraków 1845; Uwagi nad religią panów dyssydentów, Frzemyśl 1791–93.

Lesserteur E. C. ka., ze zgrom. Missyj Zagranicznych, współczesny, pisujący pod pseudonimem Dr. Martinez; napisal; Les premiers prêtres indigènes de l'Eglise du Tonkin. Lyon 1884, 8-o; Rituel domestique des funérailles en Annam. Paris 18.5, 8.0; S. Thomas et la Prédestination. Tamée, 1888, 8-0; Le juif voilà l'ennemi! Appel aux catholiques. Paris 1888, 18 o; i inne. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. des Auteurs. Paris 1902, 8 o, str. 243).

Lessing Gotthold Efraim, poeta, krytyk, filozof i pisarz teologiczno-polemiczny ur. 22 stycz. 1729 r. w Kamience (Kamenz) w Górnej Luzacyi, syn pastora. Studya odbywał w gimnazyum w Misni i na uniwers, w Lipsku. Po kilkakrotnych zmianach miejsca i zajęcia osiadł na stałe 1770 r. w Wolfenbüttel, jako tamtejszy bibliotekarz, gdzie pozostawał aż do † 5 maja 1781. Wielkie teologii, w r. 1806 w Dynaburgu, w 1814 zaslugi L-a na polu języka i literatury

niemieckiej nie zajmują nas tutaj oce- rergesprüche Ernsti u. Falk. Wolfenniać go jedynie bedziemy jak filozofa

i polemiste religijnego.

Jako filozof L. właściwie nie przyłaczył sie do żadnego systemu; powstrzymywał go od tego jego sceptycyzm i duch krytyczny, skazujący go na ustawiczne szukanie prawdy, które przekładał nad samą prawdę. Charakterystyczne pod tym względem jest jego własne oświadczenie: "Gdyby Bóg stanał przedemną, trzymając zamknietą w prawicy swojej wszystką prawdę, a w lewej samo tylko wciąż żywe pożądanie i podążanie do prawdy, chociażby z warunkiem bładzenia zawsze i wiecznie i rzekł do mnie: wybieraj! z pokora sięgnałbym do lewicy i rzeklbym: Daj! Ojcze! wszak czysta prawda Twoim tylko wyłącznie jest udziałem". Od Leibnitza zapożyczył naukę o monadach, bliższy jednak był Spinozy. Uznawał wprawdzie osobowego Boga, lecz w zrozumeniu osobowego panteizau. Twierdząc, że w Bogu wyobrażenie, chcenie i tworzenie jest identyczne, zaprzeczał swobody woli Stworcy i przechylał się do determinizmu i optymizmu. Trójce Przenajśw. tłumaczył w modalistycznym sensie. Objawienie pojmowal jako środek wychowania ludzkości przez Boga, lecz nie przez bezpośrednie natchnienie, ale za pomoca idei bogobojnych mężów jak Mojżesz i Chrystus, i to nie co do nadprzyrodzonych, ale przyrodzonych prawd, które i bez tego przez sam rozum mogą być poznane, choć nie tak prędko i łatwo. (Por. Erziehung d. Menschegeschlechtes.) Berlin 1870). Objawienie podług L. nie ma nadnaturalnego celu lecz naturalnohumanitarny. Wypowiada to przeko-nanie w swoim Nathanie mędrcu (Na-than d. Weise) gdy twierdzi, że wszelkie religie: chrześcijańska, żydowska, mahometańska, pogańska, są tylko stacya na drodze, po której Stwórca rozumne stworzenia coraz wyżej prowadzi do szczytu poznania i zrównania się z Bogiem, którem jest naturalna, bez żadnych dogmatów, na samej tolerancyi i milości oparta, religia rozumu. Nathan, mimo pewnych osłonek jest ostrym pamfletem przeciwko Chrześcijanizmowi a zwłaszcza pko katolicyzmowi. Nic dziwnego, że pisarz tak pojmujacy nature i zadanie religii przyznaje wolnomularstwu naczelna role w urzeczywistnieniu tego idealu (Freimau- bie Beiträge zur Gesch, u. Literatur.

büttel 1779).

L. jest otwartym wrogiem wszelkiej religii pozytywnej. Nie tai się z tem, gdyż w przedm wie do Nathana (Nathan d. Weise) wyraźnie mówi, że nie idzie mu o wielka poczytność, ale że bedzie zadowolony "jeśli na tysiąc czytelników choć jeden nauczy się wątpić o oczywistości i powszechności religii swojej". To też zaprzecza prawdziwości cudów, nie wyjmujac zmartwychwstania i proroctw, a w Piśmie św. zgoła nie widzi Księgi natchnionej, ale dzielo na wskróś ludzkie.

Pierwszy krok L-a na niwie religijnej stancwilo ogloszenie rekopiśmiennej rozprawy Berengaryusza De Coena Domini, w przedmowie do której wielbił go jako chwalebnego poprzednika Lutra. Występ ten zachwycił Protestantów, tak dalece, iż stary profesor lipski Ernesti oświadczył, iż już za to samo L. zasługuje na tytul doktora. Sam L. pisal z tego powodu szyderczo do swojej przyjaciółki, Nie uwierzysz jaką wonią pra-wowierności ta praca zaprawiła osobę moja w oczach teologów naszych... lada dzień usłyszysz, że mnie ogłoszą pastorem kościola. Pytanie tylko jak długo zostane przyobleczony w te szate chwały". Odpowiedź nie kazała długo na siebie czekać, wnet bowiem skutkiem polemiki z pastorem Gözem z powodu wydania Fragmentów Wolfenbüttelskich miażdżył on swego, co prawda niedolężnego, przeciwnika, argumentami zaczerpnietymi z nauki Kła katolickiego, przyczem sro-motnie szydzli z samego Protestantyzmu, nazywając staroluterską ortodoksyę m ęt n a w o d a, a poczynający się kierunek racyonalistyczny g n o j ó w k a. Najjaskrawiej jednak wrogie usposo-

bienie L-a do wszelkiej religii pozytywnej i obyczajowej uwydatniły się w wydaniu Fragmente d. Wolfenbüttelschen Ungenanten (1774-1778). Były to rozprawy niedawno zmarłego hamburskiego uczonego Reimarusa, przepojo-ne na wskroś duchem antyreligijnym. Wprawdzie jak twierdzą biografowie L ga ezynił on to dla chleba, zgorzkniały i do poetyckiej twórczości nie usposobiony, nie mniej jad z tego wydawnictwa sączy ie obficie. W obawie zakazu surowej na ówczas cenzury w Berlinie, pomieszczał te fragmenty w wydawanych przez sieFragmenty owe, których ukazało się 7 zawierały następujące tezy: 1) O tolerancyi deistów. 2) O okrzyczeniu rozsądku na kazalnicy. 3) Niepodobieństwo Objavienia, w któreby wszyscy ludzie w jednaki sposób mogli uwierzyć. 4) Przejście Izraelitów przez Morze czerwone. 5) Księgi Star, Test. nie zostały napisane dla Objawienia religii. 6) O historyi Zmartwychpowstania. 7) O celu Jezusa i jego uczniów. Oprócz wielu bluźnierstw Fragmenty te zawierały jawne zaprzeczenie Bóstwa P. Jezusa. Jakkolwiek cenzura dalszego wydawnictwa zabroniła, jednakże wspomniana polemika L-ga z pastorem Gözem dala mu możność jaskrawego wypowiedzenia swoich przekonań. Obrońcy L-a twierdzą, iż spodziewał się on rzeczowej odprawy, bodaj nawet obrony zasad chjańskich i dopiero niedolestwo Göza, oraz ferwor polemiczny zaostrzyły sprawe. Domniemanie to wydaje się jednak mylnem, gdyż już w r. 1753 w rozprawie D. Christenthum der Vernunft apoteozuje on religie naturalna i jako jedyną regułę moralną zaleca: "Czyń każdy według swej osobistej doskonalości".

L. słusznie uważać można za ojca nowoczesnego indyferentyzmu religijnego, z którego szeroką reką dotąd czerpią różni wrogowie Kla i wszelkiej religii pozytywnej. Pisma jego doczekały sie wielu wydań: najkompletniejsze 20 t. p. Hempla w National bibliot. d. deutsch. Klassiker. Tom 14 - 18 zawierają pisma teologiczne. Najnowsze wydanie z 1890 r. Munckera w 13 tomach. (Por. Biografie Dansel u. Guhrauer 2 t. Lipsk 1850-1854; Düntzer, Lipsk 1881; Dieckman, Lessing als Theologe 1881; A. Baumgartner, Lessings religiöser Entwicklungsgang w Stimmen aus Maria Laach. I Freiburg 1898; Fünjer, Gesch. d. Religions philos. II Braunschw. 1883; t. II str. 426-435; A. v. Schmid, Apo-

logetik 1900).

(Ch.)Lessius (Leys) Leonard, jezuita belgijski, jedna z ozdób Towarzystwa Jezusowego, ur. w r. 1554 w Brecht pod Antwerpia, po odbyciu studyów w Lowanium, wstąpił w r. 1572 do nowicyatu, następnie wykładał filozofię w Douai przez lat 7, i od r. 1586 do 1600 teologię w Lowanium, gdzie † dn. 15 stycz. 1623 r. L. w r. 1585 napisal Theses

theologicae, które jednak nie były drukowane w całości. Były one powodem oskarżenia do uniwers. lowańskiego. Oskarżenie te stało się za sprawą Michała Bajusa, który w ten sposób chciał się zemscić za potepienie swych bledów, które w znacznej mierze było sprawa L., który wydał sad o nauce Baiusa. Uniwersytet przedstawił L-i wyciąg z jego tez z zapytaniem, czy go uznajeza swoje pismo. L. przyznał, że tak, ale równocześnie oświadczył, że zdania te oderwane od całości zupełnie inaczej wydają się i opacznie mogą być rozumiane, że przeto one myśli autora nie wyrażaja. Wtedy przedstawił w 34 konkluzyach punkta roztrzasane: Propositiones quas Lessius anno 1587 die Maii Facultati Theologiae Lovaniensi obtulit et pro suis agnovit, quinque mensibus ante editam censurum. Mimo to doktorowie lowańscy obłożyli cenzura 31 z podanych tez, jako niezgodnych z nauką św. Tomasza i tchnących semipelagianizmem. Uniwersytet w Douai poszedł za przykładem Lowanium i również tezy L-a potepił; natomiast uniwersytety w Moguncyi, Trewirze i lugolsztadzie a-probowały je. Po ogłoszeniu cenzury lowańskiej rektor Jezuitów o. Baudouin de Lange, wysłał ją do Generala Zakonu, wraz z obrona o. L.

Inkryminowana doktryna została z rozkazu pża Syxtusa V zbadana i ogłoszona za prawowierną. Sąd pski zostal ogłoszony w Lowanium przez nuncyusza Oktawiusza Frangipani du. 10 lipca 1588 r. (Por. liczne dokumenty w tej sprawie przytoczone w Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1893, t, IV, k. 1726-1729).

L. wydał liczne dziela swiadczące nietvlko o jego gruntownej znajomości teologii i filozofii, ale i prawa. matematyki, medycyny i historyi. Słusznie o L. powiedział jego spowiednik, sławny Justus Lipsius, z powodu sławnego dziela L-a De jusitia et jure caeterisque virtutibus cardinalibus. (Lovanii 1605, in fol.): "Philosophus esse qui voles, lege hos libros, Theologus esse qui voles, lege hos libros". Z wielkiemi też o niem pochwałami odzywają się św. Franciszek Salezy i św. Karol Boromeusz. Z innych dzieł L-a celniejsze są: Defensio Potestatis summi Pontificis etc. Caesaraugustae 1611, 4-o; Quae fides et religio sit capessenda Consultatio, glii i do Niemiec. W r. 1801 wrócił Antwerpiae 1609, 8-o; wyszło i w polskiem tłumacz. Ludwika Kremera p. t. Narada którey wiary trzymać sie mamy i t. d. Cracoviae 1609, 4-a; i inne przez Baltazara Miaskowskiego dokonane p. t. Proba na obieranie wiary do zbawienia koniecznie potrzebney, Kraków 1616, 4-a; De Gratia efficaci Decretis Divinis libertate... etc. conditionata Disputatatio etc. Antverpiae 1610, 4-o; De Antichristo et ejus praecursoribus etc. Tamże 1611, 8-0; De Providentia Numinis et Animi Immortalitate libri duo etc. 1610, 7 o; Disputatio de statu vitae eligendo et religionis ingressu etc. Tamže 1613, 7-0, Hygiasticon seu vera ratio valetudinis bonae etc. Tamže 1613, 8-o; po polsku wyszło w tłumacz. Krzysztofa Faliszewskiego p. t. Hygeniticon... to jest: prawdziwy sposób zdrowia dobrego i t. d. Kraków b. r. 4-a; De summo Bono et aeterna beatitudine Hominis libri quatuor etc. Antverpiae 1616, 8-o; De Perfectionibus Moribusque Divinis Libri XIV. Tamże 1620, 4-0; Parisiis 1875, 8-0; De Summo bono... ad l, 2 Sancti Thomae etc. Venetiis 1617, in. fol., i inne. O L-u pisali: De vita et moribus P. L. Lessii. Bruxellis 1640; Linsenmann, Michael Baius. Tüb. 1867; Sotwel wylicza dzieła L-a niedrukowane. (Por. Sommervogel, Bibliotheque. 1893, t. IV, k, 1726-1751; Foppens, Bibl. Belg.; Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 96).

X. J. N.

Lesur Emilks., współcz. pralat, ur. w Mortiers, dyec. Soissons wr. 1844, wyśw. na kapłana w 1870, był proboszczem w Laigny, w r. 1901 został protonotaryuszem aplskim, w 1909 kanonikiem honorowym oraz proboszczem w Nortiers (Aisne). Napisal: Un grand évêque: Mgr. Freppel. Paris 1893, 8-0; Nos grands évêques au XIX siecle. Tours 1894, 8-o (wraz z Franciszkiem Bournandém); Les Archevêques de Paris au XIX siècle.. Lille 1898, 8-o. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. Paris 1902, 8-0, str. 243).

Lesurre Jakób Piotr ks., ur. wr. 1793, wypędzony z kraju za odmówienie zło-

potajemnie do Paryża i żył w ciszy oddany praktykom religijnym i nauce. Po uspokojeniu burzy rewolucyjnej został wikaryuszem generalnym arcybpa w Rennes. Tu wraz z o. Marya Józefem Cou drin, założycielem Zgromadz, NN. Serc (Picpus) gorliwie pracował nad wychowaniem młodzieży w duchu katolickim. Po śmierci arcybpa w Rennes w r. 1804 wezwany do Gandawy przez Maurycego de Broglie na takiż urząd. Z rozkazu jednak Napoleona musiał i stad ustapić. Wtedy naznaczony został na wikaryusza generalnego przez kardła de Croy, który przeszedł ze stolicy strasburskiej na arbpstwo reimskie. Na tem stanowisku podobnież troskal się o gruntowne wykształcenie młodzieży w nauce chijańskiej. Powróciwszy do Paryża był doradca arcybpa Quélen'a i cenzorem ksiąg religijnych. † w r 1844 tamže. Napisal Jugement de l'Eglise catholique contre les nouveaux schismatiques de France. Paris 1821; De la juridiction de l'Eglise sur le contrat de mariage etc. Tamże 1824; Lyon 1836. (Por. Hurter, Nomenclator literarius theol. Oeniponte 1895, 8 o, t. III, k. 1138 i nast.; Bund, Catalogus anctorum. Rothomagi 1900, 8-o, str. 96).

X. J. N.

Leszoz—przedmieście Pińska ze sławnym, starodawnym monasterem. Według podania Św. Włodzimierz, książę ruski, miał powołać do życia ów monaster, zapewnie też uposażony przez niego i najbliższych jego potomków, ale z tych wieków nie doszły do nas żadne dokumenty; dopiero za czasów panowania w Pińsku książąt litewskich rozjaśniają sie nieco dzieje tego monasteru; mianowicie nadanie Jura Narymundowicza, z drugiej polowy XIV w., jest znane; można też mniemać, że i inni kniaziowie z tego rodu też czynili zapisy na rzecz tego monasteru. Po wymarciu tych kniaziów, w ostatniej XV w. ćwierci, Pińsk otrzymali Olelkowicze (Olelko - wnuk Olgerda), a potem się dostał kniaziom Jarosławowiczom (potomkom udzielnych książąt na Borowsku). Z tych Fedor Jarosławicz i żona jego w XVI wieku zapisali niektóre dobra tym mnichom, mającym z czasem znaczne bardzo mażenia przysięgi cywilnej, udał się do An- jątki. Nie wszystko jednak potrafił mo-

su utracił wiele bardzo z tego. W ostatniej ćwierci XVIII stulecia posiadal klasztor jurydykę na Leszczu, 3 włóki i morgów 12, na których rolne gospodarstwo przynosiło ok. 180 zł. dochodu, czono dymów 94; ale następnie zmalały jeszcze te majątki i w 1833 r. miał klasztor tylko 230 poddanych. Na czele tego monasteru stali już to ihumeni, już to archimandryci, a czasami ich tylko

zastępcy, a potem-opaci. Dokładnego spisu przełożonych na Leszczu podać nie możemy, bo dawnych wieków akta zagineły; dopiero od XVI w. znani są oni. I tak w r. 1500 ihumen Rafal; w 1514 ihumen Barlaam, 1519 ihumen a potem archimandryta Teodozy, 1523-Mikołaj, 1536-Makary, 1550archimandryta Onufry Bychowiec; a po nim rządził czasowo protojerej Bohdan Pulo, 1558 r. archimandryta Antoniusz, 1584-archim. Anatazy Terlecki, 1588-archim., potem episkop turawsko-piński, Leoncyusz Pelczyck i, który przyjął Unię (Nazywają go też Pełczyński h. Jastrzębiec) i przy końcu 1595 r. Bogu ducha oddal. Nastepnie, 1595, udalo się archimandryę otrzymać Elizeuszowi Pletenickiemu, który był też archimandryta Pieczarskim w Kijowie; ten trzymał się dyzunii i zbrojnie bronił się w Leszczu, na który przywilej otrzymał w 1603 r. metropolita Pociej; jego zas zastępcy, jereje Abakum Piotrowicz i Elizousz Rusowski, chociaż czasowo tam mieszkali, jednak | opanować monasteru nie zdołali przed potem Tytus Hermanowicz w charak-

naster nadal przechować i z biegiem cza- | fal Korsak od r. 1637 mniej wiccej-Tu zaczynają się gmatwać szeregi przełożonych i opatów leszczyńskich i daty ich rządów nie są pewne i różnie podawane. W tych czasach mieli tu być Dubowicz, Pawel Owlo-Jan a z arendy 300, potem 500 zł.; nadto c z yński, Hiob Mamonicz, Mikonależały jeszcze posiadłości: Osiemirowo, laj Nicefor Losowski, nazywany też Walwicze, Suszczyk, Żytnowicze, Suche, Łozowskim, i zastępca jego Martyi Potapowicze, w których w 1789 r li- nian Sakowicz. Trwało to prawie do roku 1653; pomiędzy nimi byli unici i dyzunici W r. 1654 otrzymał tę ar-chimandryę Józef N i e l u b o w i c z-T uk a l s k i, następnie metropolita dyzunicki, nieprzychylny dla Rzeczypospolitej, który na Wschód podążył, a Gabryel Kolenda, arcybisk. połocki, metropol. też opatem został leszczyńskim, a potem te godność odstąpił Cypryanowi Zochowskiemu, występującemu z tem mianem już około r. 1668. Po Zochowskim, jak się zdaje, był opatem leszczyńskim Jan Malachowski, biskup przemyski r. g.; z jego tam ramienia był Jan Korzeniewski, a przed nim z zakonu św. Bazylego-Bykowski i Korytyński. Majachowski umarł w 1692 r.; czy do śmierci był opatem leszczyńskim -z pewnością nie wiadomo. Po nim Melecyusz Doroszkowski zmarły, jakoby 1702 roku. Następnie Porfiry Kulczycki, biskup piński, zdaje się, do śmierci w 1716 roku, chociaż podług innych świadectw, po zgonie Doroszkowskiego miał przywilej otrzymać bazyli Proczewicz, wikary i kaznodzieja boruński; co się z nim stało potem — nie wiemy. Polikarp Filipo-wicz, tłumacz na język polski synodu zamojskiego, od r. 1717-1720. Po tym -Toofil Godebski, biskup piński, 1720—1730, rządził w jego imieniu bazylianin Kozaczeńko. Następca Godebśmiercią Pletenieckiego, ok. 1615 roku. skiego na katedrze pińskiej, Jerzy Bul-Po Pletenieckim wcisnał się do Leszcza hak, też był opatem leszczyńskim i ten-Herman, nazywany też Hermogenem, że o. Kozaczeńko miał tu rządy sprawo-Tyszkiewicz, niesłusznie niekiedy wać, 1730-1743. Antoniusz Iwanicza unitę poczytywany, a Król ok. 1615 ki, 1744-1747. Fakund Witejko, oddał ten monaster Bazylisie Sapieżance, umarł 1748 r. Cypryan Bulhak od wojewodziance mińskiej, przełożonej Ba- 1749—1778. Joachim Daszkowicz-zylianek św. Trójcy w Wilnie, z której Horbacki, potem biskup piński, 1778 ramienia rządził Leszczem Lozowski, a -1784. Po nim Dyonizy Czaday v. Czadajew. pochodzenia tureckiego, terze ihumena co, jak się zdaje, trwało zmarły ok. 1796 roku, a po nim wikado roku 1630. Potem Józef Rucki, rym czas jakiś był Adryan Strzalkowpo zrzeczeniu się Sapieżanki otrzymał ski. Od r. 1797—Paschazy Leszyń-przywilej na to opactwo, a po nim—Ra-ski (niesłusznie czasem Leszczyńskim nazywany), długi czas rektor alumnatu papieskiego w Wilnie i prowincyał potem, umarł ok. 1820 r., a po nim sławny profesor uniw. wil. też prowincyał, cezary K a m i e ń s k i v. Kamiński i od r. 1827—1837 Józefat Żarski—ultimus, o którym później mowa będzie. (Por. Stebelski, Ostatnie prace; Archimandryta Mikołaj, opisanie minskoj eparchii, Petersb., 1864; Opisanie archiwa Unijat. Mietropolitów, I, II, Peters. 1897, 1907).

J. M. G.

herbu Wie-Leszczyński Andrzej niawa arbp gnieźnieński. Syn Wacława kanclerza Wielkiego koronnnego i ge erała wielkopolskiego i Anny Rozra-żewskiej. W szkołach był u Jezuitów w Kaliszu, poczem do Włoch pod óżowal. Z powrotem zostaje 1624 kan. krak., proboszczem łeczyckim, opatem w Trzemesznie, a później w Czerwińsku, gdzie w kollegium Kanoników regul. ufundował katedrę filozofii i teologii. Był sekretarzem królewskim; mianowany 1640 bpem inflanckim, jako nomi at rok potem, zostaje przeniesiony na stolice kamieniecka; jest kanclerzem królowej Cecylii Renaty, na której pogrzebie ma mowę (Kraków 1644); opatem ty-nieckim, gdzie klasztorowi część dóbr opackich odstapil; 1645 zostal podkanclerzym kor., 1646 bpem chełmińskim, a w 1650 otrzymuje pieczęć większą kor., która dzierży 2 lata. Nie odstępuje króla, a pod Beresteczkiem zachęca z ko-nia wojsko do męstwa. Sprawy polityczne nie pozwalają mu długo w dyecezyi przebywać, ale zdobi katedrę chelmińską pięknymi oltarzami, funduje archidyakonię (1650), uposaża seminaryum (1651). W r. 1652 został prymasem, ale ingres do katedry gnieznieńs. dla spraw państwa odprawił dopiero 20 październ. 1654. Po wybuchnięciu wojny z Moskwa własnym sumptem zbiera choragiew pancerną; czasu wojny szwedzkiej jedzie za królem do Krakowa, a później na Szlask. Z Głogowa w paź dzierniku 1655 pisze do Aleksandra VII, by swa powagą nakłonił książąt chrześcijańskich do niesienia pomocy Polsce. Tu dochodzi go wiesć o złupieniu katedry gnieznieńs, przez Szwedów pod dowództwem Jana Engla pułkownika, któremu murarz zdradził miejsce, gdzie

Malo z nich ocalało, złupiono też trumnę ś. Wojciecha, dar Zygmunta III. L. donosząc pżowi o obronie Czestochowy prosił o pozwolenie wydania sreber klnych na potrzeby Rzpl. W lecie 1656 powrócił ze Szlaska, a że zamki arbpie zastał zburzone, udał się do wsi Kluki w parafii Parzno, a potem do Raszkowa. Z powodu wielkiego niedostatku nie mieli wówczas kaplani utrzymania i to sprawiło zamkniecie katedry gnie-źnieńskiej od początku 1657 r. do sier-pnia t. r. W tymże roku kapitula gnieźn, zbiera się w Skierniewicach na swe generalne posiedzenie, a L. nakłania kler do kontrybucyi na potrzeby Rzpl. i uzyskuje potwierdzenie papieskie. † 16 kwietnia 1658 w Skierniewicach, pochowany w Łowiczu; wierny królowi senator, pelen poświecenia patryota. (Por. Korytkowski, Arcybiskupi gnieżnieńscy; W. E. J.).

M. B.

Leszczyński Bogusław, biskup łucki, syn podkanclerzego kor. i Anny Denhoffówny, wojewodzianki sieradzkiej, ur. 1650 r. Znał gruntownie prawo kanoniczne, był kanonikiem krakowskim 1668 r. i kanclerzem u kr. Eleonory, żony króla Michała w 1670 r. Dzięki temu otrzymał probostwo płockie i opactwo czerwińskie, na których był b. dobroczynnym dla ubogich i klasztorów, zwłaszcza dla Misyonarzów w Warszawie. W Lesznie odrestaurował kościół parafialny, który w czasie najazdu szwedzkiego uległ był pożarowi. Za Jana III powołany na bpstwo łuckie, po przeniesionym do Poznania Stan. Witwickim, objął rządy biskupie w r. 1688. W r. 1689 wszczął spór z Jezuitami w Drohiczynie, którzy w sprawie majątkowej z Benedyktynami apelowali wprost do pża. W 1691 r. podobno otrzymał nominacyę ua bpstwo płockie, ale wkrótce umarł. Pochowany w rodzinnem Lesznie. (Por. Niesiecki, Herbarz ed. Bobr. T. VI; Łętowski, Katalog kanoników, I, I; Zaluski A. F., Mon. antiq. Hist. Coll. Luceor.; Załęski T. J., Hist. Jezuitów, T. IV).

Leszczyński Jan, w zakonie O. Prokop, kapucyn, ur. w r. 1812 w Kozaczówce na Podolu. Skończywszy uni-

wersytet w Warszawie, wstapił do zakonu Kapucynów i otrzymawszy święcenia kaplańskie w r. 1848, dał się poznać jako asceta, gorliwy pracownik w Winnicy Pańskiej zwłaszcza na ambonie i w konfesyonale. Warszawa w szczególności odczuła aplską pracę o. Prokopa. On pierwszy wprowadził rekolekcye dla mężczyzn. Gdy o. Benjamin Szymański, komisarz generalny Kapucynów, został bpem podlaskim, o. Prokop wspierał go radą i pomagał w odnowieniu życia religijnego wiernych, oraz ducha kaplań. skiego u duchowieństwa tak świeckiego jak i zakonnego. W tymże duchu dzialał za rzadów archpa Felińskiego. W r. 1862 o. Prokop złożył urząd prowincyala i oddał się cichej pracy duszpasterskiej w konfesyonale i piśmienniczej. Na tem zwłaszcza ostatniem polu położył wielkie zasługi. Jemu to zawdzięcza nasza literatura duchowna przetłumaczenie arcydzieł ascetycznych św. Alfonsa Liguori'ego, na których i kształcił sie cały zastęp kapłanów wiernych szukających zdrowego pokarmu duchownego w literaturze ascetycznej. Sam też wiele oryginalnie napisał, a wszystko co z pod pióra o. Prokopa wychodziło, odznaczało się nietylko zdrową asceza katolicką, ale i czystym językiem i milą prostota stylu. Przeniesiony z Zakro-czymia do Nowego Miasta w r. 1894 obchodził jubileusz swych ślubów zakonnych, a w kilka miesięcy potem dn. 26 lutego 1895 r. swój pracowity i świątobliwy żywot zakończył. Zostawił po-kaźną liczbę (90) dzieł mniejszych lub większych oraz do 30 kazań do braci zakonnej wypowiedzianych. Z oryginalnych dziel najważniejsze są: Zywoty Świętych. Warszawa 1898, 4-a, wyd. nowe; Zywot św. Franciszka z Assyżu. Tamże 1889, 8-a, wyd. 1-ie; Toż, wyd. 3-ie, tamże 1895; Żywot św. Klary z Assyżu. Tamże 1891, 8-a, wyd. 2-ie; cały szereg żywotów ŚŚ. oddzielnie opracowanych: Św. Dyzma, Warszawa 1890, 8-a; Św. Feliks. 1885, wyd. 2-ie; Św. Germana pasterka. Tže 1896, wyd. 3-ie; *Święta Zytta*. Tže 1885, wyd. 2-ie; *Zywot św. Antoniego* z Padwy. Tže 1888, 16-a; Żywot św. Benedykta Labra, żebraka. Kraków 1882, 8-o; Zywot św. Jana Rossi. Tže 1882, 8-a; Žywot św.

Żywot Matki Boiej. Warszawa 1887, 8-a; Toż, wyd. ilustrowane. Tże 1900, 8-a; Żywot św. Wawrzyńca z Brindizi. Kraków 1882, 8-a; Żywot dwudziestu trzech śś. meczennikow Japońskich. Warszawa 1887, 8-a; Żywot pierwszych siedmiu śś. sług Maryi, Serwitów. Tże 1888, 8-a, i w. innych dziełek, nabożeństw, nowenn, książek do nabożeństwa i t. d. Nadto tłumaczył najlepsze ascetyczne dzieła św. Bonawentury, św. Alfonsa Liguori'ego, Fabera, Granello, Monfort-Grignon'a, Scaramelli'ego i Wentury. (Por. Pélczar, Zarys dziejów kazn. Kraków 1896, 8-a, t. II, str. 378; O. Honorat, Żyw. O. Prokopa kap. Kraków 1895; Estreicher, Bibliografia polsk. XIX słul. Kraków 1911, 8-a, t. II, str. 31—33. X. J. N.

Leszczyński Rafał bp płocki, † r. 1527, był początkowo kasztelanem lędzkim i starostą człuchowskim, następnie poświęcił się Bogu w stanie duchownym, w r. 1522 został bpem przemyskim, a w 1524—płockim. Dał się poznać gorliwości o chwałę bożą; bronił wiary katolickiej skutecznie, nie dozwalając różnowiercom wstępu do Mazowsza, nad to wpływem swoim uzyskał od Janusza ks. mazowieckiego wydanie dwóch statutów pko heretykom i zabójcom. (Por S. Orgelbranda, Encgkl. powsz. 1901 t. IX, str. 261).

Leszczyński Wacław, arbp. gnieźnieński, urodzony 15-go sierpnia 1605 roku z Jędrzeja, wojewody brzesko-ku. jawskiego i Zofii z Bnina Opalińskiej. Nauki odbywał zrazu u Jezuitów w Poznaniu, poczem wyjechał do Niemiec i Włoch. Powróciwszy, jako kleryk mniejszych święceń, został sekretarzem Zygmunta III; 1633 kanonikiem krakows., a w rok później scholastykiem łęczyckim. Z Łukaszem Opalińskim marszałkiem w. kor. udaje się do Włoch i Francyi, gdzie z górą 2 lata bawi, poczem przyjmuje święcenie kaplańskie w katedrze gnieźnieńskiej. Jest deputatem na trybunał kor., 1640 zostaje proboszczem łęczyckim, 1643 referendarzem kor. i proboszczem płockim. W rok później zostaje bpem warmińskim; sakrę bierze 1645 u ś. Jana w Warszawie. Sprawuje poselstwo do Francyi, by zaślubić Joachima i św. Anny. Tże 1891, 8-a; Marya Ludwikę Władysławowi; jakoż blogosławi ich związek (króla reprezentował Krzysztof Opaliński) w kaplicy królewskiej w Paryżu 5 list. 1645. Wróciwszy do Warmii, ujmował serca wszystkich cnotami bpiemi. Za jego wpływem stany pruskie popierają na tron Jana Kazimierza. Przybywszy do Rzy-mu na jubileusz wielki, mile był przez Inocentego X przyjętym. Czasu wojen kozackich nakazuje modły o pomyślność oręża i wystawia pułk. Gdy wojna szwedzka wybuchła, nakazano wszytkim w księstwie pruskiem i na Warmii złożyć przysiegę elektorowi brandenburgskiemu pod grozą wydalenia i konfiskaty mienia. Z obawy, by wiara katol. nie ucierpiała po wypędzeniu bpa i kapitu-ły, uznał elektora; za staraniem je-dnak L-go elektor wrócił 1657 do posłuszeństwa królowi. O ile mógł, wizytował dyecezyą, wspierał ubogą młodzież i uczonych, rezydencye bpie restaurował. Wybrany prymasem 1658, a zatwierdzony 1659 z prawem zarządzadzania archidyecezyą jeszcze przed otrzymaniem bulli. Przed opuszczeniem Warmii polecił ogłosić z ambon, by każdy, ktoby rościł sobie doń jaką pretensyą zgłosił się, a otrzyma wynagrodzenie. Z powodu spustoszenia podczas wojny Skierniewic, mieszkał przeważnie w Łyszkowicach. Ingres do swej katedry odprawił dopiero 20 październ. 1662, ale nie bawił w Gnieźnie dłużej nad 3 dni, gdyż rokosz żołnierstwa mu przeszko-dził. Dla uspokojenia wojska jedzie do Zawichostu, potem do Lwowa, gdzie królestwo bawili, aż wreszcie dzięki jego pośrednictwu udało się sprawę pomyślnie zalatwić 1663 r. Zarzucają mu, że przez dworactwo dla Maryi - Ludwiki podpisał wyrok kryminalny na Jerzego Lubomirskiego; jednak później żał jąc tego dokładał starań dla ukończenia wojny domowej. Podróże forsowne w tym celu pogorszyły mu artrytyzm; † 1 kwietnia 1666; pochowany w Łowiczu. Obie swe katedry obdarował kielichem złotym, i srebrnemi 6 lichtarzami z krzyżem. Do Częstochowy odesłał łańcuch złoty z 10 dyamentami. Przyczynił się do odbudowania kła Bernardynów w Poznaniu i w Dobrowie, gdzie spoczywały zwłoki światobliwego Bogumila arbpa snieżn., dla którego w Uniejowie kazał grób wystawić, ale przenie-sienia szczątek już nie doczekał. Hoj-czeriom Rzymu" wobec wrzekomych

ny i milosierny sekretnie, miał szczególne nabożeństwo do Bogarodzicy; jadąc do Warszawy, zawsze odwiedzał Rokitno, gdzie jest obraz cudowny N. M. P.; wigilie Jej świąt pościł; gdy nie miał Mszy ś. z powodu choroby, to zawsze komunikował. (Por. Korytkowski, Arcybiskupi gnieżnieńscy, Łętowski, Katalog bpów i kanoników krakows.; W. E O.).

M. B.

Letald, bened. klaszt. Mici lub St Missmin pod Orleanem, był jednym z najuczeńszych meżów i najlejszych pisarzów końca X w. Opat Abbo de Fleury zaszczycał go swymi wzgledami, lecz L. ściągnął na siebie jego niezadowolenie skutkiem zatargu z opatem Rotbertem, z powodu czego musiał puścić klasztor Mici i przenieść sie do klaszt. Couture. w dyecezyi Mans, gdzie zdaje się dokonal żywota. Z piem jego mamy księgę o cudach ś. Maksymina, zawierającą także historyę klaszt. Mici (500—980), a po części i bpstwa Orleans. Napisał też żywot ś. Juliana, założyciela bostwa Mans, przyczem ujawnił zmysł krytyezny i subtelny styl. (Acta S. S. Jan II, 761 i nst.). Ułożył też nowe officium o ŝ. Julianie. Wreszcie posiadamy urywek z jego sprawozdania o przeniesieniu relikwij ś. Juliana. Wszystkie te pisma znajdują się u Migne'a, P. P. lat. CXXXVII, 781 i nst. (Por. Biogr. générale, XXX, str. 1010).

Le Tellier Karol Maurycy arcbp w Reims, żarliwy rzecznik gallikanizmu ur. w Turynie 1642 r. Doktoryzował w Sorbonie, poczem odbył podróż po Włosz ch, Anglii i Holandyi, gdzie ze-brał wiele dzieł stanowiących zaczątek jego biblioteki, liczącej 50,000 tomów, które po śmierci przekazał opactwu ś. Genowefy, gdzie istniała p. n. Bibliot. Telleriana. W r. 1668 został koadyutorem arbpa Reimsu Barberiniego, a w r. 1671 arbpem tamże, przyczem przed zezwoleniem pża używał paliusza, Mimogorliwości pasterskiej był powolnem narzędziem Ludwika XIV, czego dowiódł przy sporze o regalia i przy Deklaracyi galikańskich artykułów. Pod przewodnictwem L. T-a i abpa Paryża Franc. Harlaya odbyło się w maju 1681 r. "małe zebranie" 52 praw królewskich. Od niego wyszedł też projekt zwołania Assem blée du clergé, które odbyło się 9 listop. 1681 r., gdzie należał do bpów, którzy podpisali w d. 19 maja 1682 artykuły galikańskie. Pż odrzucił deklaracyę. Kiedy król wydał zjadliwy manifest pko pżowi i zebranym w Paryżu bpom, przedstawił projekt apelacyi do soboru powszechnego, L. T. podpisał go jeden z pierwszych. † 22 lut. 1710. (Pord'Aguesseau, Memoires sur les affares de l'Eglise, XIII; Bausset, Vie de Bossuet, III, str. 252).

Ch.)

Le Tellier Michał ks. T. J., ur. w r. 1643 w dolnaj Normandyi, † w La Flèche w r. 1719; był spowiednikiem · Ludwika XIV, został członkiem honorowym akademii nadpisów. Przypisuj mu inicyatywe walki pko Jansenistoma jednakże należy zauważyć, że w chwili, gdy L. T. był mianowany spowiednikiem królewskim, walka pko Jansenistom już była zdecydowana. Zresztą sami Janseniści przyznawali, że ani L. T. ani w ogólności Jezuici nie brali żadnego udziału w wystąpieniu pko Port-Royal. L. T. napisal: Réponses aux principales raisons de la nouv. defense de Nouv. Test de Mons. Rouen 1672, 1678, in 8-o; Défense de Nouv. chrétiens et des missionnaires de la Chine, du Japon et des Indes. Paris 1687, 7 t. in 12-o; Le P. Quesnel séditieux et héretique. 1705, 12-0; Recueil hist, des bulles et constitutions etc. concernant les errreurs de ces deux derniers siècles etc. Rouen 1697 et 1710, i inne. L. T. był także jednym z pierwszych redaktorów "Mémoires de Trévoux." (Por. Glaire, Dictionnaire, t. II, str. 2228 i nast.; Dict. de la Theol. cath.; Feller, Biogr. univers.). X. J. N.

Letourneau Jerzy ks., współczesny, proboszcz kła św. Sulpicyusza, dawny superyor wielkiego seminaryum w Angèr Napisał m. i. Le Ministère pastoral de Jean - Jacques Olier, curé de Saint-Sulpice (1642—1652). Paris, 12-0; La Mission de Jean-Jacques Olier et la fondation des grandes Séminaires en France. Tamze, 12-0; Nouaeau Manuel du Séminariste. Directoire de Pieté etc. Tamze, 18-0.

Letourneau Karol, antropolog francuski, ur. w Auray w r. 1831, był profesorem historyi cywilizacyi w szkole antropologicznej. Dzieła L. pisane w duchu materyalistycznym są: Physiologie de s passions. 1868; La Biologie. 1875; Science et matérialisme. 1879; La Sociologie d'après l'ethnographie. 1880; L'evolution de lä morale. 1886; La Psychologie ethnique. 1901. W polskim przekładzie wyszła książka L. Rozwój moralnóści. Warszawa 1891, 8-a, nakł. "Prawdy." (Por. Blanc, Dictionnaire de la Phil. Paris 1906, 4-o, k. 758).

Letourneaux Mikołaj, autor pism ascetycznych, słynny kaznodzieja, niestety zakażony jansenizmem. Ur. 1640 r. w Rouen. Pierwotne nauki pobieral u Jezuitów, później jednak słuchał filozo-fii u dra Hersanta, jansenisty. Wyświecony na kaplana zaslynal jako kaznodzieja w Rouen, po ki!ku latach jednak opuścił to miasto i przeniósł się do Paryża gdzie wszedł w stosunki przyjacielskie Port Royal, Przejęty jansenistowską ascezą, zdjął suknie i przywdział szarą szatę jako karę za zbyt wczesne przyjęcie kapłaństwa i zaniechał odprawiania Mszy św. Z namowy przyjaciół powrócił do stanu kapłań., udał się do Paryża gdzie zasłynął ka-zaniami postnemi w kle u ś. Benedykta 1682. Chwilowo arbp Paryża Harlay mianował go spowiednikiem zako nnic w Port-Royal, lecz już pod koniec t. r. wzbudził podejrzenia co do swojej prawowierności i musiał opuścić Paryż, osiadł na probostwie w Villers, udzielonem mu przez abpa Rouen i tam żył w odosobnieniu. Jeszcze w Paryżu napisal: Hist. de la vie du J. Christ. 1683 Cathchisme de la penitence, 1676; Le carême chretien, 1682. W Villers uapisal duze dzielo L'année chretien-ne etc., którego dwa ostatnie tomy (10 i 11) dokończył jansenista Ruth d'Ans i ogłosił 1686 r. Tegoż r. 28 listop. † L. w Paryżu. Ostatnie to dzieło 7 wrześ. 1695 dostało się na In-deks. Zakazany również został jego Breviaire Romain en latin et trancais, Paris 1687. (Por. Diction. des livres Jansenistes, I, 63; II, 205; Ste Beuve, Port Royal, V, I, 6). września. Huneryk, król Wandalów (487–484) zapalony aryanin za przykładem swego ojca Genzeryka okrutnie prześladował Kościół katolicki w północnej Afryee. Palil kościoły i klasztory, a katolicy długo i wiele cierpieli od tego korsarza ukoronowanego. Eugeniusz biskup kartagiński oskarżony przez podstępnego biskupa aryańskiego, razem z 4976 wiernymi osadzony w więzieniu, następnie skazany z niemi na wygnanie, gdzie wszyscy pomarli śmiercią głodowa. Odbyta w r. 484 w Kartaginie konferencya religijna stala sie tylko pretekstem do tem większego prześladowania, które zostało zwrócone, szczególniej przeciw Kanonikom św. Augustyna, dla których wymyślano największe męczarnie. Miedzy innymi poniósł śmierć met czeńska Letus gorliwy i uczony biskup Leptyneński (w pobliżu Trypolis).-W liczbie Świętych biskupów z zakonu kanonicznego, którzy w tym samym czasie za wyznawanie wiary katolickiej, wycierpiawszy wpierw straszne katusze, pomarli na wygnaniu, wymienia Marty-rologium rzymskie: Donatiana, Praesi-dusa, Mansueta, Germana, Floskula. Zródła: Acta Sanctorum-Sept.; Bosco (J-o a), Bibl. Floriac. II, 255-71; Surius, XI (1618), 161-65; Ecc. Gononus (B.), Vitae Patrum Occid. 138—40; Le Cointe, Ann. eccl. Franc. I, 413—16. Obfita literature zawiera Bibliotheca Hagiographica latina antiquae et mediae aetatis. Bruxellis 1900. Ks. Augustyn Błachut.

Leuren Piotr ks. T. J., ur. w r. 1646 w Kolonii, wstępił do zakonu w 1665. Uczył humaniorów, przez lat 5 filozofii, przez 2 lata matematyki, przez 10 teologii i tyleż lat prawa kanonicznego. Był rektorem kolegium; † w Koblencyi w r. 1728. Był to mąż olbrzymiej erudycyi, biegły w jezykach wschodnich. Jego traktaty prawno - kanoniczne do dziś dnia bywają z uznaniem cytowane przez kanonistów. Ważniejsze pisma L. a są: Assertationes Philosophicae etc. Coloniae 1681, 12-0; Forum Beneficiale. Tamże 1706, 3 tomy, fol.; Vicarius Episcopalis sive Tractatus quaternarius etc. Tamże 1708, fol.; Forum Ecclesiasticum etc. Moguntiae 1717, in fol., i inne. (Pot. Som-

Letus św. biskup, meczennik † 484, 6 mervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1893, rześnia. Huneryk, król Wandalów t. IV, k. 1761 i nast.; Bund, Cata-87—484) zapalony aryanin za przy-logus auctorum. 1900, 8-o, str. 97).

Leusden Jan, głośny holend. hebraista ur. w Utrechcie 26 sierp. 1624, nauki pobierał na tamtejszym uniwers., poświecając sie klasycznej filozofii, a zwłaszcza językom wschodnim i teol. protest. Odbywszy jeszcze studya praktyczne w jęz. hebrajskim został w r. 1651 prof. zwycz. tegoż języka przy rodzimym uniwers., na którem to stanowisku pozostawał aż do † 30 wrześn. 1699 r. L. nie zdziałał wprawdzie nic nowego, ale z mrówczą pracą zajął się wydaniem Biblii poprawionej według najdawniejszych rękopismów, która też ukazala się w Amsterdamie u Józ. Athiasa 1661 r. Stala się ona podstawa do wszystkich późniejszych wydań Biblii hebrajskiej. Wydał też Septuagintę w Amsterdamie 1683, ale niestety, z wieloma błędami. Większą wartość ma jego greckie wyd. Now. Test. w Amsterdamie 1675. Cenne jest jego wydanie Joela i Abdyasza 1657 i Jonasza 1656, wraz z tłum. łacińskiem. Jako przyczynek archeologiczny do zrozumienia Pisma ś. służy jego Onomasticon Sacrum, w Utrechcie 1665 r., z dodatkiem o monetach, miarach i wagach u Izraelitów. Jego dziela, jako wstep do Star. Test. Philologus Hebraeus, Utrecht 1655 i Philologus Hebraeo mixtus, Tže 1663 dostały się na indeks. Oprócz wydań innych autorów L. był wielce czynnym okolo wydania słowników. Do rzedu tych prac należa Manuale Hebraeo-Latino-Belgicum, Utrecht 1668; Clavis Hebraica et Philologica Vet. Test., Utr., 1672 i in. Oryginalne jest jego Compendium Biblicum, układ 2289 wierszy hebr. Biblii, w których znajdują się wszystkie hebr. i chaldejskie słowa Star. Test. objaśnione lacińs, tłumaczeniem. Wreszcie oprócz innych dzieł dokonał łacińskiego i hebrajskiego wyd. pism Maimonidesa co do 72 praw Mojżeszowych. Spis wszystkich prac L-a znajduje się w Burman-Trajectum eruditum, Trajecti 1750, str. 187 i nst. (Por. Elogia Philologorum quorundam hebraeorum. Lubecii 1708).

dnik Katarów. Zył około roku 1030. Pochodził ze stanu włęścijańskiego. Wystąpił w Chalons nad Marną wśród ludu wiejskiego z rozkrzewianiem niechęci do czci obrazów, burzył krucyfiksy, powstawał przeciwko dawaniu dziesięcin i t. d. Na razie podobno zjednal sobie gromadke zwolenników wśród pospólstwa, ale ci wkrótce go opuścili, wobec czego Leuthard zakończył życie samoböjstwem. (Por. Hahn, Geschichte der neu - manichäischer Ketzer, I, p. 31, Stuttgardt, 1845; Józef kard. Hergenröther, Historya powszechna Kościoła katolickiego, Warszawa, 1902, t. VI, str. 84).

Levati Ambroży, ks. literat, członek instytutu lombardzko - weneckiego, ur. 1788 w Torricella, w Lombardyi, kształcił się w seminaryum Medyolańskiem, był profesorem retoryki i filozofii w lyceum medyolańskim, historyi w Bergamo, a wreszcie literatury greckiej na uniwersytecie w Pawii, gdzie umarl dnia 6-go lipca 1841 roku. Pozostawil: Viaggio di Fr. Petrarca in Francia, in Germania ed in Italia, 1820, 5 v.; Dizionario biografico Milano 1822, 3 v.; Saggio sulla storia della litteratura Italiana nei primi venticinque anni del secolo XIX, ib. 1831; Il piccolo Muratori ossia storia d'Italia del medio evo, ib. 1837, 5 v. Prócz tego brał udział w przekładzie Dyssertacyj dolączonych do Biblii włoskiej, wydanej w Wenecyi. Ks. S. G.

Lévêque Karol, filozof francuski, urw Bordeaux w r. 1818, + w Bellevue pod Paryżem w r. 1900; był profesorem historyi, filozofii greckiej i łacińskiej w Collège de France. Byl przyjacielem i uczniem Cousin'a i wzorując sie na nim zastosował metode eklektyczna do estetyki w głównem swojem dziele La Science du Beau. 1860. Napisal także Du Spiritualisme dans l'art. 1864; Les Harmonies providentielles. 1872; wyd. 3-ie 1877; Le Premier moteur et la nature dans le système d'Ari-Saint-Thomas. 1855, i inne. L. by! w r. 1873 redaktorem "Journal des sa-

Leuthard, neomanichejczyk, poprze- łach swoich zdawał się uważać stworzenie za konieczne; wypowiadał się pkoanimizmowi, dowodząc że Arystoteles nie uczył tego systemu. (Por. Blanc, Dict. de la Philos. 1906, 4-0, k. 758 i nast.; De Gubernatis, Dictionnaire. Florence 1890, 4-o, t. II, str. 1360).

Leviticus księga ob. Pentateuch.

Lévy-Bruhl, współczesny, filozof, od r. 1908 został następcą Emila Boutroux w Sorbonie, jako prof. historyi filozofii współczesnej. Napisal *La Philosophie* de Jacobi. 1894: La Philosophie d'A. Comte. 1900; Histoire de la Philosophie moderne en France. 1899; La Morale et la science des moeurs. 1907, wyd. 3-cie. L.-B. moralność utożsamia z nauką. Jego poglądy dowodnie zwalczył Chollet w "Revue des sciences ecclés." (Por. Blanc, Dict. de la Philos. Paris 1906, 4-0, k. 759).

Levy Ludwik Herman, rabin francu-Napisal Une religiski współczesny. on naturelle et laïque, la religion du XX siècle. Dijon 1904, wyd. 2-ie; La Métaphysique de Maimonide. Tamze 1905, 8-0, La famille dans l'antiquité israélite. Paris 1905, 8-o.

Lew w symbolice chrześcijańskiej ma różne znaczenia. Najczęściej jest s y mbolem czujności. Stad czesto umieszczano go w romańskich portalach kłów włoskich i w południowej Francyi. Na tronach bpich lew przypomina ozdoby tronu Salomonowego (III Reg. X. 19; Paralip. XXVIII, 17), a zarazem czujność pasterską bpów. W wiekach czujność pasterską bpów. W wiekach średn. N. M. P. siedzi na tronie z wyobrażeniami lwa, jako "Sedes sapientiae." Nadto lew jest symbolem zła, które Chrystus zwyciężył (Ps. 90, 13); św. Piotr szatana do lwa porównywa (I Petr. V, 8) i t. p. Wreszcie lew jest symbolem Chrystusa "lwa z pokolenia Judy" (Apoc. V, 5)." W wiekach średnich Iwa śpiacego z oczyma otwartemi uważano za symbol Chrystusa. Na legendzie o tem, jakoby lew, stote; Sur l'Albert - le - Grand et nieżywe lwiątka ogrzewając przez trzy dni, zdolał rykiem swym obudzić. opiera się zwyczaj stosowania symbolu vants." L jako filozof podzielał prze- lwa do Chrystusa Zmartwychwstalego-konania i biędy swej szkoły. W dzie- Lew — symbol ewangelisty ob. artEwangeliczne obrazy. (Por. Heider, Ueber Tiersymbolik und das Symbol des Loewen, 1849; Cahier, Mêl. d'arch., II, p. 107...; Martigny, Diction. des antiq. chrétien. art. Lion; Buchberger, Kirchliches Handlezikon, München, 1910, t. II, k. 710; ks. A. Nowowiejski, Wykład liturgii ks. A. Nowowiejski, Wykład liturgii Kościoła kat., Warszawa, 1895, t. I, cz. I, str. 158, 843—844).

X. C. S.

Lewandowska St. z Zioleckich, napisala Święta Aniela Merici, założycielka zakonu św. Urszuli. Poznań 1882, 8-a; Urszulanki w Polsce. Tamże 1882, 8 a.

Lewandowski—1) Piotrks., współczesny, napisał Prawdy wiary i obyczajów oparte wyłącznie na Piśmie św. Nowy Sącz 1803, 8-a.—2) W. ks. wydał Katechizm czyli wykład wiary. Kraków 1888, 8-a, wyd. 3-ie; Toż Warszawa, wyd. nowe 1897, 8-a; Katechizm mniejszy. Kraków 1885, wyd. 4-te; Żywot św. Wojciecha. Poznań 1884, 16-a, i inne. (Por. Estreicher, Bibliografia pols. XIX stul. Kraków, 1911, 8-a, t. III, str. 35).

Lewant ob. Azya mniejsza.

Lewartowski Ludwik Karol, kaplan dyec. tarnowskiej ur. 1821, po ukończeniu seminaryum w Tarnowie r. 1844, był katechetą w Nowym Sączu, a potem w Bochni; w 1856 otrzymał probostwo w Inwaldzie. Ułożył śpiew dra-matyczno-religijny w 6 ustępach: Chrystus w Ogrójeu i takowy wydal u Pisch'a w Bochni; r. 1849 przełożył na jezyk polski Historyę naturalną Zyg-munta Fischera. Wydal: Wykład obrzędów i religijnych zwyczajów św. rzymsko-katolickiego Kła dla użytku młodzieży gimnazyalnej, Kraków 1855 i 1862, Lwów 1872; Bóg karze zbrodnie a nagradza enote. Bochnia 1849: Mowa z powodu udzielonej konstytucyi przez cesarza Ferdynasda I miana w kle bocheńskim 27 marca 1545 r. Umarl w Inwaldzie 122 czewca 1866 r.

X. S. G.

Lewellerzy niw-injacy tak zwala de pewna część angielskich independentów,

i świeckich rzadów, domagali się równych praw dla wszystkich, a po części i równomiernego posiadania. Sami nazywali się Racyonalistami, gdyż chcieli się rządzić jedynie prawi-dłami rozumu. Twierdzili że panowanie królów z Biblią w ręku jest wstrętne Bogu; Karol I przez ucisk ludu i przelanie krwi na wojnach stracił prawo do tronu. Nauki L-ów rozszerzyły się prędko a zwłaszcza zakażone niemi zostało prawie całe wojsko Kromwela, który sam pozwolił się uważać za ich przywódce. To też wojsko jednocześnie modlilo się i śpiewało, paliło i mordowało. Wielu z L-ów zasiadło w parlamencie; po smierci Karola I oraz ogłoszeniu republiki w Anglii, uważali się za panów polożenia. Pojecia ich właściwe były mieszanina fanatyzmu, anarchii i bluźnierczego deizmu. Zamierzali oni wywcłać przewrót nietylko w Anglii ale i we Francyi. Gdy Kromwell doszedł do władzy, pomimo swych przekonań zgodnych z L-ami, rządził bardziej bezwzglednie niż najautokratyczniejszy król. Z lona L-6w wyszli Mężowie piątej monarchii, którzy wyczekując powtórnego przyjścia Chrystusa i tysiącletniego królestwa odrzucali Ki i kaplaństwo. W r. 1658 urządzili sprzysiężenie pko Kromwelowi i konstytucyi, lecz zostali odkryci i wielu przepłaciło to zvciem.

(Ch.).

Lowi — gr. Azoi — trzeci syn Jakóba patryarchy z żony Lii, był charakteru gwaltownego, jak to widać z jego postępku z Sychemitami za zgwalcenie siostry Diny (Genes, XXXIV, l; XLIX, 7). Lewi z rozporządzenia ojca nie otrzymał oddzielnej części wśród 12 pokoleń, umarł w 137 r. życia, pozotawiając synów Gersona, Kaata i Aberarego, od których pochodza różne rodziny (Exod. VI, 17—19). Z pokolenia Lewi pochodzą Mojżesz i Aaron, z rodu Kaata. Potomkowie Aarona byli kaplanami. Inni potomkowie Lewiego, jako to Gersonici, Meraryci, i inni nazywali cię lewitami, byli przeznaczeni do posługi św. Przybytku i oltarzą, czynaczeniem ich było 48 miast i niektóre dochody (Exod. XXII, 1, 25—

29; Num. XXV, 1-13; Num. III, 12- na dworze wiedeńskim, gdzie bawił w 14, 41, 45).

Lewi, syn Alfeusza, celnik (Marc. II, 14; Luc. III, 27-29), ten sam co Mateusz ewangelista i apostól. M. Hagen, Lexicon Biblicum, t. II, p. 343-344).

Lewiatan-imie hebr. (Liwiathan), w Wulgacie spotyka się trzy razy u Job. III, 8; XL, 20; Is. XXVII, l. W księ-dze Psalmów Lewiatan przetłumaczony jest przez wyraz "draco." Lewiatan oznacza olbrzymię zwierzę morskie; w tem znaczeniu użyte u Iz. XXVII. 1 i u Ps. CIII, 26. Powszechnie rozumieją przez Lewiatana krokodyla (Job. XL, 20; Ps. LXXIII, 14) i slusznie, gdyż to co w Księgach śś. o Lewiatanie wspomniano najlepiej krokodylowi odpowiada. (Por. H. Gunkel, Schöpfung und Chaos, Göttingen, 1895, p. 45; Sam. Bochart, Hierozoicon, P. II, 1. 5, c. 16, p. 737—768; C. L. F. Panckaucke, Description de l'Egypte. XXIV, Paris 1829, p. 401-571; H. O. Lenz, Zoologie der alten Griechen und Römer, p. 428-427; A. E. Brehm, Tierleben, ed. 3, VII, 502-521; P. Cultrera, Fauna Biblica, p. 325-336; G. Loreta, La zoologia nella Biblia, p. 320-336; F. Vigouroux, Dictionnaire de la Bible; M. Hagen S. J., Lexicon Biblicum, t. II, p 944-947). X. R. J.

Lewici ob. Kapłaństwo u Hebrajczyków.

Lewicki Michał, kardynał, metropolita halicki, ruski srcybiskup we Lwowie, urodził się w r. 1774 na Pokuciu w Galicyi, pochodził z drobnej szlachty ruskiej Lewickich herbu Rogala licznie wśród Rusinów objawiać się poczęta na Rusi Czerwonej rozrodzonej. Od- coraz silniej przeciwko Kościolowi, Metrobywszy studya teologiczne w Wiedniu wyswięcony został na kapłana w r. 1798, skim w r. 1844 słynny list pasterski w dziesięć lat potem powołany na kanonawolujący do zgody i ułożył modlitwę nika kapituły metropolitalnej we Lwowie, a w pięć lat później w r. 1813 zości świętej niezachwianie stać." Kazal stał biskupem ruskim w Przemyślu. Po ją we wszystkich cerkwiach w niedziele śmierci metropolity Angielowicza wstar i święta duchowieństwu rusińskiemu pil na stolice metropolitalna we Lwowie wraz z ludem odmawiać. 8 marca 1816 r., na której do śmierci Wywołało to wielkie wrażenie wśród swej w r. 1858 przez lat 42 pozostał, duchowieństwa i pokazały się pierw-W życiu publicznem Galicyi brał udział sze objawy czynnego oporu. Rzad aubardzo wybitny. Należał do najwybi- stryacki począł sam przeszkadzać poko-

czasie kongresu wiedeńskiego, jeździł kilkakrotnie na czele deputacyi szlacheckich do cesarza Franciszka. Po wprowadzeniu w r. 1817 stanów galicyjskich (t. z. Sejmów postulatowych), arbp Lewicki na czele deputacyi sejmowej jeździł w r. 1817 do Cieszyna, aby złożyć hołd dziękczynny cesarzowi Franciszkowi. Patent stanowy utrzymał w mocy dawną ordynacyę sejmową z r. 1782 by sejmy zwolywane były tylko w okresie 1782—1789, poczem od r. 1790—1817 zanicchano zwoływać sejmy. Dopiero w październiku 1817 zebrał się pierwszy sejm stanowy i odtad corocznie do r. 1845 przez kilka dni obradował.

Przez cały czas trwania sejmów stanowych zasiadał w nim metropolita Lewicki. Jako członek stanu magnatów. W r. 1818 jeździł na czele deputacyi sejmowej do cesarza Franciszka na zaślubiny z Rozaliną Augustą Bawarską i umiał zyskać wybitny wpływ w radzie. W tym czasie po raz pierwszy obudził sie na Rusi duch narodowy i poczucie odrebności rusińskiej. Metropolita Lewicki sam wychowany w tradycyach polskich zupełnej zgody obu narodowości nie mógł się na razie pogodzić z obudzonym uświadomieniem narodowem rusińskiem. Uważając obydwa narody za jeden, różniący się tylko obrządkiem, był pierwszy przedmiotem pocisków ze strony duchowieństwa rusińskiego, które mu zarzucało że chce Rus polonizować.

Wprawdzie zdobył się na to aby w szkołach ludowych w Galicyi wyklady religii i katechizacyi odbywaly się w języku rusińskim, wszakże sam używał tylko języka polskiego a w listach pasterskich łacińskiego. Kiedy wrzawa polita Lewicki wydał w języku łaciń-

tniejszych ludzi w kraju, znał stosunki jowemu dzielu metropolity i zmusił go

do ustanowienia sufraganii. Wybór Le-styczn. 1877 r. w Londynie. Nauki wyżwickiego padł najnieszczęśliwiej na ks. Jachimowicza, późniejszego biskupa przemyskiego, który należał do pierwszych twórców stronnictwa Świętojurskiego od patrona katedry rusińskiej we Lwowie nazwanego, które pod opieką rządu i gubernatora hr. Stadiona coraz silniej poczęło się rozkrzewiać i niebawem objelo przeważna cześć duchowieństwa rusińskiego w Galicyi. Kiedy po arcybiskupie czechu Pratschk'u zawakowało prymasostwo Galicyi, rząd jakkolwiek tytuł ten przyznany był dotąd arcybiskupom łacińskim, zamianował Michała Lewickiego prymasem kraju. głęboki, serce szlachetne cierpiało pod wpływem tych smutnych wypadków politycznych. Metropolita Lewicki usunął się z pałacu świętojurskiego do swego ulubionego zacisza wiejskiego w Uniowie, gdzie spędził żywot świętobliwy pracując nad wielkiem dzielem milosierdzia, jakiem było stworzenie funduszów dla wdów i sierot poduchownych rusińskich. Fundusz ten przetrwał do dziś i stanowi piękny owoc pracy Lewickiego.

Ojciec św. Pius IX chcac dać dowód opieki nad narodowościa ruska, wyniósł Michala Lewickiego do godności kardynalskiej. Na konsystorzu rzymskim 16 czerwca 1856 ogłoszony został Lewicki kardynalem prezbyterem. Kardynał prezbyt. ksiaże Schwarzenberg zawiózł oznaki kardynalskie Lewickiemu do Lwowa. Było to niezwykła nowościa w historyi nierarchii kościelnej. W czasie soboru florenckiego jedyny był wypadek gdy dwaj greccy kardynałowie Izydor meropolita kijowski i Bessarion, arcybiskup nicejski uzyskali purpure kardynalska. Po nich w trzysta lat trzecim oyl Lewicki. Na podziękę Bogu i Stoicy Apostolskiej wydał Lewicki 1 wrześ. 1856 list pasterski pisany jak wszystkie nne po łacinie, tłumacząc w nim znaezenie tego faktu i polecajac we wszystrich cerkwiach modły do Boga. Po olizko pół wiekowem władaniu, umarł rardynał Lewicki w swym ulubionym Uniowie 14 styczn. 1858, gdzie został oochowany. W katedrze Świętojurskiej mieszczono tablice pamiątkowa.

Lewin Tomasz, historyk angielski, ur. 19 kw. 1805 r. w Ifceld hr. Sussex, † 5

sze pobierał w Oksfordzie. Poświecił się badaniom dziejów przeważnie w zakresie poczatków Chijaństwa, w tym celu zwiedzał kilkakrotnie Ziemię św. Owocem tych studyów były dzieła: An Essay on the Chronology of the Nev. Test. Oxford 1854; Jerusalem... earlist times to the siege by Titus. London 1861; The siege of Jerusalem etc. London 1863; The Life and Epistels of st. Paul. London 1851 i 1874.

Lewiński Feliks Łukasz, pierwszy biskup podlaski, ur. około r. 1750, pochodził z Kaszubów. Kształcił się w Akademii Krakowskiej, wyświęcony na kaplana przez bpa Rybińskiego. Był kanonikiem kujawskim i kanclerzem. W r. 1788-9 deputatem na trybunal piotrkowski i lubelski pod laską Kickiego. Proboszczem gdańskim mianowany 11 maja 1790 r. po rezygnacyi Skarszewskiego. W 1791 r. komisarzem cywilno wojskowym województwa Kujawskiego. Bp Rvbiński wybrał go sobie na sufragana kujawskiego, nastepnie mianował go dziekanem kujawskim, scholastykiem leczyckim, i proboszczem w Brześciu. Po śmierci Rybińskiego 1806 r. L. jako administrator kujawski i pomorski, rządził dyecezya lat kilkanaście. Za Ks. Warszawskiego w r. 1809 mianowany sędzią pokoju w pow. Radziejowskim. 11 sierpn. 1818 r. mianowany pierwszym biskupem podlaskim, oddał zarząd dyecezyi ks. Malczewskiemu. Zostawił po sobie dom dla sufraganów kujawskich. Mianowany senatorem Królestwa 11 maja 1819 r. zasiadał na sejmie 1820 r. Umarł na Ku-jawach 5 kwietnia 1825 i pochowany w w katedrze włocławskiej, serce w Janowie podlaskim.

X. S. G.

Lewiński Franciszek Ignacy, biskup eleuteropolitański, ur. 1783, wyświęcony na kaplana w r. 1806. Był pierwszym dziekanem kapituły podlaskiej, następnie brat wybrał go na sufragana, prekonizowany 1826 r. był sufraganem podlaskim. Obrany administratorem dyecezyi podlaskiej. Umarł w Zakrzu r. 1854.

Lewiński Stefan, biskup łucki r. g. — Lewiński rodził się, zapewne, w pierwszej XVIII wieku połowie, był ze świeckiego kleru, w czerwcu 1771 roku archidyakonem lwowskim, kanclerzem katedry włodzimierskiej, następnie został sufraganem metropolity, t. j. zastępcą jego władzy na całej Rusi; wyświecony na biskupa przy końcu 1782 roku, a dwa lata przedtem nobilitowany; biskup tegoneński in partibus, co było nowościa w Kościele ruskim, jako też i ta okoliczność niezwyczajna, że sakre otrzymał, nie bedac zakonnikiem. (Pod rządem dopiero austryackim pierwszy ksiadz Bielański, kaplan świecki, został też biskupem lwowskim). Bazylianów nawet nie lubił i chętnie im to okazywał przy sposobności (np. podczas swego w Petersburgu pobytu). Gdy X. Michał Stadnicki, biskup łucki r. g., zaczął cierpieć na umyśle, Lewiński został jego koadyutorem na początku 1787 roku, a następnie kawalerem orderu św. Stanisława. Popierano go też na opata supraskiego, ale sie to ostatecznie nie udało; wyznaczono mu tylko pensyę z dochodów opactwa, a on się co-fnął za to z kandydatury. Po trzecim rozbiorze kraju Lewiński rządził pozostałą częścia dyecezyi luckiej (Stecki umarł) i mieszkał zwykle w Poczajowie, a Główniewski był biskupem włodzimiersko-brzeskim (pińskiej dyecezyi już nie bylo), nowe taraz granice mającem, bez kanonicznego zaznaczenia. Taki trwal stan aż do roku 1798, kiedy nastąpiło nowe urządzenie Kościoła katolickiego obu obrządków. Gubernia wołyńska, podolska i kijowska utworzyły nowe biskupstwo r. g. luckie, które oddano Lewińskiemu z siedzibą w Poczajowie. Pasterz ten był gorliwy, bardzo pobożny i majacy niektóre dodatnie strony swojej działalności: pomagał Czackiemu w urządzaniu szkół, często celebrował, zwiedzał swoją dyecezyę, długie godziny trawił na modlitwie, ale niechęć ku Bazylianom skierowana, tej znakomitej Unii podporze, często paraliżowała dobre jego nawet skądinąd czyny. Na początku roku 1807 dnia 23 stycznia świat ten pożegnał, jadąc do Łucka. (Por. art. Juliana Bartoszewicza w "Encykl. Orgelbranda" t. XVI, p. 961; "Zapiski O. Łuka-sza Sulżyńskiego. Ord. S. Basilii Mag. w "Trudach Kijewskoj duchownoj Akademii", 1868, pażdziernik; Elegia na śmierć K. Stefana Lewińskiego, biskupa unickiego r. 1807 d. 23 stycznia zmarłego, przez księdza Juliana Michalewskiego, wydrukowana w "Pamaiętnikach które, gdy Rzymianie w V w. utracili

Wspomnieniach" Sylwestra Wężyka Grozy, Wilno u Zawadzkiego 1848, p. 69.)

Lewirat. Prawo Mojżeszowe nie dozwalało małżeństwa z bratową. W jednym wszakże wypadku widzimy wyjątek: mianowicie, gdy Izraelita zgasł bezpotomnie — brat jego, albo, jeśli brata zmarły nie miał, to najbliższy jego kre-wny obowiązany był pojać za żonę wdowe po nieboszczyku pozostałą (Deut. 25, 5 — 10; Ruth. 4, 1 12). Zwyczaj ten, zdaje się, istniał już w czasach Patryarchów, a nawet dzisiaj, podobno, zachownje się u niektórych wschodnich plemion, głównie u Arabów i niektórych pokoleń na Kaukazie. Prawo to nazwane zostalo lewiratem od lacióskiego wyrazu levir = szwagier, po polsku możnaby nazwać "dziewierzstwem". Pierworodny syn z takiego malżeństwa oddziedziczał imię oraz dobra zmarłego i był jego synem prawnym (filius

legalis).

Jeżeli ktoś nie chciał wstępować w zwiazki malżeńskie z bratową, w takim razie obowiązana była ona przedstawić sprawę sędziom. Zadnej kary za to u-chylenie się od malżeństwa Prawo nie przepisywało, a tylko musiał ów brat (względnie najbliższy krewny nieboszczyka) oświadczyć przed trybunałem, że nie chce się żenić, że nie chce "wzbudzić nasienia" brata swego. Wówczas wdowa zdejmowała mu s a n d a l z nogi i p l uw twarz; odtad nazywano rozzutym (discalceatus). Co się tyczy znaczenia tych ceremonij: pierwsza z nich oznaczała zrzeczenie się prawa co do posiadania wdowy za żonę na rzecz innej osoby, druga zaś wzgardę, jaka się należy człowiekowi, który nie chce wypelnić swego obowiązku. Prawo lewiratu ustanowionem zostało: 1-o dla uratowania imienia nieboszczyka, 2-o dla utrzymania dziedzictwa w tem samem pokoleniu. (Por. Benary, De Hebraeorum leviratu. Berlin 1835; Redslob, Die Leviratsehe bei den Hebräern. Leipzig 1836; gouroux, Dictionnaire de la Bible, t. IV, kol. 213 -- 16; Kortleitner, Archaeologiae summarium, Oeniponte 1906, str. 275 — 6). X. A. L.

Lex Romana zwano prawo rzymskie,

panowanie w prowincyach zachodnich, zwłaszcza w Galii na korzyść tuziemczych szczepów germańskich, obowiazywalo nadal osiadlych tam Rzymian, jak również Kł i kler, których uważano za należących do narodowości rzymskiej. Natomiast Germanowie, odzyskawszy panowanie, rządzili się własnemi prawami (Legesbarbarorum). Takich praw L. R. przed prawodawstwem Justyniana dokonano kilka zbiorów, i tak dla Rzymian w państwie Westgockim w r. 506 za króla Alaryka L. R. Visigotho-rum, w Burgundyir. 472 L. R. Burg undionum (por. Jus civile Antejust. Berolini 1815) i in. Prawa te w miarę upadku odnośnych państwa, łączono, lub uzupelniano, jak np. zamiast dwoch wymienionych obowiązywało Breviarium Alaricianum, lub od w. IX L. R. Cunensis.

L. R. canonice compta (t. j. composita) jest to najstarszy zbiór prawodawstwa Justypiana dokonany do użytku klnego. Odpis jego znajduje się w rękopiśmie bibl. Paryskiej z IX w. (prawd. z 825 r.) Z niego zaczerpnięta została Collectio Anselmowi, bpowi redyolańskiemu (8×3-887). (Por. Maussen, Ueber e. L. R. canonice compta. Wien 1860; tenże, Bobienser Excerpte d. röm. Rechtes. Wien 1864; oraz Gesch. d. Quellen u. Liter. d. canon.

Rechtes. 1 § 938 i nst.)

(Ch.)

Lexycki Franciszek, ur. w Krakowie na początku XVIII w., znakomity malarz religijny, kształcił sie we Włoszech. Powróciwszy do kraju ożenił się, po śmierci dzieci wstapił do Bernardynów, a żona jego do klasztoru św. Józefa we Lwowie. W kontemlacyi czerpał natchnienie. Wzcrował się Van Dycku, zachowijąc samodzielną indywidualność. Spis dzieł w Słown. mal. polsk. Rastawieckiego (t. I, str. 266). Ważniejsze z nich są "Ukrzyżowanie Chrystusa", "Zdjęcie z krzyża", "Wieczerza Pańska". L. dzieł swych nie podpisywał, umieszczał tyko trupią głowę. (Por. Ambroży Grabowski, Kraków i jego okolice; Alleluja — roczn. 1841; Dmochowski, Muzeum domowe; Ruch literacki. 1878 m. lipiec

Leyda – miasto w Holandyi, słynny u n i w e r s y t e t. – W starożytności

było tu miasto zw. Lugdunum Batavorum, zwano je potem Leithen, Leyden, Leiden, Leyda. - Miasto liczy ok. 58 tys. mieszkańców, w tem ok. 15 tys. katolików; posiada świątyń 17-e, najstarszy kł z r. 1315; galerye obrazów z dzielami Łukasza z Leydy, Rembrandta, który tu mieszkał i in. — U n i w e rs v t e t zowstał w 1575 r. Erygował go Wilhelm Orański jako nagrodę, udzieloną miastu, za odparcie szturmu Hiszpanów 1573-1574 r. Uniwer-ytet posia-dał 4 fakultety i kolegium "dla rozkrzewienia religii reformowanej". Teologowie uniwersytetu Leydeńskiego wiedli długie spory t. zw. arminiań-kie (ob. Arminianie), w ostatnich czasach ulegli wpływom liberalnym. W XVII-XVIII w. zasłyneły wydziały literacki i medycyna. W 1807 r. Król Ludwik nazwał uniwersytet "Królewskim hollenderskim". W 1811 - 1814 uniwersytet w L-e był uważany za część "Université de France", od r. 1815 stal się uniwersytetem państwowym. W 1906 — 1907 liczono tu 1435 słuchaczów, w tem 89 teologów. – Biblioteka uniwersytecka liczy ok. 190 tys. tomów, 3400 dziel "Orientalia" i in. (Por. W. E. I., t. 43 – 44, str. 375 – 376; W. W. t. VII k. 1870 – 1872; Chevalier, *Topo-Bi* bliographie, Montbéliard, 1894 - 1903. t. II, p. 1670...; Buchberger, Kirchli-ches Handlexikon, München, 1910 t. II, k. 604 — 605). X. C. S.

z Leydy Piotr ob. Blemawen-

Leyser—I) P o l i k a r p, ur. 18 marca 1552 r. w Winnenden w Wirtembergu, † 1607, wychowany w surowym protestantyzmie; zarówno jako profesor, jak i superintendent odznaczył się nieubłaganą walką z Kalwinami i Melanchtonistami, których uwaźał za bardziej wrogich od "papistów". Nie mniej walczył też z Jezuitami. Jego liczne pisma teol. i polemiczne podaje Głeich, Annales eccl. Dresden 1730. — 2) P ol i k a r p, syn poprzedniego, ur. 20 listop. 1586 r. w Wittenberdze, † 15 stycz. 1653, jako superintendent w Lipsku. I on walczył o "Kalwińską herezyę" pko której napisał: Centuria quaestionum teol. de articulis christ. concordiae. Syn jego J a n był zapalonym obrońcą poligamii i w tym

przedmiocie napisal Polygamia triumphatrix etc. Friburg 1674. Dzielo to zo-talo przez kata spalone, a autor mumusiał iść na tułaczkę i † pod Paryżem 1685 r. — 3) Polikarp, wnuk 2-go, ur. w lipcu 1756 r. w Halle, + 11 października 1725 r., jako superintendent w Celle. Napisal Officium pietatis, Lip k 1706 i komentarz do listu ŝ. Pawla do Gallatów i na Proroków mniejszych. – 4) P olikarp, syn poprzedn., ur. 4 wrześn. 1690 r. w Wansdorf pod Hanowerem, † kwietn. 1628, jako prof. historyi w Helmstädt. Z licznych jego rozpraw i dziel w zakresie filozofii, teologii, prawa, medycyny i historyi, dotad ciesza się sławą. Hist. poetarum et poematum medii aevi. Hallae 1721 r., za wierająca przeszło 700 łacińskich poematów. (Por. Jöcher, Gelehrten Lex. II, Leipzig 1780, str. 2628 i nst.)

Lezana Jan Bapt. karmelita, slawny teol. hiszp., ur. 24 listop. 1586 r. w Madrycie. Po ukończeniu studyów w Toledo i Alcali, został prof. tomistycznej teol. w Toledo. W r. 1625 wysłany na kapitulę swego zakonu do Rzymu, gdzie pozostawal do końca życia. Pż Aleksander VII mianował go general. prokuratorem Karmelitów; pomimo to w ciagu 16 lat wykładał metafizykę w Sapienzy, a także był konsultorem Kongr. Indeksu i Obrzędów. Wśród zakonników uchodził za wzór obserwancyi. † 20 marca 1659 r. pozostawił znaczną liczbą, po części dru kowanych, po cześci w rekopiśmie prac, które wylicza Mikołaj Antonio w Nova Bibl. hisp. I, 650. Na szczególne wyróżnienie zasługuja: Liber apologeticus pro immacul. Deiparae V. M. conceptione. Matriti. 1616; De Reqularium reformatione. Romae 1646; Summa teol. sacrae. Romae 1651, 1654, 1658; Chronicon originis et progressus ordinis B. M. V. de monte Carmelo. Antverp. 1666. (Por. Raynaudi S. J. Scapulare Partheno · Carmelicum. Col Agrip. 1658; Bibliot. Carmelit. Aurelianis I, (1782).

Lezat Adryan, dr. teologii, ur. w r. 1832, wezwany dla wysokich zdolności przez boa Freppela do Angèrs i mianowany profesorem historyi, stad przeniesiony do Tuluzy, gdzie † w r. 1886. Dla otrzymania stopnia dra napisał rozprawę De la prédication sous Henri

IV. 1871, 8-o i łacińską De oratore christiano apud s. Augustinum. 1871, 8-o. Z innych: Bourdaloue theologien et orateur. 1874, 8-o; i inne swe pisma spalił przez pokorę. (Por. Hurter, Nomenclator uterarius theologiae. 1895 t. III, k. 1468).

Lèzeau Marya Malgorzata, ur. 29 październ. 1755 r. w Rouen, była wizytką w chwili, gdy rewolucya znio la jej klasztor, pomimo to uważała się nadal związaną ślubami i osiadł zy w Paryżu poświęciła się opiece nad chorymi i sierotami. Założone przez nią stowarzyszenie "Matki Boskiej" Napoleon I wział pod swoją opiekę i uczynił zeń instytucyę sierot legii honorowej, a L. jej przełożona. Po upadku Napoleona i po rewolucyi lipcowej losy instytucyi były zachwiane, wszakże L. swem poświęceniem umiała rozbroić przeciwników i nadać instytucyi charakter religijny, z obowiązkiem noszenia habitu i składania ślubów wieczystych przez siostry. Założyła też dom P i c p u s dla nowicyatu i pensyonat. † 28 grudn. 1838 r. Pius IX 19 marca 1869 zatwierdził regule "Sióstr Matki Boskieja. Jak i inne instytucye religijne, wymienione siosty, drakońskiem prawem z r. 1905 zostały skasowane. (Por. Verdolle, Vie de M. M. Lezeau fondatr. des orphelines de la Mère de Dieu. Paris 1869).

Led ob. Lad.

L' Herminier Mikolaj, francuski teolog, dr. Sorbony, archidyakon w Le Mans, ur. w r. 1657 w Saint-Ulphace (Maine), † w r. 1735. Walczył z zapałem pko Kartezyanizmowi, ale sam, nie-tety, uległ błędom Jansenizmu. Główniejszem dzielem L' H. jest Summa theologiae. Parisiis 1701, 7 t. in 8-o, zarażona błędami jansenistowskimi; Tractatus de Sacramentis. Tamże 1736, 3 t. in 12-o, dzielo godne polecenia dla przejrzystości metody, ale brak mu gruntowności w wykładzie. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-o, str. 97; Blanc, Dict. de la Philos. 1906, 4-o, k. 759.)

Lhomond Karol Franciszek, humanista, maż pobożny i uczony, ur. w Chaulnes w 1727 r., † w 1794 r. w Paryżu, był profesorem w kolegium kardła Lemoine w ciągu 20 lat; tak zamiłowany w tem stanowisku, że odmawiał innych o wiele

wyższych. Oprócz wielu dzieł klasycz- 2). Błogosławieństwo Boże jednak wienych napisal: Doctrine chrétienne. Paris 1783, 12; Histoire abrégée de l' Eglise. Tamze 1787, 12-0; Histoire abregée de la Religion etc. Tamze 1791. 12-o. Dwie ostatnie książki zostaly za Terroryzmu sfalszowane. Glaire, Dictionnaire. t. II, str. 1269).

L' Hôpital Michal, ur. 1504 r. w Aigueperse w Auvernii, od r. 1560 kanclerz francuski. Wobec wzmagającego się we Francyi protestantyzmu L' H. rozumiał, że przy bezwzględnej tolerancyi pokój w kraju nie da się utrzymać, i zasada "une foy, une loy, un roy" musi być przestrzegana. Nie uważał L' Hôpital wszakże za wskazane siłą pko nowinkom i nowinkarzom wystapić i dla tego registrujac edykt Romorantyński w parlamencie paryskim zalecał modlitwe, nauczanie i przekonywanie jako jedyny środek pko heretykom. Starał się tedy prawa pko heretykom złagodzić. Z jego inicyatywy doszła do skutku dysputa religijna w Poissy 1561 r., która wszakże zamiast złagodzić rozterki, powiększyła jeszcze niezgodę. L' H. nie zeszedł jednak z obranej drogi, od Katarzyny de Medicis 17 stycznia 1562 r. wyjednał edykt tolerancyjny dla Hugonotów. Tem jednak nie zapobiegł wojnie, która wybuchła już t. r. Po skończeniu soboru Trydenckiego L' H. oparł się ogłoszeniu jego aktów. Kiedy 24 maja 1568 r. wojna religijna znowu wybuchnęła, pieczęć L' H-owi została odjeta, zachował jednak urzad, który był dożywotni, dopiero 1 lutego 1573 zniewolono go do rezygnacyi. † w 6 tygodni po tem. Mowy jego i rozprawy polityczne, jako Oeuvres completes w 5 tomach wydano w Paryżu 1825 r. (Por. Levesque de Pouilly, Vie de M. Hopital. Londres et Paris 1764; Geur, D. Kir-chenpolitik d. Kanzlers M. de l' Hôpital. w "Leipziger Dissert." Duisburg 1877; por. też art. Hugonoci). (Ch.).

Lia gr. Λεία — starsza córka Labana, siostra Racheli i żona Jakóba, któremu zrodzuła sześciu synów: Rubena Symeona, Lewiego, Judę, Issachara i Zabulona, i jedną córkę Dinę (Gen. XXIX, 16--17, 32; XXX, 1-21). Lia była mniej przystojna, niż jej siostra Rachel i dlatego te ostatnia Jakób więcej kochał. Widać to z jego całego postępowania (Gen. XXXII, Bible, t. IV, kol. 227 – 34; Hagen,

cej sprzyjało potomkom Lii, niż Racheli: z pokolenia Judy pochodzi ród królewski i Messyasz, z pokolenia Lewi— Mojžesz, Aaron, kap'ani i Lewici. Lia umarła przed wyjściem Jakóba z cała rodzina do Egiptui pochowana w Habronie w grobie obok Abrahama, Sary, Izaaka i Rebeki (Gen. XXIX, 31). Chociaż podstępnie była dana przez ojca Jakóbowi za żone, nie była jednak nałożnica, ale prawą żoną, gdyż za taką uznał ja Jakób po wykryciu się podstępu, a wielożeństwo w owe czasy było dozwolone, (Por. Fr. de Hummelauer S. J., Commentarius in Genesim. Parisiis, 1895, p. 476 -- 5(0).

X. R. J.

Liban, czyli Góry Libańskie albo g o r y L i b a n u, hebr. Lebanon (= bialy, t. j. biale gory - z powodu skal wapiennych i wiecznych śniegów), Sept. Albavoc, Vulg. Libanus — ciagna sie w Syryi miedzy miastami Trypolisem (na półn.) i Tyrem (na połudn.), co wynosi okolo 160 kilometrów długości; rozpadaja się na dwa równoległe łańcuchy, miedzy któremi leży urodzajna dolina el-Bekaa-w starożytności zwana Celes y r y a (Κοίλη Συρία = wklęsla Syrya), zraszana przez rzeki Orontes i Leontes. Grecy i Rzymianie - zachodnie pasmo gór Libańskich nazywali L i b an e m, dziś arab. Dżebel Libman, wschodnie Antylibanem, dziś arab. Dżebel Szerki; w Biblii nazwy "Antyliban" niema. Żnaczniejsze szczyty Libanu: *Dhahr el-Kodib* (3063 m.) i *Dżebel Makmal* (3052 m.); na stoku Dhahr el-Lodib, w pobližu wioski Bszerre, jest sławny prastary las cedrowy. Najwyższy szczyt Antylibanu *Dżebel el*-Szeikh (2800 m.), znany w Biblii pod nazwą Hermon'u. Tejże nazwy "Hermon", lub w mnogiej liczbie Hermoniim używali Zydzi obok ogólnego miana "Liban" dla oznaczenia Antylibanu, zwłaszcza jego części południowej.

Pismo Święte wielokrotnie o górach Libańskich wspomina (Deut. 1, 7; 3, 25; 11, 24; Jos. 1, 4; 9, 1; 13, 5, 6; Jud. 3, 3; 3 Reg. 9, 19; 2 Par. 8, 6; Judith. 1, 7; Ps. 29, Vulg. 28, 6; 72, Vulg. 71, 16; Cant. 4, 8, 15; 5, 15; 7, 4). (Por. Vigouroux, Dictionnaire de la

Lexicon biblicum, t. II, kol. 954 — 6; no godnością pretora i profesora retory-Encyklopedya Kościelna, t. XII, str. 179 — 81; Arc. Ign. Holowiński, Pielgrzymka do Ziemi Świętej, Petersburg, końca życia. Cieszył się względami ce-1853, str. 181 i nast. Por. też w tej Encyklopedyi artykuły Druzowie, Macyklopedyi artykuły Druzowie, Matronjej). Wśród swych uronjej).

X. A. L.

Liban (Libanius) Jerzy z Lignicy ks., uczony polski, profesor muzyki na uni-wers. Krakowskim, ur. w r. 1464 w Li-gnicy, † w 1550 w Krakowie. Kształcił się w Krakowie, dokad przybył w r. 1801, w 1502 został bakalarzem nauk wyzwolonych, a w 1511 magistrem. W akademii zaczął uczyć języka greckiego, co inni magistrowie uważali za niepotrzebne i niebezpieczne i bardzo go za to prześladowali, tak iż musiał mimo opieki możnych Bonerów, opuścić akademię. Mianowany w r. 1515 profesorem w szkole N. M. P. biegłością w udzielaniu wiedzy i dobrocią zjednał sobie wpływ i szacunek ogólny. W r. 1528 za wpływem bpa Tomickiego powrócił do akademii i na nowo greckiego uczył i wszędzie do studyowania greki zachęcał i wielu uczonych helenistów ukształcił. Napisal: De gaudio Dominicae Resur-Sera o habitus Cracoviae etc. rectionis. 1528; Anthologia SS. Patrum. Cracoviae 1529. in 4-o i inne. Z dziel o mu zyce: De musicae laudibus oratio seu adhortatio quaedam ad musicae studiosos. 1528; De accentuum ecclesiasticorum exquisita ratione. 1539, i w. in. odnoszących się zwłaszcza do filologii klasycznej. (Por. Nouv. Biogr. gén...; Surzyński, Muzyka figuralna w kościolach polsk. 8-o, str. 40; Wiszniewski, Hist. liter. polsk. Kraków, 8-0, t. I, 152; VI, 177 i nast.; IX, 259; Mulkowski Ad., De vita et scriptis Georgii Libani Lignicensis... Dissertatio. Cracoviae 1836).

X. J. N.

Libaniusz ur. w r. 314 po Chr., kształcił się w Atenach. Już w młodym wieku zasłynał jako sofiista i mówca. W 25 r. życia założył szkołę krasomóstwa w Atenach; wkrótce przenosi się do Konstantynopola w r. 340, ale po dwóch latach wskutek intryg współzawodników musi opuścić to miasto i przenosi się do Nikomedyi. Jeszcze raz był powolany do Konstantynopola, gdzie go odznaczo-

miasta Antyochii i tam pozostaje aż do końca życia. Cieszył się względami ce-sarzy Juliana, Walensa i Teodozyusza W. Umarł w r. 393. Wśród swych u-czni liczył św. Jana Chryzostoma i św. Bazylego. Chociaż pozostawał w przyjaźni z Julianem Apostatą, i sam był poganinem do śmierci, względem Chrześcijan zachowywał się życzliwie. Z dzieł po nim pozostałych wyróżniają się mowy, w których doskonale naś aduje Demostenesa, deklamacye Μελέται i świczenia krasomówcze Προγυμνασγάτων παραδείγματα. Zostało też po nim mnóstwo li-tów, przeszło tysiąc, wydał je J. C. Wolff w Amsterdamie w r. 1738, w 2-ie. Deklamacye i mowy, wśród których dużo podrobionych przez humanistę Fr. Zambecarego, wydal najlepiej Riske w 4 tom. w Altenburgu i Lipsku (1791 — 1797). Foerster w r. 1903 rozpoczął w Lipsku ogólno wydanie pism Libaniusza. (Por. Petit, Essai sur la vie et correspondance du sophiste Libanius. Paris, 1866; Sievers, Das Leben des Libanius, Berlin 1868; Foerster, Francesko Zambecari und die Briefe des Libanus, Sztutgart, 1878; Herders, Konversationslexikon, Freiburg, 1905, ed. 3, t. V, p. 761-762; Rohrbacher, Histoire universelle de l' Eglise catholique, t. III, 1. 36, p. 318). X. R. J

Libellatici ob. Lapsi.

Libelli pacis ob. Lapsi.

Libelli poenitentiales ob. Kanony pokutne.

Libelt Karol ur. się 8 kwietnia 1807 r. w Poznaniu. Po śmierci ojca, ubogiego szewca, dzięki tylko staraniom matki, skończył szkoły średnie i w 1827 r. wstapil na uniwersytet w Berlinie, gdzie zajął się naukami przyrodniczemi, matematycznemi i filozoficznemi, w tych ostatnich ślepo holdując Heglowi, swojemu profesorowi naówczas (Ob. art. H eg e l). Na podstawie rozprawy De panteismo in philosophia (Berolini 1830) uzyskał doktorat filozofii, poczem w celach naukowych udał się do Paryża. Tu wybuchła wkrótce rewolucya, która nie przeszła bez śladu w życiu Libelta. Na wieść jednak o powstaniu w ojczyźnie

spieszy do kraju, odbywa kampanie 1831 i artykułów umieszczonych po czasopisr., za co dostaje się do więzienia w O-pawie i Magdeburgu. W 1840 r. uwolniony powraca do Poznania i oddaje sie pracy li erackiej, miewając liczne odczyty o literaturze niemieckiej i e tetyce. W tym też czasie wydaje szereg dziel z różnych dziedzin wiedzy, jak: Pomysły o wychowaniu ludów 1841; O odwadze cywilnej. Foznań 1843; O milo-ści ojczyzny. Poznań 1844; przedrukowane następnie w 1849 r. w Poznaniu, 1869 w Krakowie, 1889 we Lwowie, 1907 w Warszawie i w Brodach; Wykład matematyki dla szkół aimnazyalnych, 2 t. Poznań 1844; Kwestya żywotna filozofii. O samowładztwie rozumu. Poznań 1845. W tym okresie L. pelnil też urząd nauczyciela gimnazyum w Poznaniu. Ponadto był członkiem Towarzystwa Demokratycznego w Paryżu, mającego na celu wywolać powstanie na ziemiach pol-kich (Por. H. Szuman, Wspomnienia Berlińskie i Poznańskie z r. 1848. Warszawa 1899 Akcya się nie powiodła. L. dostał sie do wiezienia, które miał odsiadywać lat 20. W wiezieniu napisal: Feljeton literacki (Poznań 1846), a nadto Dziewice Orleańską (tamże 1846), gdzie przedstawia wzór odwagi w narodzie w chwili najwiekszych nieszczęść. Amne~ stya 1848 r. przyniosła L-owi wolność. Rzucił się znowu w wir pracy publicznej, uczestniczył w zjeździe polskim we Wrocławiu, zwołanym przez jen. Dembińskiego celem utworzenia Ligi polskiej w Poznaniu. W zjeździe słowiańskim w Pradze był jednym z przewodniczacych sekcyi polskiej; między innemi był także autorem Manifestu słowiańskiego Kongresu do Europy (por. Slovansky sjesd v Praze roku 1848 napisal Dr. Zdenek V. Tobolka w Praze 1901, str. 129 — 137). W r. 1849 zalożył też L. w Poznaniu Dziennik Polski, ale musiał go wkrót-ce zwinąć. Dwa razy postował do parlamentu pruskiego 1848 i 1859 (por. Verteidigungsrede vor dem k. kammergerichte zu Berlin. Berlin 1847) i pracowal nadal w swoim naukowym kierunku. Z tego czasu mamy: Filozofia i krytyka (t. II) Estetyka czyli umnictwo piekne (t. I), Tom III i IV System umnictwa, czyli filozofii umysłowej Poznań 1849 i 1850. Pisma pomniej. sze 6 t. (zbiór rozpraw i drobniejszych polska. Warszawa 1875; St. Tarnow-

mach); Humor i prawda. Petersburg 1852; Estetyka, czyli umnictwo pię-kne. Petersburg 1854, 3 t.; Koalicya kapitalu i pracy. Poznań 1868; Aspektralna. naliza Kraków 1869: Wcielające się ideje czasu. Kraków 1869 r.; Kanał Suezki i jego cywilizacyjne znaczenie. Poznań 1871 r. W 1850 r. L. osiadl w Czeszewie, później w Brdowie, gdzie i życie zakończy-9 czerwca 1875 r. W pierwszych swoł ich pracach holdował Heglowi, w następstwie z tego wpływu się otrząsł. W swoim Sustemie umnictwa staral sie L. wykazać, że należy stworzyć polską filozofię na pierwiastku ludowym, którym według jego zdania jest wyobraźnia, nazwana "umem", skad tytuł dzieła: "System umnictwa". L. uwzględnia trzy potęgi twórcze t. j. obraźnię (potęgę umu bezwzględną w Bogu), wyobraźnię (potęgę umu względną w człowieku), i przeobraźnię (potegę umu przedmiotowa w naturze) i dowodzi w jaki sposób owe potegi twórcze objawiają slę w Bogu, człowieku i świecie. Niemala zasługa L-a według dra W. Hahn'a jest, że pierwszy z badaczy filozoficznych przedstawił ustrój świata morfologiczny, jako objaw twórczej działalności wszechświatowej wyobraźni, żałować jednak należy, że uwzględnił wyobraźnię tylko jako czynnik metafizyczny. Chcąc ratować dla zagrożonej nowemi doktrynami ludzkości dwie prawdy: Boga osobowego i nieśmiertelność duszy, sam się jednak nie ustrzegł błędów filozofii racyonalistowskiej. Życie jednak zwróciło L-a do Kościoła Katolickiego i jako jego wierny syn umarł 6 czerw. 1875 r. w Brodowie w W.Ks. Poznańs. Literatura: Szuman Henryk, Rys życia i działalności K. Wspomnienie pośmiertne. Poznań 1876 r.; Fr. Krupinski, Kremer i Libelt. Tygodn. Illustr. 1875, Warszawa; H. Struwe, Józef Kremer i Karol Libelt. Charakterystyka ich dażności filozoficznych. Kłosy. 1875 Warszawa; A. Molicki, Stanowisko filozofii K. Libelta i stosunek jego do innych spólczesnych filozofów polskich. Lwów 1875; Encykl. Kośc. Nowodworskiego t. XII art. L i b el t; M. Straszewski, J. Kremer i K. Libelt. Przegląd polski 1875-6; P. Chmielowski, K. Libelt. Gazeta

ski, *Historya literatury polsk.* t. V, mieszcza znaczną część ważnych aktów Kraków 1905; Hahn Wiktor, *K. Li*- i dokumentów. Ponieważ autor używa belt. W setną rocznicę urodzin. 1907; X. J. Baczek, Zarys historyi filozo-fii. Wyd. "Bibl. dz. Chrześć." 1909 r. X. A. F.

Liber baptismi ob. Akta stanu cywilnego; Metryki kościelne.

Liber Barbarorum ob. Lex Romana.

Liber beneficiorum, ksiega zawierająca spis przywilejów i funduszów stanowiacych uposażenie kiów i istniejacych przy nich beneficyów. Dwie dyecezye u nas mają L. b.-krakowska i gnieź-Autorem pierwszej jest Dłunieńska. gosz, który, jak sam mówi, bedac sekretarzem Zbigniewa Oleśnickiego bpa krak. r. 1440 opisał dobra bostwa krak, ad memoriam et duramentum posterorum. Pierwszy tom obejmujący opis dóbr bpa krak, spisany w r. 1440 nie doszedł nas; nastepny zawierający wykaz dochodów prelatur, kanonij i niższych prebend w katedrze krak., oraz kolegiat tej dye-cezyi, zaczął pisać Długosz będąc już w b. podeszłym wieku 1470, częścią sam, częścią dopełniali go inni. Hr. Aleks. Przezdziecki wydał to dzielo w Krakowie 1863 r. w 3 tomach. I-szy tom prócz spisu prelatur, kanonij, altaryj i prebend katedry krak, zawiera wykaz dochodów kolegiat: sandomierskiej, wiślickiej, kieleckiej, na Kleparzu, skarbimierskiej, ś. Michała na Zamku, w Są-czu, Opatowie, ś. Jerzego na Zamku, ś. Idziego pod Zamkiem i w Tarnowie, a także dobra bpów gnieźnieńskiego, kujawskiego, płockiego i lubuskiego znajdujące się w obrębie dyec. krak., wreszcie szpital i klasztor w Opatowie. II-gi tom mieści spis dochodów i szczegóły historyczne o kłach parafialnych, które poznański, pyzdrski, obornicki i sąsieautor opisuje stosownie do podziału ówczesnego dyecezyi na archidyakonaty, lub prepozytury i należące do nich dekanaty z kłami parafialnymi. Tym sposobem ogółem tom drugi obejmuje kly w 642 miejscowościach. Wreszcie tom III zawiera opisy kłów zakonnych, wraz z ich historya.

L. b. jest bogata skarbnica dla historyków polskich i prawników, rzuca światlo na dawne stosunki klne, podaje po-

nieraz wyrazów i określeń przestarzalych lub zapomnianych wielką usługę oddał F. Zieliński, objaśniając wyrazy do stosunków rolnych odnoszące się. (Por. Bibl. Warsz. 1871 t. IV).

Czy L. b. ułożony został pod wpływem Zbigniewa Oleśnickiego, lub samego króla, czy też z inicyatywy prywatnej, to sama powaga Długosza nadaje mu znaczenie dokumentalne, tak, że w sąda h duchownych i świeckich za autentyczny akt erekcyi powszechnie go przyj-

mowano.

Drugim dzielem równej co poprzednie powagi jest L. b. Jana Łaskiego (Joannis de Lasco) arbpa gnieźnieńskiego, forma do Długoszowego bardzo zbliżony, a spisany z polecenia tegoż arbpa w r. 1511 a 1523. Obejmuje on 2 tomy; jeden przechowuje się w archiwum kapituły gnieźnieńskiej, drugi w konsystorzu kaliskim. Opis podal ks. Łukowski ("Rozprawa o L. ben. Jana Łaskiego w Roczniku Tow. Przyj. Nauk w Po-znaniu t. X 1868, oraz Warta 1874 r.). Każdy archidyakonat opisany został przez innego delegata według formy przez arbpa podanej. Opisy te zawierają: miejscowość, patronat, nazwisko ówczesnego plebana, wsie składające parafie, wikaryat i szkoly, grunta należące do proboszcza i szkoły, dziesięciny, obowiazki ciażące na zagrodnikach, gościnnych, młynarzach, dziesieciny, wreszcie ogólne oszacowanie dochodów i wysokości świetopietrza. W ten sposób opisanych jest przeszło 600 kłów parafialnych.

W r. 1510 powstał też za bpa Lubomirskiego L. b. dioecesis posnaniensis. Wiadomość o nim podał ks. Łukowski l. c., lecz miał pod reka tylko te cześć, która obejmowała dekanaty dnie; przypuszczać należy, że archidyakonat warszawski w ten sposób opisany zostal, jako należący do dyec. poznań-

skiej.

blizkiem pokrewieństwie z L. b. pozostają Librivisitationum i L. privilegiorum. Te ostatnie znajdowały się w kapitułach i obejmują kopie dawnych dyplomów królewskich i in, nadających dobrom bpim, kapitulom różne laski i przywileje. Byezatki fundacyi kłów i klasztorów, po- wały one czesto potwierdzane przez kró lów, jak np. bpstwa krakowskiego przez | Zygmunta Augusta 1548 r., poznańskiego p. Stefana Batorego 1576, kujawskiego przez Zygmnnta III 1611 r. Takie ksiegi przywilejów posiadały też klasz-tory, zwłaszcza Cystersów, Benedykty-nów i inn. opatrzone hojnie wsiami.

Dyecezya kujawska posiada jeszcze ksiege Liber erection um, która zawiera kopie zapisów funduszowych dla kłów, oltarzy, bractw i szpitali; pochodzi ona z czasów bpa Rozdrażew-

skiego.

Jeszcze w r. 1858 b. senat Król. Pols. kazał przyjmować L. b. jako dowód prawny w braku tegoczesnych erekcyj. (Por. *Przegl. Katol.* Warsz. 1868 r. str. 445). W Prusach w r. 1828 toczyły sie spory zakończone przyznaniem powagi prawnej L. b. (Por. ks. Z. Chodyński art. L. b. w E. K. ks. Nowodworskiego t. XII str. 188 i nast. tutaj streszczczony).

Liber de Causis ob. Causis liber de.

Liber diurnus jestto formularz, zawierający wzory aktów urzędowych, spo-rządzanych w kancelaryi Papieskiej w różnych sprawach klnych. Ułożony przez nieznanego autora, prawdopodobnie urzednika tej kancelaryi, pomiędzy 685 a 752 rokiem; po zmianach w stosunkach klnych, zaszłych za Grzegorza VII, poszedł w zapomnienie. Dopiero około r. 1645 odkrył go w rękopisie w rzymskim klasztorze S. Krzyża Jerozolimskiego miejscowy opat Hilarion Rancatus. Prawie równocześnie O. Jakób Sirmond w jezuickiem kollegium w Paryżu odnalazi inny odpis, który Garnier w r. 1680 ogłosił drukiem p. t. "Liber diurnus Rom. Pontificum", nie wiedząc o tem iż cenzorowie Rzymscy ze wzgledów natury formalnej skonfiskowali formularz, ułożony przez Holsteniusa z rękopismu Rzymskiego i wydany czcionkami Grinianjego w 1650 r. Stad zapewne powstalo mylne przekonanie, jakoby Liber d. dostal się na Indeks. Liber d, składa sie z 7 rozdziałów. W pierwszym mieszcza slę wzory listów papieskich do cesarza, cesarzowej, patrycyuszów, egzar-chów, konsulów, królów, patryarchów i t. d, Drugi traktuje o wyborze i święceniu papieża i zawiera formularze lisów, pisanych z tego powodu do róż- wią, iż jest nim pap. Damazy I (366-

nych dostojników świeckich i klnych. W trzecim jest mowa o wyborze i konsekracyi bpów podmiejskich. W czwartym podano formuły listów, wysyłanych z okazyi udzielenia paliusza. Piąty zawiera wzory korespondencyi zamienianej przez Papieża w razie wynikłych z bpami nieporozumień. Szósty podaje wzory plenipotencyi, udzielanych od zarządu i sprzedaży majątków kla Rzymskiego. W siódmym znajdują się formuly przywilejów, nadawanych stowarzyszeniom i instytucyom klnym. Liber d. doczekał sie kilku wydań. Z tych ostatnie sporzadził Eugeniusz de Rozière p. t. Liber diurnus ou Receuil des formules usitées par la Chancellerie Pontificale du V au VI s. Paris 1869.

X. 7. G.

Liber passionarius ob. Legenda.

Liber pontificalis podaje żywoty papieży od św. Piotra poczynając, aż do Mikolaja I († 867) albo nawet do Stefana VI (885-891), jak to maja niektóre późniejsze wydania. Panowania papieży pierwszych siedmiu wieków opisane są bardzo zwięźle-robi to wrażenie katalogowych notatek, dopiero od pap. Konstantyna (708) zacząwszy, mamy już obszerne dzieje każdego pontyfikatu. Poza życiorysami L. pont. zawiera także wiadomości o pobożnych donacyach dla bazylik rzymskich, o meczennikach

danego czasu i t. p.

L. pont. zdaniem liczniejszych historyków powstał w polowie VIII w. (Por. Introductio gen. ad historiam eccles. auct. P. C. De Smedt. Paris 1876 str. 220 nast.). Najdawniejszy z jego rękopismów florencki, pisany pod koniec VII w. zawiera historyę papieży tylko do Leona II († 683), późniejszy jest kodeks Neapolitański (por. Pertz, Archiv. der Gesellsch. jür ältere Deutsche Geschichtskunde, t. V, p. 7039 (cit ap. Lipsius, Chronologie etc. p. 83), kończący się na Anastazym II († 498). lecz pierwotnie miał, zdaje sie historye papieży aż do Konona († 687), jak to wskazuje regestr papieży umieszczony na początku pracy. Następne kodeksy powstały najpóźniej w w. IX i na Stefanie III zazwyczaj się kończą, a następców jego, z małym wyjątkiem, nie opisują. Co do autora L. pont., niektórzy mó-

jednym Hieronima do pap. Damazego, nów, ułożoną staraniem kardynała Pinelw którym prosi go, by opisał dzieje swoich poprzedników, drugim Damazego w
odpowiedzi na to. Ale listy te są podrobione. Zresztą i styl zdradza falszerstwo i nikt z dawniejszych pisarzy nie
w którym prosi go, by opisał dzieje swoiekcyi brzmiał: Sanctissimi Dni Nosrobione. Zresztą i styl zdradza falszerstwo i nikt z dawniejszych pisarzy nie
w którym prosi go, by opisał dzieje swoiekcyi brzmiał: Sanctissimi Dni Nosrobione. Zresztą i styl zdradza falszerstwo i nikt z dawniejszych pisarzy nie
w którym prosi go, by opisał dzieje swoiekcyi brzmiał: Sanctissimi Dni Nosrobione. Zresztą i styl zdradza falszerstwo i nikt z dawniejszych pisarzy nie
w którym prosi go, by opisał dzieje swoiekcyi brzmiał: Sanctissimi Dni Nosrobione. Zresztą i styl zdradza falszerstwo i nikt z dawniejszych pisarzy nie
w którym prosi go, by opisał dzieje swoiekcyi brzmiał: Sanctissimi Dni Nosrobione. Zresztą i styl zdradza falszerstwo i nikt z dawniejszych pisarzy nie
w którym prosi go, by opisał dzieje swoiekcyi brzmiał: Sanctissimi Dni Nosrobione. Zresztą i styl zdradza falszerstwo i nikt z dawniejszych pisarzy nie
w którym prosi go, by opisał dzieje swoiekcyi brzmiał: Sanctissimi Dni Nosrobione. Zresztą i styl zdradza falszerstwo i nikt z dawniejszych pisarzy nie przytacza L. pont. pod imieniem Damazego. Bellarmin, Baroniusz i inni wska-zują jako autora książki Anastazego Bibliotekarza; to zdania również jest mylne i blad ten dopiero w XVI w. się zjawia. Najważniejsze zdanie jest tych, którzy twierdzą, że część L. pont. do Konstantyna (r. 708) jest pisana przez jednego autora, w VIII w. żyjącego, dalszy ciąg pisało kilku nieznanych bliżej autorów. Autor pisał w Rzymie, korzystając z archiwum kościoła Rzymskiego i z podań ustnych, a nawet opowiadań niesprawdzonych, skąd pochodzi, że w L. pont. są pewne błędy. Niektórzy twierdzą, że L. pont. był pisany z rozkazu papieży i miał powagę publiczną, lecz nie jest to pewne. Wydanie L. pont. poza Crabbe i Binius w ich Concilia, Coloniae 1538 i 1606-pierwszy dokonał J. Busaeus I. J. w Moguncyi 1602; drugie w Paryżu w r. 1647 staraniem Car. Ant. Fabrot-to, 3-e wydał Fr. Bianchini, Rzym 1718; i powszechnej. Stąd wszystkie dekrety wydanie Bianchini'ego z rozprawami etc. przedrukował Migne, Patr. lat. 127 i 128; takst z wydania Bianhini'ego z warjantami powtórzył Muratori w Scriptores rer. ital. t. III (1724 r.). Bardzo jest cenione wydanie J. Vignolius'a p. t. Liber Pontificalis seu de gestis Rom. pont. Rzym r. 1724-55, 3 t. in 4-o. Ostatnio wydal krytycznie opracowane to Liber S. skasował wszystkie dekrety, Mgr. Duchesne, Le Liber pontificalis. przez poprzedników Bonifacego VIII wy-Texte, Introduction et Commentaires 2 t. dane już po ogłoszeniu Dekretów Grze-Paris 1886. (Por. podaną wyżej litera- gorzowych, o ile nie zostały doń wcieture; ponadto Encyk. Kość. Nowodw. lone, lub specyalnie z pod tej reguly wyt. 12; Mgr. Duchesne, *Étude sur le* jete (cap. 1, I. 7 in 6°; cap. 4, III, 20 *Liber pont.* Paris; H. Grissar, *Ana*- iu 6°; cap. 20, V, 2 in 6°; cap. 3, V; 12 *lecta Romana* t. I rozd. I. Roma 1899; in 6°). Własne zaś swe dekrety, proks. W. Szcześniak, Dzieje kła kat. t. I cytaty).

X. A. F.

Liber Septimus. 1) Takim tytułem, jak utrzymują niektórzy kanoniści (Phillips, Kirchenrecht t. IV p. 386 i nst), Jan XXII opatrzył zbiór dekretałów znany dzisiaj ogólnie pod nazwą "Cle mentinae" (ob. art. Clementinae), tytuły i capita. Co do treści segregacya mentinae" (ob. art. Clementinae), materyału prawnego w poszczególnych 2) Liber Septimus, nazywają też, księgach również została dokonana we-

388). Zdanie swoje opierają na 2 listach: jakkolwiek bezzasadnie, kollekcyę kanoodmówił jej swej aprobaty. Podobnie dla przyczyn, które wyłuszcza Sentis (Clementis Papae VIII Decretales, Friburg. 1870 p. II ss; in Act. Theol. Bonnen. 1870, p. 503 ss) postapil Pawel V, gdy w 1607 i 1608 r. proszono go o to samo. Tak wiec kolekcya Pinellego nigdy nie uzyskała zatwierdzenia papieskiego i nie była uznana za autentyczny zbiór kanonów (Por. Werntz, Introductio in ius Decret. n. 267).

X. J. G.

Liber Sextus, zwany tak dlatego, po-nieważ stanowi niejako ciąg dalszy pięciu ksiąg, z których się składają Dekretaly Grzegorza IX. Został sporządzony na zlecenie Bonifacego VIII (const. "Sa-crosanctae" 3 Mart. 1298) przez Wil-helma de Mandagotto, Berengaryusza. Fredoli i Ryszarda Petrona de Senis. w nim zawarte in parte dispositiva, czyli w ustępie, gdzie mieści się właściwa decyzya, mają moc prawa powszechnego, i — co zatem idzie — znosza wszystkie wcześniejsze prawa powszechne, znajdujące się z nimi w sprzeczności, choćby nawet w kollekcyi Grzegorza IX były umieszczone (cap. 1 I, 2 in 60). Ponadmulgowane pomiędzy latami 1294—1298; a w Liber S. nie włączone, Bonifacy VIII pozostawił w dawnej ich mocy (cap. 39 40 III, 4 in 6°; cap. 8 III, 7 in 6°).
Pod względem zewnętrznego układu

Liber S. trzyma się zupełnie tego samego systemu co i Dekrety Grzegorza IX. Dzieli się zatem na 5 ksiąg, ksiegi na materyału prawnego w poszczególnych

dług metody Św. Rajmunda (Judex, iu- | Eutychianorum (u Migne'a P.P. gr. dicium, clerus, sponsalia, crimen). A więc | LXVIII, str. 969-1052), które obejmuje jeżeli np. w księdze IV Dekretałów zawierają sie prawa, dotyczące małżeństwa, to i w Liber S. szukać ich należy w księdze IV. Ażeby zaś było wiadomo iż znaleziony caput nie z Dekretałów, lecz Liber S. został zaczerpniety, przy cytacie należy po wskazaniu jego porządkowego numeru, księgi i tytulu dodać slowa in Sext. (in 60). Cytata wiec tak będzie wygladać: cap. 1, IV, 3 in Sext. (lub in 6°) co oznacza, że w danym wypadku jest mowa o prawie, wyjętem z Liber S. gdzie znaleźć go można w caput primum libri quarti, tituli tertii.

Wkrótce po opublikowaniu profesorowie tekstu prawa kanonicznego na katedrach uniwertyteckich poczęli komentować Liberus S. W ten sposób powstały Breviaria czyli Summy i inne pomocnicze dziela tego typu, z których najwieksza powagą cieszyła się Glossa ordinaria, ulożona przez!Joannes Andreasa, a pod koniec XIV w. uzupełniona przez Regnera (Casus i Notabilia). Pierwsze wydanie Libri S. wyszło z druku w r. 1465 w Moguncyi, w roku zaś 1582 ukazała się oficyalna Rzymska edycya pod tytulem: Liber Sextus Decretalium D. Bonifacii Papae VIII suae integritati una cum Clementinis et Extravagantibus earumque glossis restitutus. (Por. Schulte, Geschichte d. Quell. t. II, Stuttgart 1875; Laurin, Introductio in corp. iur. can. Friburg 1889).

X. J. G.

Libera ob. Kondukt.

Lberatus 1) św. opat i mecz. 17 sierp. 483 r. w Kartaginie, został za Hunerika wraz z towarzyszami Bonifacym dyakonem, Servusem i Rustikusem subdyak., Rogatusem i Septimusem mnichami oraz z chłopcem Maksymusem zawleczony na okręt, aby tam uledz spaleniu; ostatecznie wszyscy wiosłami byli zabici. Święto 17 sierp. 2) Archidyakon i pisarz teol. VI w.. przybył w r. 535 wraz z poselstwem wysłanem przez zgromadzonych na soborze afrykańskim 217 bpów do Rzymu do pża Jana II w sprawie Akoimetów (ob.) i innych kwestyach na dobie. Był on gorliwym obrońcą Capitula tria (ob.). Napisał ważne lecz nie bezstronne Bre- klnej. L. jest wspólną cechę wszystkich viarium causae Nestorianorum et klno-religijnych błędów, powstalych od

spory weiggu 125 lat (428-553), począwszy od Nestoryusza. Przerobił też Verecundusa, Excerptiones de gestis Chalc. concilii. Spis wymienio-nych przez L-u heretyków podaje Fa-bricius Bibl. graeca, t. XI str. 433 i nast. (Por. Fabricius l. c.; Ceillier. Hist gener. des aut. sac. ed. 2-da XI. 302). 3) L. z Gerony opat z Pampeluny, gdzie † 614. Przyswojono mu sfalszowaną w XVII w. kronikę, która obejmować miała historyę świata od Adama do 610 r. (Por. José Godoy, Hist crit. de los falsos cronicones, Madrid 1868).

Liberalizm jest to doktryna domagająca się dla jednostki bezwzględnej, niczem nie krępowanej swobody myślenia, działania zarowno w prywatnem jak i w publicznem życiu. Obejmuje ona pole religijno-filozoficzne, polityczne i ekonomiczne.

1) L. filozoficzno - religijny domaga się zupełnej swobody myślenia i badania odrzucajac wszelkie co do tego ograniczenia tej swobody. O ile L. broni poszanowania dla osobistych przekonań jednostki i swobody badań naukowych, o tyle ma słuszność po swojej stronie. Niestety, stal sie on sztandarem, pod który garną się wszystkie systemy, które na korzyść osobistych przekonań wykluczają lub niemożliwie ścieśniają wszelką powagę, w pierwszej linii religijnokiną, począwszy od zaprzeczających Bogu wolnomyślicieli, a skończywszy na katolikach zaledwie uznających podstawowe dogmaty Kla, różnorodni wyraziciele myśli ludzk ej przywdziewają liberalną szatę. Jedni wykluczają wszelką poza rozumem własnym stojącą powagę (ateizm, panteizm, materyalizm, monizm), drudzy nie uznaja tylko nadprzyrodzonej, objawionej powagi (racyonalizm, materyalizm), inni wreszcie ograniczają znaczenie nauczycielskiego i pasterskiego posłannictwa Kła (liberalny katolicyzm, amerykanizm i t. p.). Zasadniczym blędem L-u jest przesadne pojęcie o bezwzględnej swobodzie myślenia, jak również zaprzeczenie lub dowolne skrępowanie ustanowionej przez Boga powagi

sów, a błędne systemy, jak galikanizm, panteizm, starokatolicyzm zasługują na miano klnego L-u. Przez klne potępienie rzeczonych systemów wydany został wyrok na sam L. Szczególnie sobór Watykański przez ścisłe określenie granic między rozumem a boskiem Objawieniem i przez definicyą klnej władzy nauczycielskiej zadał L-owi religijnemu cios w samo serce. Poszczególne poglądy liberalne nawet katolickich teologów potepil Sylabus Piusa X, z d. 4 lipca 1907 r. (Ob. Modernizm).

w życiu publicznem występuje L. rozmaicie, stosownie do rożnych odcieni doktrynalnych. W swej najbardziej krańcowej postaci żąda on zupelnej bezwyznaniowości państwa, a więc bezwględ-nej swobody religii i kultu, odłączenia Kła od państwa, usunięcia z życia publicznego wszelkich cech religijnych, uchylenia opłat na rzecz potrzeb wyzna-niowych, laicyzacyi szkół i szpitali, małżeństw cywilnych, odwołania przywilejów kleru i t. p. reform wykluczających religię z życia publicznego. L. umiarkowany uznaje Kł w życiu publicznem, i godzi się na jego współudział w tem życiu, wszakże wrogim jest wszelkiemu ustawodawstwu Kla, jako społeczeństwa autonomicznego i usiłuje go różnymi sposobami ograniczyć go lub uwarunkować. Ponieważ dażenie do odłączenia życia publicznego (polityki) od czynników religijnych jest naturalna konsekwencya L-u, przeto i z rzekomo dobrych nawet intencyj plynace zalecenia niektórych katolickich myślicieli na rzecz odłączenia Kła od państwa (np. Lamennais przed upadkiem) wchodza w zakres L-u klnego).

L. polityczny webec powagi państwa wysuwa prawo wolności jednostki i domaga się dla niej swobodnego udziału w czynnościach tegoż państwa. Hobbes (De cive Amst. (1642); Locke (Two Treatises on Civil Governem., London 1689); Rousseau (Contrat civil, Amst. 1762); Montesquieu (De l'ésprit des lois, 2 t., Genewa 1784), sa ojcami L. pnego. Niezaležność Stanów Zjedn. Ameryki północnej (1762) i ogłoszenie praw człowieka przez rewo-

czasów reformacyi i dla tego słusznie L. taj rozróżnić należy kierunek radykal-zwanym być może herezyą nowych cza- ny i umiarkowany. Pierwszy głosi panowanie ludu (republike) i wszelką wladzę wywodzi z woli ludu, który jest jedynym bezapelacyjnym suwerenem; drugi natomiast godzi się na monarchie z Bożej łaski, lecz przy udziale ludu we wszelkiem prawodawstwie (konstytucyo-nalizm). Ten ostatni chociaż domaga się rozszerzenia praw politycznych, lecz nie obejmuje niemi stanu czwartego, a ogranicza się w stanie trzecim, w burżuazyi. Nietylko wszakże co do praw politycznych, ale i w innych przejawach życia publicznego, jak co do wolności prasy i kolportażu, religii i kultu, wychowania i nauczania, swobody związków i stowarzyszeń wymagania L-u nie były jednakowe. Jako reakcya przeciwko rządom absolutnym XVIII i XIX w. był L. do pewnego stopnia uprawnionym. Jego zasługą jest nadanie szerokim masom praw, w przeciwieństwie do wyłąuprzywil ejowanego pierwszego stanu i kleru, i tym sposobem utorowanie drogi dla demokracyi. Niestety L. nie umiał zatrzymać się na pochyłości, lecz pod hasłem wszechwładzy ludu stał się chorążym wielu rewolucyj i niszczycielem zaślepionym niejednej wiekami uświęconej instytucyi, nie umiejąc na jej miejsce postawić innej, lepszej, lub choćby równie dobrej. W gorączkowej go-nitwie za popularnością mas szafował hojnie frazeologia wolnościowa, a nie dotrzymując danych obietnic, osłabiał powagę władzy państwowej i gotowal jej nieubłaganych wrogów. Deklamując krzykliwie na temat wolności, nie wahal się stosować najwstrętniejszej niewoli tam, gdzie nie obawiał się silnego oporu, lub gdzie w zamian za to zyskiwał sobie poklask tłumów. W tej hypokryzyi wolnościowej szukać należy pobudek walki z Kłem i jego instytucyami, jak zniesienie zakonów, grabienie dóbr kl-nych, kulturkampf i inne potworności, których sprawcą był L. różnych krajów. Pod jego skrzydłami wychodowało się karyerowiczostwo polityczne, urąganie prawu i słuszności, gonitwa za wpływami i znaczeniem, frymarczenie obowiązkami publicznymi-słowem wykluczenie z polityki prawidel etyki chijańskiej. Po tej pochylości staczał się L. nowszych lucyę francuską (1789) były pierwszymi czasów coraz niżej, aż stanął oko w oko praktycznymi etapami L-u pnego. I tu- z nieublaganym wrogiem—z socyalizmem

3) L. ekonomiczny, wychodził z tej zasady optymistycznej, że pomyślność społeczna, podobnie jak szczeście jednostki, najlepiej da się osiągnąć przez swobodne wyładowanie sie naturalnych sił człowieka (klasyczna szkola ekonomii politycznej Adama Smitha). W nastepstwie tej teorvi glosił swobodne ścieranie się sił ekonomicznych, z usunieciem wszelkich państwowych i stanowych ograniczeń, co do produkcyi i wymiany towarów. Niczem nie krepo-wana konkurencya ekonomiczna, miała być najsilniejszą podnietą i regulatorem ekonomicznego organizmu. Zasade wzmocniono jeszcze w duchu ewolucyonistycznym, stając na gruncie naturalnego wyboru. Obok więc wolności osobistej ustanowiono swobodę wyboru rękodzieł (usunięcia cechów, świadectwa uzdolnienia monopolu państwowego), oswobodzenia ziemi (dowolna sprzedażność gruntów, nieograniczona dziedziczność ziemi, obciążenie jej długami), swoboda komunikacyi (zniesienie cel, zakazów wywozu i przywozu), wolność kontraktu pracy i płacy. Państwo ma tylko obowiązek strzeżenia własności obywateli, zreszta nie wolno mu w żadnej formie mieszać się do ruchu ekonomicznego (system laisser faire). Ten system gospodarczy najbardziej odpowiadający interesom kapitalizmu, zapuścił korzenie we Francyi od 1789 r., w w. zaś XIX najsilniej rozwinał się w Anglii, gdzie po zwycięzkiej kampanii Cobbdena w r. 1839 pko cłom od zboża zyskał miano systemu manszesterskiego. Stad przeszedł on do innych państw kulturalnych. Niewatpliwie usunał on niektóre szkodliwe ograniczenia swobody wytwórczości i wpłynał na znaczne wzmożenie się dóbr materyalnych, ponieważ jednak nie liczył się zgoła z etycznymi czynnikami życia ekonomicznego, a także nie baczył socyalną łączność społeczeństwa, optymizm jego doznać musiał srogiego rozczarowania. Gründerstwo i podstępne współzawodnictwo, wyzyskiwanie gospodarcze słabszego, bajeczna przepaść między rosnącem bogactwem przedsiębiorcy, a laknacym i odartym z praw proletaryatem robotniczym, nadmierne obdłużenie własności mniejszej, zanikanie rekodzieł, wszystkie te i inne szkody do-

którego poniekąd sam wychodował na magają się tak głośno o ekonomiczną polu ekonomicznem. magają się tak głośno o ekonomiczną reformę, że obecnie zyskuje sobie coraz większą przewagę system wprost przeciwny, a mianowicie w duchu socyalizmu rozwielmożniające się mieszanie się państwa w prywatne życie ekonomiczne. Teoretycznie więc L. ekonomiczny może być uważany za przesądzony, jak to zresztą uznają dzisiejsi zwolennicy L-u politycznego. Wszakże jego pupil kapitalizm, daleki jest jeszcze od tego, aby się wyrzekł swoich praw i panowania.

Jak już wspomniano L. na żadnym z wymienionych trzech pól nie przedstawia całokształtu tego systemu i dla tego nie wykluczona jest możliwość wyrzeczenia sie go na terenie politycznym i ekomicznym a utrzymania w całej sile na niwie religijno-filozoficznej. Dowodzi tego wymownie dzisiejsza Francya. (Por-Ketteler, Freicheit, Autorität u. Kirche, Mainz 1862; Sarda y Salvani, Liberal. ist Sünde, 1878; Pesch S. J. Liberal. Socialismus u. christ. Geselschaftsordnung, Berlin 1901; Fèvre, Hist. du catholicisme liberal, Paris 1902; E. Barbier, Le liberal. cathol. depuis 30 ans., Paris 1907; tenže, Le progres du liber. catholique en France sous le pape Leon XIII, 2 t., Paris 1907; W. W. t. VII k. 1898 inst.). (Ch.).

Liberatore Mateusz ks. T. J., ur. 4 sierp. 1810 r. w Salermo w Neapolitańskiem. 1826 r. wstąpił do zakonu Jezuitów, w r. 1836 został profesorem filozofii i wykładał na uniwersytecia Gregoryańskim w Rzymie, od 1850 r. zalożył wraz z oo. Taparellim d'Azeglio, Brescianim i Curcim "Civilta Cattolica". Sam L. byl jednym z najdzielniejszych współprcowników czasopisma tego; był także członkiem akademii ś. Tomasza wRzymie, † 18 paździer. 1892 r. Napisal Conoscenza intelletuale, Roma 1858, 2 t. (tlum. na niemiecki przez Franz'a, Mogunc. 1861); Institutiones philosophicae ad triennium accomodatae, Romae, bardzo wiele wydań, najnowsze 1897; Sopra la teoria scolastica della compositone sostanziale dei corpi ib. 1861; Contutazione di Antimo, patriarca di Constantinopoli, ib 1845; Del composto umano, ib. 1862, Comerie filosofiche, ib. 1863; Opusculi vari ib. 1863; Elementa ethicae et juris naturae, ib.

I parte religiosa; v. II parte filosofica) Napoli 1877; Compendium ethicae et juris naturae, ib. 1878 (przekł. na jezyk włoski. Winc. Liberatore p. t. Compendio di filosofia del dritto); Jus publicum Ecclesiae przetł. na język francuski przez Onclair'a, 1886; Principi di economia politica, Romae 1889 1894. (Por. E. Blanc, Histoire de la philosophie, t. 3, p. 562, Paris 1896). X. S. G.

Libercier o. dominikanin współczesny, ogłosił drugiem: Marie, Mére de Jésus, histoire, refléxions et prières. Paris, 16-o; Nouv. Manuel de la I Communion. Tamże 1889, 12-o. L'Education des jeunes filles par les religieuses enseignantes. Tamže 1902, 12-o, i inne.

Libermann Franciszek Marya Jakób ob. Ducha św. zakony i kongregacye.

Libertyni — jest wzmianka o nich w Act. Ap. (VI, 9), że mieli własną synagoge. Libertynem nazywano człowieka, który był niewolnikiem a potem odzyskał wolność. Tem też mianem nazwano tych Żydów, którzy uprowadzeni do niewoli przez Pompejusza podczas wojny, potem wolność otrzymali. Wielu z nich osiadło na stale w Rzymie za Tybrem. (Philo, Legat. ad Cai., 23), inni wrócili do stron rodzinnych i tu jakby oddzielną sektę stanowili. Niektórzy uważali, że przez libertynów należy rozumieć tych wyzwoleńców z niewolników rzymskich, którzy wyznawali zasady religii żydowskiej i mieli w Rzymie specyalną swą synagogę. Tacyt mówi (Annal., II, 85), że cztery tysiące ta-Tacyt mówi kich wyzwoleńców było wysłanych na wyspę Sardynię. Inni sądzili, że Act. Ap. VI, 9 zamiast Libertynów powinno być Libijczyków (od Libii), lub że przez to należy rozumieć tych, którzy pocho dzili z miasta czy prowincyi Libertum w Afryce prokonsularnej. Pomimo to pierwsze zdanie najprawpodobniejsze. (Por. Gerdes, De synagoga libertinorum, Groninga 1736; M. Hagen S. J., Lexicon biblicum, t. II, p. 960). X. R. J.

Libertyni sekta panteistyczno - antynomistyczna powstała w Niderlandach

1864; Spicilegio del M. Liberatore (v. | wśród kalwinistów. Byli oni jakby cieniem dawnej sekty Beghardów. Korzystając z okazyi pseudoreformacyi poczęli głosić naukę o wolności duchowej, a mianowicie że dusza ludzka wolna od wszelkiej odwowiedzialności przed Bogiem, który jest sprawcą wszystkiego w nas; pomiędzy czynnościami zewnętrznemi niema podziału na dobre i złe, człowiek więc grzeszyć nie może i t. d. Przeciwko nim często występował Kalwin. Szukali schronienia pod opieka Małgorzaty, królowej Nawarry we Francyi. Najgłówniejszymi wśród tych Libertynów byli Pockes, Rufin i Quintin, od tego ostatniego często cała sekte nazywano Quintinianami.

Oprocz tych byli jeszcze L-ni Genewscy; tak nazywał Kalwin tych wszystkich, którzy powstawali przeciwko jego despotyczno-policyjnym rzadom w sprawach duchownych. Przeciwko nim wystąpił z całą surowością Kalwin, który się uważał za nieomyślność chodzaca i najmniejszego oporu nie znosił. Wielu z tych L-ów ucierpiało od Kalwina: Sebastyan Castello, kaznodzieja i Hieronim Bolzec skazani na wygnanie, Ameaux-na ciężkie więzienie, Jakób Gruet, Gentilis i Michał Servede - skazani na śmierć i t. d. (Por. Józef Karol Hergenröther, Hist. Powsz. Kla katolic., t. XI, str. 128 - 134).

X. R. 7.

Liberya-prefektura apiska w Afryce. Liberya jest rzeczpospolita murzyńską, położoną w zachodniej Afryce na wybrzeżu Pieprzowem. Obszar jej 95,400 kilom, kwadr. i ok. 2 milionów mieszkańców. Liberyę utworzyło Tow. Kolonizacyjne w Waszyngtonie w 1816 r. z uwolnionych murzynów. W 1848 r. Stany Zjednoczone uznały L-e, jako państwo niezależne. Władzę naczelną dzierży obieralny prezydent - murzyn. Biali nie mogą piastować żadnych urzędów. Główne miasto Monrowia posiada kolegium, w którem ucza murzyni profesorowie, przybyli z Ameryki. Misye katolickie w L-i należały do wikaryatu aplskiego w Siera Leone. W 1903 r. powstala osobna prefektura aplskadla L-yi. Od r. 1906 pracuja tu Misyonarze z Seminaryum Lyońskiego. W 1907 r. liczono tu 3 misyonarzy, 40 katolików; protestantów miało

być od 10 do 20 tys. (Por. Wouvermans, Histoire de la fondation d'un Etat negre libre, Bruxelles 1885; W. E. I., t. 43 - 44, str. 401, Battandier. Annuaire Pontif., Paris 1905, p. 398..; Katholische Missionen, t. XXXI, 1902—1908, p. 279...; t. XXXV, 1906 1907, p. 280...; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München 1910, t. II, k. 648).

X. C. S.

Liberyusz Jacek ks. kan. reg. lat. Ur. się na Kazimierzu przy Krakowie w r. 1599, z ojca rajcy tego miasta, a otrzymawszy staranne w domu wykształcenie oddany został na naukę do Akademii krakow. Nie majac jeszcze lat 20 wstapił do zakonu Kanoników regul. later. przy kle Bożego Ciała w Krakowie i tu niebawem złożył profesyę. W Collegium Maius otrzymał stopień bakałarza, a później magistra filozofii i począł tam publicznie nauczać. Trwało to jednak niedługo, gdyż Marcin Kłoczyński (ob.) wysłał go na naukę do Rzymu, gdzie otrzymał doktorat teologii. Z powrotem do ojczyzny zatrzymał sie w Medvolanie i tu w klasztorze swego zakonu uczył przez trzy lata filozofii. Przybywszy z powrotem do swego rodzinnego miasta Kazimierza został odrazu u Bożego Ciała stałym kaznodzieja, lektorem filozofii i magistrem nowicyuszów. Po jakimś czasie na żądanie królewicza Karola Ferdynanda, wówczas administratora opactwa Kanoników reg. w Czerwińsku, trzy lata w tym klasztorze przepędził, dzieląc swój czas pomiędzy nauczanie filozofii i teologii, oraz prawienie kazań. Z żalem wielkim dowiedział się królewicz i Kanonicy w Czerwińsku o odwołaniu L-a do Bożego Ciała, gdzie go Kłoczyński swoim koadyutorem, z prawem następstwa, mianował. Głównem jego dzielem jako pralata w kle Bożego Ciała jest najpierw wystawienie kaplicy Zwiast. Najśw. Maryi Panny w miejsce starej zburzonej. Kaplica ta w stylu odrodzenia, pokryta kopułą na zewnatrz, przypomina bardzo kaplice Lubomirskich w kle OO. Dominikanów w Krakowie. Piękne odrzwia w stylu późnego odrodzenia wprowadzają nas do niej z kła; wnętrze kopuły ozdobione obrazami olejnymi z życia Matki Bożej. Do dziernika 1673 r. Po pogrzebie na któtej kaplicy wprowadził L-sz bractwo li- ry przybył sufragan Mikołaj Oborski i

terackie Zwiastowania N. M. Panny, dla którego wyjednał odpusty od Innocentego X. Za jego pralatury przybył nowy dom zakonowi w Słonimie na Litwie. Podczas jego rządów, przypadających na epokę dla Polski nader smutna, miało miejsce chwilowe zajecie Kazimierza przez Karola Gustawa szwedzkiego w r. 1655, który z początkiem jesieni obral sobie za kwatere klasztor Bożego Ciała. L-sz nie czekał tutaj najezdcy, ale zabrawszy ze sobą większą część skarbca klnego i przywileje kon-wentu, schronił się do klasztoru Kanoników regularnych we Fulnek na Morawach. Tak opowiada Ronothowicz. współczesny kronikarz klasztoru, wobec czego mylnem jest twierdzenie Łuszczkiewicza (Kościół Bożego Ciała, Kraków 1898), jakoby L-sz przyjmował Karola Gustawa i z nim rozmawiał. Ceniony wielce przez boów krakow. Gebickiego i Trzebickiego, z których pierwszy mianował go wizytatorem klaszto-rów żeńskich, drugi cenzorem ksiąg religijnych, oraz powierzał mu często u-rząd komisarza w różnych sprawach klnych. Sława jego jako kaznodziei, nietylko u Bożego Ciała, ale i po różnych kłach Krakowa i poza jego murami, doszła do nas za pośrednictwem trzech tomów jego Kazań, z których jeden poświecony bpowi Trzebickiemu, zawiera kazania na uroczystość Chrystusa Pana oraz dwa kazania o św. Ignacym i Janie Kantym, drugi tom z dwudziestu kaza-niami o Matce Bożej ma także kazania o Patronach polskich, a trzeci dedykowany Michalowi Korybutowi, tlumaczy w trzydziestu mowach hymn, Ave maris stella" (Witaj Gwiazdo morska). Z kazań tych przebija gorące nabożeństwo, jakie miał do Najśw. Panny L-sz; nazwał się też Jej kapelanem i sługą na tablicy umieszczonej na zewnetrznej stronie kaplicy, wzniesionej przez niego u Bożego Ciała. (Por. Dr. Józef Kru-kowski, Rozbiór krytyczny kazań kazan ks. Jacka Liberyusza. D. S. T. proboszcza kła Bożego Ciała Kanoników regul. na Kazimierzu przy Krakowie, odbitka z "Homiletyki" 1898). Złożony rok przeszło ciężką chorobą zakończył życie świątobliwym zgonem, w gronie swych zakonnych braci, w dniu 23 paź-

następca Wiktoryn Wereszczyński tablicę marmurową z jego portretem w prezbiteryum kła naprzeciw zakrystyi. (Por. W 500-letnia rocznice założenia klasztoru Bożego Ciała w Krakowie, Kraków 1905).

Ks. A. Błachut.

Liberyusz od Jezusa, karmelita, ur. 14 lut. 1646 w r, w Bellinzago w Piemoncie, był w ciągu 36 lat w kolegium zakonu profesorem, † 29 stycz. 1719 r. Za życia wydal 1 t. Controversiae dogm. adv. haereses utriusque orbis occid. et orient., Romae 1710. Po śmierci zaś Jan Franc. od św. Magdaleny wydał całe dzieło w 4 tom. w Medyolanie 1743 — 1754, najobszerniejsze dzielo polemiczne, jakie istnieje. (Por. Cosmas de Villiers, Biblioth. Carmelit., II. Aurel, 1752; Hurter, Nomenc. lit. II, str. 656 i nast.).

Liberyusz Marcelin pż, św. syn Augusta, pochodził ze znakomitej rodziny. Objął rządy Kłem po pżu Juliuszu I w r. 352, w czasie najzażartszych napaści Aryanów na ś. Atanazego. Starali się też ci heretycy wszelkiemi siłami, żeby nowy pż potępił Atanazego; L-sz otrzymał jednocześnie pismo 24 bpów w obronie ś. Atanazego. Aryanie używają podstępu, puszczają w obieg podrobiony list L-sza "Studens paci", który jakoby oskarża Anatazego Podstęp zostaje wykryty. Wówczas Aryanie oskarżają przed pżem Atanazego, że nie słucha rozkazów cesarza Konstancyusza. L-sz żąda od cesarza zwołania synodu, który się odbył w Arles w r. 353. Uczestniczyli przeważnie bpi aryańscy. Orzeczono potępienie na ś. Atanazego, do podpisania tego orzeczenia był przymuszony nawet legat papieski, Wincenty z Kapui. Nie uległ przymusowi tylko ś. Paulin z Trewiru; bronił s. Atanazego; za to został wysłany na wygnanie do Frygii. Taki sam był skutek nowego synodu, który się odbył w Medyolanie na żądanie pża w r. 355 wobec delegatów pskich-Luz Akwilei. Cesarz Konstancyusz pod

Akademia krakowska, wzniósł mu jego zostali wysłani na wygnanie do różnych miejsc. Ten sam los spotkal wielu innych w państwie Konstancyusza, którzy podpisu swego dać nie chcieli. Pża chciał cesarz do tego zjednać darami, poslanymi przez Euzebiusza. L-sz odsyła je cesarzowi, śmiało mówi prawdę w oczy cesarzowi, i za to dostaje się na wygnanie do Berei w Tracyi w 355 r. Ten sam los spotkal ś. Hilarego z Poitiers, Rodana z Tuluzy i Ozyusza z Korduby. Partya aryańska wybiera na pża Feliksa dyakona. Po dwóch latach Konstancyusz pozwolił powrócić z wygnania L-owi na skutek instancyi matron rzymskich. (Por. Theodoretus. Hist. Eccl., II, 15—17; Socrates, Hist. Eccl., II, 37; Sulpitius Sever., Hist. S. II, 39); Konstancyusz z bpami aryańskimi Ursacyuszem, Walensem i innymi odbywa synod w Sirmium w r. 357 -Sirmeński II. W r. 358 Anomejczycy odprawiają synod w Antyochii, a semia-ryanie w Ancyrze. Jedni i drudzy posylaja swe wyznanie wiary do Konstancyusza. Pierwsi przybyli delegaci Anomejczyków, cesarz przyjał ich formule wyznania, lecz delegaci z Ancyry przekonali go na korzyść swej formuły semiaryańskiej, a Anomejczycy skazani zostali na wygnanie. W r. 358 cesarz polecił odbyć trzeci synod sirmeński wo-bec delegatów z Ancyry. Zdaniem So-zomena (Hist. Eccl.. IV, 15) wtedy miał być wezwany z Berei L-usz i zmuszony do podpisania potępienia wyrazu ὁμοούσιος. Inni historycy o tem nie mówią. Wiarogodność słów Sozomena pod tym względem watpliwa. Gdyby nawet L-usz podpisał trzecią formute sirmieńską, to jeszczeby nie było to biędem w rzeczach wiary, gdyż formula ta zawiera potępienie błędów Pawla z Samosaty, Fotyna i Anomejczyków. O wyrazie pomousios" nie ma tam mowy. Zresztą, coby znaczyła protestacya L-sza dołączona, podług Sozomena, do formuły sirmieńskiej? Nadto przeciwko wiarogodności opowiadania Sozomena, świadczy to, że L-sz wrócił do Rzymu cypera, bpa z Cagliari, kaplana Pankra-cego i dyakona Hilarego, a nadto bpa Euzebiusza z Wercelli i Fortunacyana w r. 359 w liscie do cesarza na podpis L-sza wcale się nie powołują; historycy przymusem przynaglał obecnych do pod-pisania potępienia na Atanazego. Dele-gaci pscy mężnie się temu oparli, za co można smiało wnioskować, że opowiada-

nie to Sozomena, jako też wzmianki podobne w dzielach ś. Hilarego, ś. Hieronima sa wtretami przez heretyków wtraconymi. Po śmierci Konstancyusza rozpoczęły się spokojniejsze czasy dla Kla i L-sza, który rządził do 23 wrześ. 566 r. † w opinii świętości. Pod koniec życia zbudował bazylikę "Maria Maggiore". (Por. Liber Pontificalis, I, 27; Jaffe, Regesta pontif. Romanorum, 12, 32; Savio, La quaestione di papa Liberio, Roma 1907; Hefele, Conci-liengeschichte § 81; H. G. Wouters, Historiae Eccles. Comp., Lovanii, 1858, ed. 3, t. I, p. 213 — 229; Rohrbacher Histoire Universelle de l'Egllise Catholique, Paris 1883, t. III, p. 145 -Józef Karol Hergenröther, Historya Powszechna Kościoła Katolickiego, Warszawa, str. 174-189). X. R. J.

Libia—kraj w Afryce. — Nazwa Libia, greck. Λιβόη, łac. Libya w pieśniach Homera oznaczala Afrykę, graniczącą z Egiptem; później nazwę tę stosowano do Afryki. W Biblii nazwę Libij-czyków, hebr. Lubim (2 Paral. XII, 3; XVI, 8; Nah. III, 9; Dan. XI, 43); Lehabim (Sept. — Λαβιείμ, Wulg. Laabim) noszą narody, mieszkające na zachód od Egiptu (po egipsku zw. Lebu v. Rebu). Z czasem nazwę Libijczyków (gr. Λίβυες) zastosowano do różnych plemion Północnej Afryki t. zw. Berberyjskich. W Dziejach Ap. (II, 10) wspo-mniana jest "Libia, która jest podle Cyreny", czyli t. zw. Libya Cyrenaica v. Pentapolitana). (Ob. art. Cyrena. Por. tež W. E. I., t. 43 — 44, str. 406; W. W. t. VII, k. 1962 - 1963; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München 1910, t. II, k. 651).

Liboryusz lub Leporyusz, ś., 4-y z kolei by w Mans we Francyi od 348 -397 r. Bliższe szczegóły o jego życiu napewno nieznane. Podobno miał być serdecznym przyjacielem św. Marcina z Tours i miał dar od Boga czynienia cudów. Św. L. jest specyalnym patronem katedry w Paderborn, dokad jego zwloki były uroczyście przeniesione w r. 836. Tam przy grobie jego dokonało się wię-le cudów. Za szczególniejszego swego orędownika uznają go cierpiący na chorobe kamienia. Według podania przy

przenoszeniu zwłok św. L-sza do Paderbornu przed orszakiem biegł paw i drogę wskazywał. Dla tego św. L-sza na obrazach malują z księgą, pawiem i kamykami. W roku 1622 Chrystyan brunszwicki zabrał te relikwie, ale po pięciu latach zostały zwrócone. W roku 1850 cząstkę tych relikwij przewieziono do Mans. Kł obchodzi jsgo uroczystość 23 lipca. (Por. Bolland., Acta Sanctorum, 13 iulii; Tillemont, Memoires, X, 37; Pertz, Analecta de Germaniae Script., IV, 149; Clementini d' Amelia, Notizie delle vita, morte etc. di s. Liborio, Roma 1702; Michal Strunck, De vita, reliquiis ... s. Liborii, Paderborn 1736; Meinhard, Die Translation des heiligen Liborius nach Paderborn, Trier 1854; Dr. Con-rad Mertens, Der heilige Liborius, sein Leben und seine Reliquien, Paderborn 1862; Herders, Konversationslexikon, Freiburg in Br. 1905, V, 771).

Libri Carolini ob. Karolińskie ksiegi,

Licencyat ob. Stopnie nauko-

Lichaczew Filip włościjanin z Ufimskiej gub., szerzył ok. 1897 r. zasady podobne do wierzeń Skopców. Według niego głównem staraniem człowieka winno być dążenie do bezwzględnej powściągliwości plciowej, a za najradykalniejszy na to środek podawał zabicie cz. samobójstwo; człowiek bowiem przez całe życie grzeszy przez łamanie przy-kazań boskich, winien więc być ukarany odpowiednio zbrodni t. j. karą śmierci. Tak umari za grzechy ludzkie Chrystus, a najpierwszym naśladowcą Jego jest Judasz, który prawdziwie się za grzechy ukarał, bo się powiesił. Wszelka cześć oddawana ludziom jest bałwochwalstwem. Człowiek jest grzeszny i dlatego władzy nad innymi mieć nie może. Świat jest dzielem szatana. Sekta L-a szerzy się w Rosyi Europejskiej i Azyatyckiej. (Por. Debiński Karol, Roskol i sekty Prawosł. Cerkwi rosyjs., Warszawa, wydaw. "Bibl. Dziel Chrześc." 1910, 8-a, str. 164).

Lichetus Franciszek, minister gener. Franciszkanów, ur. w okolicach Brescii, słynny skotysta. L. był upoważniony

przez Juliusza II, Leona X do zbierania relig. en Allemagne, 1872, 3 tomy; ofiar wniektórych prowincyach na budowe kła ś. Piotra w Rzymie. Zostawszy ministrem gener. Franciszkanów miał przeprowadzić z rozporządzenia Leona X w r. 1517 reformę zakonu, polegającą na połączeniu wszystkich galezi Francisz-kanów. W tym czasie odwiedził wiele klasztorów m. i. i w północ. Niemczech. Przebywał też we Wrocławiu, Krakowie, gdzie jakiś czas był spowiednikiem królowej. Wszędzie rozwijał padzwyczajną gorliwość w dokonywaniu powierzonego mu zadania, starając się zarazem zreformować i metodę nauczania w zakonie na zasadzie Duns Scota. Przybywszy do Budapesztu, wyczerpany na siłach † w listop. 1520 r. Jako komentator Duns Scota używał rozległej i zasłużonej sławy, zwłaszcza conione są jego Komentarze do 3 ksiag Sentencyj i Quodlibetów (w Wenecyi 1589 wyd. krdla Sarnanusa). Miał też napisać: Theoremata disputata contra Augustinum Suessarumoraz Instructio et declaratio circa breve Leonis X dat. anno 1518 (pro indulgentiis fabricae basilieae s. Petri). (Por. Annales Waddingi ad an. 1512-1520 passim).

Lichtenberg v. Jan, dziwak z XV w., pseud. niewiadomego nazwiska, żył jako odludek na górze Clairmont w Alzacyi. stad zwano go też Joannes de Claromonte. W r. 1448 ogłosił książkę p. Froqnosticatio Latina a. LXXXVIII ad magnam conjunctionem Saturni et Jovis quae fuit a LXXXIII etc. zawierającą liczne baśnie i przepowiednie oz-dobnie ilustrowaną. Książka ta doczekala sie licznych wydań i tłumaczeń na rôżne języki. Luter nawet napisał do niej przedmowę. Przypadła ona tak do smaku publiczności, że jeszcze w r. 1793 wyszło nowe wydanie. Dopatrywano się w niej przepowiedni bitwy pod Jena. (Por. Ebert, Bibliogr. Lex. I, 987; Biogr. gener. XXX. 141).

Lichtenberger Fryderyk, teolog protestancki, ur. w r. 1832 w Strasburgu, † 1899 r. w Wersalu. W r. 1872 zorganizował w Paryżu fakultet teologiczny protestancki, którego był dziekanem. Był redaktorem głównym zbiorowego dzieła Encyclopedie des sciences religieuses, Paris 1876 — 1882, t. 13 in 8-o.

Méditations, 1881; De l'ideal moral. 1888 i inne. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Pensée., Lyon 1899, 4-o, t. I, str. 793; Tenže, Dict. de la Philos. 1906, 4-o, k. 765).

Lichwa (usura) jest to zysk bezprawny, osiągniety z pożyczki. Zarówno ze Star. Test. (Exod. 22, 25; Lewit. 25, 35; Deut. 23, 19; Ezdr. 5, 7; XIV Ps. 54, 12 i in.) jak ze słów Chrystusa P. (Łuk. 6, 34), jak wreszcie z nauki Kła wypływa, że niegodzi się pobierać procentu. To też pże w postanowieniach swoich niejednokrotnie surowo występowali pko L. (Aleksander III na 3-im soborze Lateran.; Innocenty III na 4-ym soborze Lateran.; Grzegorz X na 2-im sob. Lyońskim) i lichwiarzy surowemi obkładali karami. Z tymi poglądami i postanowieniami zgadzały się prawodawstwa świeckie. Z tych wszakże surowych wystąpień pko L. nie wypływa jeszcze, aby Kł absolutnie potepiał pożyczkę procentowa. Teologowie potepiają ciągnięcie korzyści z kapitału bez żadnego tytułu, który by martwy i nieprodukcyjny pieniądz poniekąd uczynił współdziałaczem wytwórczym. Wprawdzie ś. Tomasz naucza "Accipere mutuum a quocunque homine est simpliciter malum", ale tenże Święty nie waha się twierdzić, że o ile pożyczka dla pożyczającego szkodę jaką pociąga, pobieranie wynagrodzenia w formie procentu staje się godziwem. Na tem teologowie i ekonomiści chjańscy opierają dopuszczalność pewnego procentu od pożyczek. Zapominać też nie należy, że sposoby wytwórczości, a zwłaszcza charakter kapitalu w miare rozwoju rekodziel i przemyslu ulegaly zmianom. To też już Bedykt XIV w encyklice "Vix pervenit" z 26 czerw. 1746 r. jakkolwiek stawia te same, co i ś. Tomasz zasady co do dawnej natury pożyczki, jednakże uwzględnił okoliczności usprawiedliwiajace pobieranie umiarkowanego procentu. Do okoliczności tych cz. tytułów należa: 1) l u c r u m c e ssa n s, stratakorzyści jaką pożyczający adzielając pożyczkę ponosi, 2) damnum emergens szkoda, jaka ztego powodu wypływa, 3) periculum sortis niebezpieczeństwo utraty pożyczonych pieniędzy, wreszcie 4) titulus Oprocz tego napis Histoire des idées legis, prawo cywilne, które uznaje pobieranie procentu za godziwe. Z tych ski, Nowe prawo o lichwie u nas też powodów na liczne zapytania w tym przedmiocie do Stolicy Aplskiej, zarówno świeckich pobierający procent, jak i spowiedników Poenitentiaria w 1830 r. odpiedziała co do pierwszych: "Non esse inquietandos".

Wobec powyższego pojęcia L. obecnie redukuje się do pobierania nadmiernego nieprawnego procentu, jak twierdzi zreszta Perrone: "Ecclesia cath. prohibet quidem foenus immoderatum et injustum, non autem moderatum et justis titulis cohonestatum" (Prael. theol. VI, ed Rom.) Określenie procentu nieumiarkowanego zawisło od ustaw obowiązujących w różnych państwach, które liczne przechodziły koleje. Ustawy te wiążą się z prawami pko L. W niektórych państwach pod wpływem polityki manszesterskiej zniesione wszystkie ograniczenia pko L. Wnet jednak okazaly się opłakane po-dobnej zasady skutki, tak, że powoli zaczęto wracać do ograniczeń. W Stanach Zjedn. ograniczono stopę procentową do 5 pr. We Francyi powrócono do prawa z 1807 r., według którego stopa procentowa nie może przenosić 5 pr., w sto-sunkach handlowych 6 pr. W Austryi obowiązuje prawo z r. 1881, według którego ulega każdy karze do 6 miesięcy więzienia i 1000 guldenów grzywien, kto przy operacyi kredytowej zapewnił sobie nadmierne zyski, korzystając z niedostatecznego rozwoju, niedoświadczenia lub chwilowego podniecenia dłużnika To samo uchwalono dla Wegier w roku 1883. W Niemczech parlament uchwalił 1880 r. prawo naznaczające w podobnych wypadkach karę 6 miesięcy więzienia, tudzież grzywien do 6000 marek; które w pewnych wypadkach mogą być podwyższone. Zawodowi lichwiarze moga być karani do 15,000 m. grzywien. Ustawę tę przyjęło prawodawstwo cywilne z 1899 r. W Rosyi prawo pko L. pochodzi z 1899 r. Każda umowa, w której dłużnik płaci więcej jak 12 pr. jest uważana za lichwiarską. Zawodowe uprawianie L-y ulega pozbawieniu wszystkich praw szczególnych i zesłaniu do oddalonych gubernij. (Por. Funk, Zins u Wucher, Tübing. 1869; Caro (autor polski), D. Wucher e. socialpolitische Studie. 1893; v. Stein, D. Wucher u. s. Rechte 1880; I. Biederlack, D. Dahr-lehenszins, Wien 1898; Fr. Nowodwor-Wawrz. Krzyszkowskiego do Iwia, do

obowiązujące, Warsz. 1895).

(Ch.).

Licinianus, wł. Granius Lic. historyk rzymski z czasów Antoninów. Napisał Zarys dziejów rzymskiej respubliki, od 163—78 r. przed Chrystusem. Reszt-ki tego dzieła odnalazł na pewnym palimpsescie Pertz (młodszy) w British Museum w r. 1858. Bliższe szczególy o nim nieznane.

Licyniusz (Caius Flavius Valerianus Licinius v. Licinianus) rodem z Dacyi około 260 r. Jako żolnierz w wojsku Galeryusza odznaczył się po wielekroć swem męstwem, zjednał sobie względy cesarza i w r. 307 został wyniesiony do godności augusta. Pierwotnie władza jego rozciągała się na Grecyę, Tracyę i prowincye naddunajskie, a po zwycięztwie i śmierci Maksymina Dazy w r. 313 zapa-nował nad całym Wschodem. Względem chijan L. z poczatku nie był wrogo usposobionym, owszem wraz z Konstantynem W. podpi ał edykt nadający zupelną wolność religii chijańskiej. Lecz wkrótce zapatrywania i postepowanie swe zmienił. Po przegranych bitwach w r. 314 z Konstantynem, utracił Illiryk. Przez zemstę zaczął prześladować chijan w rozmaity sposób. Doszło do wojny nowej w r. 323 Konstantyn znów 10 pobil naprzód pod Adryanopolem, a potem pod Chryzopolis. Na razie Konstantyn przebaczył mu przez wzgląd na swą siostrę a żonę L-a. Lecz gdy ten rozpoczął knuć nowe spiski, na śmierć skazany został w Tesalonice w r. 324 pod koniec. W ten sposób odniół słuszną karę za barbarzyństwa, jakich się dopuścił względem rodziny Maksymina, względem Waleryi żony dobroczyńcy swego Galeryusza i względem tylu umęczonych chijan. (Por. H. G. Wouters, Hist. Eccl. Compend., ed 3, Lovanii 1858, t. I, p. 173 -177; Józef Karol Hergenröther, Histora powszechna Kła katolick., Warszawa, t. II, str. 99; Rohrbacher, Hist. Universelle de l'Église catholique, t. III, p. 62, 72).

X. R. J.

Licyniusz Jan (Namysłowski) nauczyciel i minister aryański, ślązak z Namy-

szkoły urządzonej przez Kiszkę, kasztelana wileńskiego. Dla tej szkoły wydał Sententiae ad communem vitae usum omnibus non inutiles praecipue juventuti scholasticae etc. (Łask, 1589, k. 28) 225 sentencyj wierszem w trzech językach, łać. polskim i niemieckim. Zamierzał wydać tłumaczenie autorów łacińskich (Liwiusza, Cezara i innych), ale wykonał tylko opis drogi tureckiej Busbequiusza (Wilno 1597). Pochłonela i jego polemika zborowa. Próbował wezwania do zgody innych ewangelików i wystąpił w tym celu z odezwą łać.pol. w r. 1597 (do Wolana i in.). Przeciw tarczy Zarnowczyka wystąpił z dzielkiem w 1598 r. Polemizował z jezuita Smigleckim: Opisanie dysputacycy nowogrodzkiej z I. Licyniuszem ministrem nowokrzczeńskim o przedwiecznym bóstwie Syna Bożego 24 i 25 Jan. 1594, wydał ks. W. Zajączkowski, Wilno 1594. Pozostawił Postylę kazań polskich. (Por. T. Grabowski, Literatura aryańska w Polsce, Kraków 1908, str. 188-91 i 288-91).

X. S. G.

Liezba pewna w znaczeniu alegorycznem była w użyciu u pierwszych Chijan np. dziesięć, jako liczba kompletna, jest symbolem zbawienia wiecznego u Klemensa, Aleks., Stromata, ks. IV, VI i in.) św. Augustyna (Tract. in Joan. XVII). Stad i w katakumbach X, XX, XXX i t. d. umieszczane na wizerunkach z rybą; oznaczają życzenia i nadzieję zbawienia. Liczba siedem jak u Żydów, tak i u chijan była liczba święta, na pamiątkę dnia siódmego świątecznego (św. Hieronim, In Amos, V). Siódemki w datach zmarłych skwapliwie notowali pierwsi chijanie na epitafiach i t. p. (Por. Boldetti, Osservazioni sopra i cimiteri de'santi martiri ed antichi Christiani di Roma. Roma 1720, p. 561; Cavedoni, Ragguaylio storico archeologico di due antichi cimiteri cristiani di Chiusi, Modena 1853; Martigny, Dictionnaire des antiquités chrétiennes, art. Nombres).

Liczba złota ob. Kalendarz.

Lidwina św. jest w Kle niemal tym samym wzorem cierpliwości i poddania

18 marca 1380 r. w Schiedam w Holandyi, z możnych rodziców, od najmłodszych lat nadzwyczajną odznaczała się uroda, że już w 13 roku życia miała starających się o jej rękę, lecz mając za-miar dochować Najśw. Pannie dziewictwa, przy pomocy bogobojnej matki odmawiała zamążpójścia. Obawiając się jednak gniewu ojca, prosiła Najśw. M. Panny, aby ją dotknela taką na ciele ułomnością iżby odwracały się od niej oczy mężczyzn. Jakoż w 15 r. życia podczas zabawy na lodzie upadła, łamiąc sobie żebro, skutkiem czego wytworzył się wrzód wewnętrzny, przykuwający ją aż do śmierci do łoża boleści. Blizko 19 lat nie przyjmowała pokarmu i sen odbiegał od jej oczu Wkrótce całe cialo pokrylo się wrzodami, które toczyło wstrętne robactwo. Oprócz tego coraz nowa choroba nawiedzała Świętą dzieweczke, którym towarzyszyły nieopisane cierpienia wewnetrzne i zewnetrzne. Nadto ciało wydawało odór tak straszliwy że niemal dostep do niej stał się niemożliwy. Wszystkie te dolegliwości i cierpienia znosiła L. z niesłychana cierpliwością i poddaniem się woli Bożej. Jedynej ulgi doznawała w modlitwie i rozpamiętywaniu męki Pańskiej. Bóg wynagradzając jej cierpliwość, dał jej dar uniesień. Wpadala więc w ekstazę, przenosiła sie do oddalonych miejsc, zwłaszcza świętych, gdzie cielesnemi oczyma oglądała różne święte pamiątki. Często przyjmowała Komunię ś., która jej służyła nietylko jako pokarm duchowy, ale i cielesny, gdyż całemi miesiącami innej strawy nie przyjmowała. Skutkiem choroby L. cała rodzina wpadła w nędzę tak, że ojciec niegdyś zamożny musiał przyjąc obowiązki stróża nocnego. Powoli śmierć zaczęła zabierać najbliższe osoby. Wśród tego wszystkiego L. nie straciła na chwile pogody ducha. Odwiedzających przyjmowała z uśmiechem a zostawiane jej dary i datki rozdzielała między bardziej ubogich. Wreszcie w poniedziałek Wielkanocny 1433 r. odda-ła ducha swego Bogu, po 38 latach niewypowiedzianych cierpień. Przy jej zwłokach wnet zaczely się dziać cuda, a zwłaszcza wielu nieuleczalnych chorych doznalo cudownego uzdrowienia. Lud zaczął ją czcić jako Świętą i dzień jej obchodzi świętem w d. 14 kwietnia. Ciasię woli Bożej, co Job w Star. Test. Ur. lo jej czasowo przewiezione do Brukselli.

spoczywa obecnie znowu w Schiedam. | dogmaticae i wydał je w Moguncyi Żywot L-y odpisał franciszk. Jan Brugman († 1473 r.) przeważnie z ustnego źniła węzły L-a z Niemcami. W r. opowiadania jej spowiednika Jana Walthera z Leyden. Żywot ś. L. opisał też jej bpstwo Metz, lecz on odmówił, natokuzyn Jan Gerlach, który w tłumacze-niu pomiescili Bollandyści. (Apr. II, 260). (Por. Hofdijk, Over St. Lydwina von Schiedam Dietsch Woronde III, 1857; Pösl, D. reine liebende etc... Lidwis Schiedam, Regensb. 1862; Valentin, Univers. cath., Paris 1909, str. 500; Huysman, Życie św. Lidwiny z Sziedam, tlum. z franc. Poznań 1905, 8-a). (Ch.).

## Lieber Tomasz ob. Erastus.

Liebermann Bruno, Franc. Leopold teolog i wik. gener. Strasburga ur. 12 paźdz. 1759 r. w Molsheim w Alzacyi. Wyśw. 1783 r. nie mogąc dla słabości zdrowia pełnić obowiązków prof. seminaryum. otrzymał probostwo Ernolsheim, którem wzorowo zarzadzał jednając sobie cześć i miłość powszechną. Skutkiem odmowy zaprzysiężenia kon-stytucyi cywilnej duchowieństwa, zmuszony był wraz z innymi kapłanami w r. 1792 schronić się za Ren. Krdł bp Rohan posłał go do Allerheiligen w Schwarzwaldzie, aby tam objął obowiązki regensa alumnów, którzy musieli uciekać z Strasburga, Tam napisał: Institutiones juris canonici universalis. W r. 1795 powrócił do Alzacyi, gdzie w przebraniu krążył po wioskach, aby odprawiać mszę św. i udzielać sa-kramenta. W r. 1801 osiadł jawnie w Strasburgu, gdzie został sekretarzem bpim. W r. 1803 powrócił jednak na parafię Ernolsheim, prześladowany przez sprzyjającego rządowi bpa Savrine'a. 12 marca 1804 został nagle aresztowany i przewieziony do Paryża, gdzie trzyma-no go w ścisłem więzieniu, pod zarzutem utrzymywania stosunków z rodzina królewska. Po 8 miesiacach przyjaciel jego Colmar wyniesiony na bpstwo Mogunckie wyjednał u Napoleona uwolnie-nie L-a. Powierzył mu on kierunek miejscowego seminaryum, a w r. 1806 mianował kanonikiem kapituły. Obaj doprowadzili seminaryum do stanu kwitnącego, tak że było ono wzorem dla ła w 1618 i 1623 r. Posiadłości otrzy-innych dyecezyj. Imie L. stało się gło-śnem w całych Niemczech. W tym Karola VI.—Pod względem kościelnym

1819. Smierć bpa Colmara 1818 rozlumiast na nalegania bpa Strasburga Tharina powrócił do rodzinnego miasta i objął obowiązki wikaryusza generalnego, które spełniał też za bpów Tréverna i Räsa. Pod koniec życia osiadł w domu Sióstr Milosierdzia przy kle ś. Barbary oddając się pracy naukowej i modlitwie. Czczony i wielbiony przez wszystkich, † 11 listop. 1844, w 85 r. życia.

L. był na owe czasy mężem opatrz-nościowym. Wszędzie działalność jego była zbawienną. Jego dogmatyka wprowadzona została jako podrecznik do wielu seminaryów we Francyi, Belgii, Niemczech i Ameryce. Założył on w Moguncyi czasopismo katolickie D. Katholik, a gdy zostało w Niemczech zabronione, przeniósł je do Strasburga. (Por. J. Guerber, Br. Fr. L. Liebermann, Freib. in Breis. 1880).

Liebhard Joachim ob. Camerarius Joachim.

Liebrecht Chrystyan T. J., ur. w r. 1703, był profesorem teologii i prawa kanonicznego w Bamberdze. Napisał Diss. theologica in qua Pont. Roma: ni super concilium generale aucto-ritas, potestas et infallibilitas demonstratur. Bambergae 1754, 4-0; Diss. in qua SS. Pontifex Vigilius ab haeresi... vindicatur. Ibd 1753, 4-o; Praedestinatio non volentis, neque currentis hominis, sed miserentis Dei opus. Ibd. 1754, 4-o, i in. (Por. Hurter, Nomenclator literarius. Oeniponte 1895, t. III, k. 31).

Liechtenstein, księstwo niepodległe, pomiędzy Vorarlbergiem a Szwajcaryą (Kant. St. Gallen i Gryzonów) położone. Obszar wynosi 159 kilom. kwadr., mieszkańców 9,650, niemal wszystkich katolików. Stolicą kraju jest V ad u z, liczące ok. 1200 mieszkańców. Rodzina Liechtenstein znana była w XII w. jako hrabiowska; tytuł książęcy otrzymaczasie opracował Institutiones teol. L-n należy do bpstwa Chur (ob- art,

Chur.), posiada własnego wikarywsza Bp Notker (972—1008) utworzył z da-bpiego i liczy 10 parafij, 14 kapłanów rowizny królów Ottona II, Ottona III i świeckich, 1 zakonnego; 3 zgromadzenia zakonne żeńskie. (Por. Falke, Geschichte des fürsterlichen Hauses Liechtenstein, Wien, 1868—1883, 3 t., Umlauft, Das Fürstentum Liechtenstein, Wien, 1891; Jahrbuch des Hist. Vereins, Vaduz, od r. 1901; W. E. I. t. 43-44, str. 437; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 658).

X. C. S.

Liège - miasto bpie w Belgii (dioecesia Leodiensis). - Nazwa Liège, po flam. Luik, niem. Lüttich, łac. Leodium — Miasto Liège, nad Moza polożone, w starożytności było kolonia rzymska; posiada ki katedr. św. Pawla wczesny gotyk, z XIII w., wykończony w r. 1528, dawną katedrę sw. Lamberta zbu-rzyli francuzi w 1794 r. W L-e istnieją: starożytny kł św. Jakóba, budowany od r. 1016 do 1538, odnowiony w 1833; kl św. Bartłomieja w stylu bizantyjskim z w. XI—XII; stary z X w. kł św. Krzyża, kł św. Marcina z XVI w. i in. Oprócz licznych szkól zawodo Brisg., 1890, p. 71-72; A. Cauchic, wych Le posiada Uniwersytet, za- La querelle des investitures dans łożony w 1817 r. przez rząd holenderski, o 4 wydziałach. Uniwersytet łączy Louvain, 1890..., 2 t.; Demarteau, Liesie ze szkolą górniczą, politechniczną, ge et les principautés ecclés. de l'Alinstytutem elektrotechnicznym, założonym w 1885 r. Biblioteka posiada 250 tys. tomów i 1,200 rekopisów. Nadto w L-e slyna muzea i instytuty specyalne.—Bpstwo w Liège początkowo miało rezydencye w m. Tongern i bylo suffragania arcybpa Kolońskiego (dioec. Tungrensis). Bystwo to miał za-łożyć św. Maternus, uczeń św. Piotra, łecz historya wspomina dopiero bpa św. Serwacego z IV w. Wkrótce potem siedziba bpią stało się m. Maastricht, stad bpi nosili nazwe "episcopi Trajectenses" (VI i VII w.). W VIII w. stolica bpia stało się miasto... "villa publica" Liège; tu rezydowali św. Lam-

Henryka II Ksiestwo Liège, które bp Wazo (1042-1048) rozszerzyl. Księstwo to uleglo sekularyzacyi, co Kon-Wiedeński (1815 r.) usankcyonował.

W 1830 r. dyecezya Liège stala się suffragania arcybpa Mechlińskiego. 1908 r. liczono w niej 40 dekanatów i 667 parafii; na 1,140,048 mieszkańców, tylko ok. 10 tys. akatolików, reszta katolicy; dyecezya obejmuje prowincye belgijskie Liège i Limburg; w prow. Limburg; 14 dekanatów, 227 parafij i ok. 262 tys. wiernych; w prowincyi Liège 26 dekanatów, 440 parafij i ok. 878 tys. katolików; nadto 750 kłów i ka-plic, ok. 1400 kaplanów świeckich (w tem 12 kanoników gremialnych, 34 hozało do Francyi; od r. 1830 Liège jest głównem miastem prowincyi belgijskiej Liège; liczy ok. 174 tys. mieszkańców; posiada kł katedr. św. Powie zakonnic z 109 koncressowi w 44. mach i instytucyach. (Por. W. E. J. t. 43-44, str. 438-439; B. Fisen, Hist. eccles. Leod. Leodium, 1696, 2 t.; J. C. Foullon, Hist. Leod., ibid., 3 t., 1735-1737; A. Bittner, Wazo und die Schulen von Lüttich, Breslau, 1879; Dute, Die Schulen des Bist. Lüttich im XI Jahrh., 1882; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi les dioec. de Liège et les Cambrai, lemagne occid., Liège, 1900; G. Kurth, Notger de Liège et la civilisation au X-e siècle, Paris, 1905, 2 t.; J. Görres, Das Lütticher Domkapitel bis zum XIV Jahrh., Berlin, 1907; J. Brassinne, Analecta Leodiensia, Liège, 1907; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 748-749). X. C. S.

Liégeois Juljusz, uczony francuski, ur. w Damvillers (Meuse) w r. 1833, † w 1908 w wieku lat 75. Otrzymawszy doktorat w Strasburgu, w 2 lata potem objął katedrę prawa administracyjnego na fakultecie w Nancy. Następnie odbert, bp i męczennik i św. Hubert (ob. dał się badaniom nad hypnotyzmem i art. Hubert św.). Od niego bpi no- jego wpływem na człowieka. Ogłosił sili tytul "Leodiensis et Tungrensis," wiele dziel z zakresu prawa i ekonomii politycznej. Nadto o hypnotyzmie: De 1771. Wreszcie pozostawił Kazania, la Suggestion hypnotique dans ses panegiryki i mowy pogrzebowe. rapports avec le droit civil et le droit criminel. 1884; De la Suggestion et du Somnambulisme dans leurs rapports avec la jurisprudence et la médecine légale. 1888. L. utrzymywał wraz ze szkołą w Nancy, że hypnoza jest zjawiskiem fizyologicznem, snem a nie newroza histeryczna albo zjawiskiem patologicznem, jak to usiłuje dowieść szkola w Salpêtrière. (Por. Blanc, Dict. de la Philos. 1906, k. 766; Supple. ment do teg62, 1906-08, 4-0, k. 88).

Lieger Pawel, współcz, benedyktyn, prof. gimnazyalny w Wiedniu, ur. w r. 1865 w Grafenbergu; zajmuje się filologia klasyczną. Napisal: De Epistola Sapphus - rozprawa programowa. 1902; Quaestiones Sibyllinae -2 rozp. progr. 1904 - 06; Die jüd. Sibylle - rozp. progr. 1908. (Por. Keiters, Kath. Literat. - Kalender. 1910, 16-0, str.

Lienhardt Jerzy, opat zgromadzenia Premonstratensów w Roggenburgu, ur. 29 stycz. 1717 r. w Uberlinghen, w Szwabii, wstapił do zakonu w Roggenburgu i złożył śluby 1741 r. Ukończywszy studya w Konstancyi i Dyllindze, wykładał filozofię i teologie, i przez lat siedem był przeorem. 17 lipca 1753 jednogłośnie został wybrany opatem. Umari 1783 r. Napisal: Ogdoas ero-thematum ex Ottonis theosophiae scolasticae tractatibus publicae luci et concertationi exposita, Ulm, 1746; Exhortator domestitus religiosam ani nam ad perfectionem excitans, 1 cześć w Linzu wyszła 1754; druga w Augsburgu 1761; Dissertatio theologica sub titulo: B. Mariae Virginis originaria immunitas a senioribus Lamindi Pritanii censuris vindicata, Augsb. 1756; Causa sanguinis et sanctorum seu cultus debitus residuis in terra SS. sanguinis et sanctae Crucia partienlis necnon sanctorum reliquii- di-sertatione assertus, ib. 1758; Ephemerides hagiologicae ordinis premonstratensis etc. 1764 ib.; Auctuorium. 1767; Spiritus lilterarius Norbertinus seu Sylloge viros ex ordine premonstratensi scriptis et dectrina celebres necnon corundem vitas, res gestas, opera et scripta tum edita tum inedita perspicue exhibens, etc. ib. 1893; Parabeln u. Wunder. 1868.

X. S. G.

Lienhardt Teobald, ks. benedyktyn, ur. 1 września 1765 r. w Truchters-heim pod Strasburgiem, kształcił się w kolegium Molsheim w Alzacyi i wstąpił do Benedyktynów. Po odmówieniu przysiegi, wymaganej przez rząd rewolucyjny francuski, skazany na wygnanie udał sie do klasztoru swej reguly w Schutern, w w. księstwie Badeńskiem i tam wykładał teologię. Otrzymawszy doktorat we Fryburgu w Bryzgowii, przeszedł do sławnego klasztoru Kremsmünster pod Wiedniem i tam był profesorem. Po zawarciu konkordatu wrócił do Francyi i tam miał sobie zlecone przez bpa strasburskiego urządzenie seminaryum, którego mianowany został przełożonym. Towarzyszył swemu biskupowi na synod paryski r. 1811 jako teolog. Wywierał on wpływ na członków synodu; rząd cesarski polecił go aresztować, lecz uprzedził on wykonanie tego rozkazu wyjazdem swoim z Paryża. Przez 25 lat był przełożonym seminaryum w Strasburgu. Umari 22 marca 1831, spędziwszy lat 48 życia na ciągłem nauczaniu. Był kanonikiem honorowym katedry strasburskiej i św. Dyonizego w Paryżu. Oddał wielkie usługi Kłowi. Napisał: Theologia dogmatica 3 t. i De antiquis liturguis 1829 r.; dzieła te zjednały mu brevia od pża Piusa VII i Piusa VIII. Wydał nadto Dissertatio critica in librum Judith; Analysis studii biblici: Analysis theologiae dogmaticae; Avertissement aux catholiques sur la lecture de la Bible, traduite par van Ess, i Manua-

X. S. G.

Lierheimer Bernard Marya, benedyktyn, pisarz teologiczny, ur. w r. 1826 w Eichstätt, † w 1900 r. w Sarnen (Szwajcarya), wyśw. na kapł. w 1850, był profe-orem w miejskiem gimnazyum w Monachium, nadwornym kaznodzieją w kle św. Michała w 1861, wstąpił w r. 1872 do Benedyktynów w Muri-Grie-od r. 1891 był profesorem liceum w Sarnen. Napisał pełne treści kazania: Leib u. Seele. 1878; Die Kirche fesu Christi, 1885; Der leidende Jesus:

le clericorum.

1907; Zehn Gebote. 1896, 3 tomy; Jesus in uns. 1907; Jesus mit uns. 1871; 1901; Jesus für uns. 1872; 1907; Busssakrament. 1874; 1904; Die letzten Worte des Welterlösers. 1878, 1900 i w. in. (Por. Buchberger, Kirchl. Handlex. 1908, k. 658).

Liese Wilhelm ks., niemiecki polityk społeczny, ur. w r. 1876 w Würding-hausen (Westf.), w r. 1899 wyśw. na kaplana, w r. 1903 został bibliotekarzem bpiego wikaryatu generalnego w Paderbornie, w 1910 docentem socyologii w filozoficzno-teologicznym fakultecie tamże. Napisał m. i. Handbuch des Mädchenschutzes. 1904; 1908, wyd. 2-ie; Das hauswirtsch. Bildungswesen. 1906; 1910, wyd. 2-ie, i inne. Od r. 1907 jest też współwydawcą "Kirchl. Handbuchs." (Por. Herders, Konwers.-Lexikon. 1910, k. 938).

Liga, nazwa związków książąt duchownych i świeckich w XVI w XVII w. Interesów religijnych dotycza następujące L-i.

- 1) L. w Cambrai 10 grud. 1508 r. między Maksymilianem, Ludwikiem XII franc., Ferdynandem aragońskim i pżem Juliuszem II, celem wypędzenia z kontynentu zaborczych i niespokojnych Wenecyan, Ci widząc się ze wszystkich stron zagrożonymi spełnili żądania pża i króla hiszpańskiego, i natychmiast sprzymierzyli się z nimi w:
- 2) L-dze świętej 5 paźdz. 1510 r., do której przystąpili także Henryk VIII angielski, Maksymilian I i Szwajcarya, celem obrony pko grożącej od strony Francyi schyzmie klnej i wypędzeniu Francuzów z Włoch. L. ta rozwiązała sie ze śmiercia pża 1513 r.
- Sw. L. z Cognac zawiąz. 22 maja 1526 r. między pżem Klemensem VII, Franciszkiem I franc., Wenecya i Medyolanem (Francesco Sforza) celem uwolnienia Włoch z pod panowania cesarskiego. Ligę tę spowodowały powodzenia Karola V w I-szej wojnie z Francya (bitwa pod Pawią 1525 r., układ Madrycki 1596 r.) oraz obawa przed przewagą hiszpańsko-habsburską we Włoszech. Nie osiągnęła ona swego celu, a przeciwnie wywołała tak szkodliwe dla Kła, uchwały sejmu rzeszy względem Hugonotów niejednokrotnie w Spirze 27 sierp. 1526, i bezprzykładny była na porządku dziennym; tak np. w

rabunek Rzymu (Sacco di Roma 26 maja 1527), a zakończyła się pokojem w Cambrai 5 sierp. 1529 r. (Por. Grethen, D polit. Beziehungen Clemens VII zu Karl V. 1887; Hellwig pod tymże

tytulem w Lipsku 1889),

4) Św. L. w Norymberdze. Już w r. 1530 książeta protestanccy postawiwszy swoje żądania, co do powstrzymania akcyi sądowej rzeszy w sprawie wiary i religii, gotowi byli sila zamiary swoje przeprowadzić. jednak grozy tureckiej 1532 zawarto pokój w Norymberdze, który chwilowo wszelką akcyę wstrzymał. Nie mniej książęta ci w dalszym ciągu porozumiewali się, tak że ostatecznie po zjeździe w Szmalkaldzie 1537 sytuacya dla książat katolickich stala się nad wyraz groźna. Wówczas z inicyatywy cesarskiego vice-kanclerza Helda 10 czerwc. 1538 r. zawarta została na lat 11 św. L., do której weszli oprócz cesarza, król Ferdynand, arbpi Moguncki i Salcburski, książęta Wilhelm i Ludwik Bawarscy, Jerzy Saski, Eryk i Henryk Brunsz-szwiccy Zadaniem L. było: obrona wiary katolickiej, dóbr duchownych i instytucyj w granicach książąt sprzymierzonych, wobec coraz groźnejszej natarczywości książąt protestanckich, skojarzonych związkiem szmalkaldzkim. Niebawem jednak, bo już w 1539 r. skutkiem postawy zagrożonego przez Turków króla Ferdynanda, L. poczęla się chwiac i już miało przyjść do wojny, gdy choroba landgrafa Filipa he-skiego, który głównie pchał do starcia, spowodowała zawarcie pokoju w Norym-17 kwiet. 1539 r. L. została jeszcze odnowiona na sejmie rzeszy w 1541 r. i wzmocniona przez przystąpienie do niej 28 lipca pża, ale ważniejszego znaczenia już nie miała, tak dalece, że na sejmie w Spirze 1544 r. nie mogła przeprowadzić źądanej przez ks. Henryka z Braunszweig Wolfbüttel restytucyi. (Por. L. Ranke, Deutsch. Gesch. im Zeitalt: d. Reformation, IV: Janssen, Gesch. d. deutsch. Volkes seit d. Ausgang d. Mittelalt., III).
5) Św. L. katolików we Fran-

cy i. Myśl zwiazku katolików francuskich wobec chwiejnej i lawirującej polityki Karola IX i Katarzyny de Medicis Tuluzie 1563 r., w Angèrs 1565, Dijon gów Paryża zawiązali również L. (ligue 1567, Bourges 1568 i t. d. Ostatecznie des seizes) i na wiosnę 1588 postanowili jednak, gdy pokój w Beaulieu 1576 r. przyznał protestantom znacznie większe prawa, niż dotąd mieli, z inicyatywy ks, de Guize zawiązała się 1576 r. św. L., która miała na celu obronę religii katolickiej i rozszerzyła się wnet po całej Francyi. Król uznał ją, a wskutek wydanej odezwy, 36,000 pieszych i 6,000 jezdnych oddało się do jej rozporządzeń. Chwilowo zebrane stany uchyliły część praw przyznanych Hugonotom w Beau-lieu, wkrótce jednak na mocy pokoju w Bergerac 1577 znowu uczyniono na ich korzyść ustępstwa, a L. została przez króla zabroniona. Z chwila śmierci ks. Alençon-Anjou (10 czerw. 1584 r.) wo-bec bezdzietności króla Henryka III, powstało wszelkie prawdopodobieństwo, że korona Francyi spocznie na głowie hugonockiego Henryka (IV) Navarry. Nadto Anglia, Szkocya, protest. książęta Niemiec i Szwajcarya, na mocy przymierza w Magdeburgu 15 grud. 1584 zobowiązali się ewentualnie pomódz Hugonotom. Wobec tego tenże sam ks. de Guise, przy współudziałe Filipa II hiszpańskiego d. 16 styczn. 1585 r. wznowili sw. Ligę i krdła Karola Bourbon postawili jako pretendenta do tronu franc.

Teraz stosunki przybrały charakter nader groźny. Wojna domowa wisiala na włosku; obie strony stały twardo przy swoich żądaniach, a podjęte przez krola i Katarzynę de Medicis starania nie do-prowadziły do żadnego rezultatu. Król nie znajdując innej drogi wyjścia zgodził się na układ w Nemours 7 lipca 1585 r., moca którego Hugonoci byli zobowiązani w ciągu miesiąca powrócić na łono Kła albo kraj opuścić; natomiast L. miała się rozwiązać a król przyrzekł stanąć na czele zebranych wojsk i Hugonotów zmusić do wypełnienia uchwa-lonych warunków. Wkrótce potem 9 wrześ. t. r. Sykstus V odsądził Henryka Nawarskiego i ks. Kondeusza jako heretyków od tronu franc. Układ w Nemours nie wchodził jednak w wykonanie, gdyż chwiejny król nie miał odwagi zdobyć się na krok stanowczy. Gdy zas L. spostrzegła, że król zaczyna ją sama paraliżować, zwróciła się pko niemu i rozpoczela się wojna t. zw. trzech Henryków. Przedstawiciele 16-stu okrę- ly dolny Palatynat (1622), wyparły z

des seizes) i na wiosnę 1588 postanowili zawładnąć królem. Pko wojskom królewskim wzniesiono w Paryżu pierwsze barykady; król zmuszony był uciec ze stolicy. Wobec tego król pogodził się z ks. Guise, lecz już 23 grud. 1588 kazał go wraz z bratem krdlem Guise skrytobójczo zamordować.

Teraz brat zamordowanego ks. Karol de Mayenne stanal na czele L-i, a gdy 1 sierp. 1589 znienawidzony król został przez Clémenta (ob.) zamordowany, wpro-dzono na tron wspom. krdla Karola Bourbona, jako Karola X, a po jego śmierci 1500 r. młodociannego Guizyusza Karola de Mayenne. Dopiero gdy Henryk Nawarski powrócił na tono Kła (25 lip. 1593 r.) i d. 6 wrześ. 1595 r. został przez pża rozgrzeszony, już w roku następnym L. poddała mu się jako prawowitemu królowi Francyi i została rozwiązana. (Por. artykuły Henryk IV i Hugonoci; H. de l'Epinois Lique et les Papes, Paris 1886; Robiquet, Paris et la Lique, Paris 1886; Chalambert, La Ligue etc. Paris, 1896).

6) L. katolickich książąt Niemiec. została zawiązana 10 lipc. 1609 r. przez ks. Maksymiliana Bawarskiego z wieloma duchownym książętami południowo niemiec. (bpi Augsburga, Passau, Regensburga i Konstancyi, opata z Kempten i proboszcz z Ellwangen) najpierw na 9 lat, celem obrony interesów katolickich, pko zawiązanej w r. 1608 unii ksiażąt protestanckich. Przewodnikiem L-i został sam książe Maksymilian, wodzem naczelnym wojska Tilly (1610). T. zw. "Schirmverein" do którego przylączyli się 30 sierp. 1609 r. wszyscy duchowni kurfirści, a powoli także prawie wszyscy znakomitsi książęta katoliccy rzeszy (wyjąwszy Austryi i Salcburga) a wreszcie od 14 sierp. 1610 r. i Filip III hiszpański, nie mógł wobec zazdrości Austryi i ospałości nie-których książąt rozwinąć należycie swej działalności. Ks. Maksymilian 1614 zawiązał z wieloma duchownymi książętami ściślejsze przymierze, a godność przewodnika L. złożył, przyjął ją zaś po-nownie r. 1619 po wybuchu powstania w Czechach. Wojska L-i brały udział w bitwie pod Białą Góra (1620), zdoby-

W r. 1630 Szwedzi zadali porażkę L-dze, a po śmierci Tillego (30 kwiet. 1632 r.) została ona zupełnie rozwiązana. (Por. A. S. Stumpf, Diplom. Gesch. d. teutschen Liga, Erfurt 1800; M. Ritter, Gesch. d. deuts. Union... bis z... Tode Kaiser Rudolfs II, 2 t. Schaffhaus, 1867 - 72).

(Ch.).

Lightfoot Jan znakomity oryentalista, vice-kanclerz uniwers. w Cambridge ur-29 mar. 1602 r. w Stock w hrab. Staf-Nauki pobierał w Cambridge, gdzie poświęcił się językom wschodnim, a zwłaszcza hebrajskiemu Zostawszy pastorem, a od r. 1644 proboszczem w Graet Mundon i kanonikiem w Elly, oraz vice-kancl. uniwers. w Cambridge nie przestawał pracować nad ulubionym przedmiotem, aż do + 5 grud. 1675 w Ella. Szczególna zasługa L. jest studyum nad Talmudem i pismami rabinicznymi, przez co otworzył bogate źródła dla poznania nietylko dziejów i obyczajów żydowskich, ale i dla egzegezy Pisma św. Pozostawał on w stosunkach ze wszystkimi prawie współczesnymi uczo-nymi biblistami i egzegetami. Daleki od fanatyzmu anglikańskiego, który już począł wdzierać się do Anglii, zajęty był wyłącznie pracą pasterską i nauką. Z pism jego szczególną sławą cieszą się i dotąd nie straciły na wartości *Horae* Hebraicae et Talmudicae, 1658, w których na podstawie Talmudu i pism rabinistycznych oświeca niektóre księgi Now. Test. (Ewangelie, Dzieje aplskie, listy do Rzymian i Koryntyan). Oprócz tego napisał: Harmonio chronica et ordo Vet. Test.; Harmonia Nov. Test.; Harmonia IV Evangelistorum; Descriptio templi Hierosol.; Ministerium templi i in. Calość jego pism wraz z łac. tłum, i biografia (Opera omnia) wyd. J. Leusden w Utrechcie 1699 r. Najnowsze wyd. w 13 t. w Londynie 1822—1825: Horae Hebr. etc., najnowsze wydanie w 4 tom w Oxfordzie 1859 r. Tamże życiorys. Dziela L-a sa na indeksie. (Decr. 28 febr. 1690).

Lightfoot Józef Barber, egzegeta i patrystyk, ur. w r. 1828 w Liwerpoolu, † w 1889 w Bournemouth. Od r. 1861 do 1878 b profesorem w Cambridge,

Niemiec Chrystyana Duńskiego (1626-7), | 1871 został kanonikiem i kaznodzieją przy kle św. Pawła w Londynie, w 1879 bpem w Durham. Znawca historyì, filologii i uczony biblista; czynny działacz społeczny. Napisal Apostolic Fathers. 1869—89 i nast., 4 tomy i dalsze; cenne komentarze na list do Galatów (1865, 1890); Kolossan (1875; 1892, wyd. 10-te); Filipensów (1868; 1888, wyd. 9-te); Bibl. Essays. 1893; Histor. Essays. 1895, i inne. (Por. Buchberger, Kirchl. Handl. 1908, kol. 661).

> Lignac, De ks. filozof francuski, ur. w r. 1710 w Poitiers, † w 1762 w Paryżu. Wstąpił do Oratoryanów i poświęcił się filozofii i naukom naturalnym. Zwalczał opinie Buffona, Needhama 1 Lockego. Napisal: Les Lettres à un Américain sur l'histoire naturelle de M. de Buffon, 1751-1756; Examen sérieux et comique des discours sur l'esprit. 1759; Eléments de métaphysique tirés de l'experience. 1753; Le témoignage du sens intime et de l'experience etc. 1760. (Por Blanc, Dictionnaire de la Philos. Paris 1906, 4-o, k. 767).

z Lignicy Jerzy ob. Liban Jerzy.

Ligoryanie ob. Redemptory-

Liguori Alfons Marya św., założyciel Redemptorystów i biskup świętej Agaty z Goty, urodzony w Marinella pod Neapolem dnia 27-go września 1696-go roku. Pochodził ze znakomitej i starożytnej rodziny, z ojca Józefa, oficera marynarki i matki Anny Katarzyny z domu Cavalieri, obojga bardzo bogoboj-nych rodziców. W ślady ich wstępowal syn. Od najmłodszych dni życia swego był wzorem pobożności i pilności w pracy dla swych rówieśników. 1713 otrzymuje już stopień doktora praw, zostaje adwokatem i wkrótce zjednywa sobie powszechne uznanie. Swietna karyera była przed nim otwarta. Ale Opatrzność Boża przeznaczyła mu pracę na innem polu. Czuł niezłomny pociag do stanu duchownego oddawna i w 26 roku życia, pomimo niechęci zestrony ojca, wstępuje do seminaryum duchownego. Podobno miała się przy czynić do tego pomylka, jaką mu się tratiło popełnie w sądzie w obronie jednej poważniejszej sprawie. W r. 1726, d. 21 grudnia Alfons M. Liguori zostaje kaplanem. Kardynał Pignatelli daje mu zlecenie przewodniczyć na rekolekcyach dla duchowieństwa neapolitańskiego. Od pierwszych chwil kapłańskiej ambona i konfesyonal były umilowanem miejscem gorliwego świętego sługi Bożego. Nie zadawalniał się praca w kościele; przebiegał okoliczne wioski, nauczając prostaczków zasad wiary i moralności. Skutki tej pracy zbawien-nej wnet się okazały w całej pełni. Z tego to powodu św. Alfons opuszcza Neapol w r. 1732 i pod kierunkiem biskupa z Castellamare, Tomasza Falkeja, zakłada w Scala w obwodzie Benewentu z 12 innymi kaplanami kongregacye Redemptorystów (ob.), poświeconą wyłącznie głoszeniu słowa Bożego prostaczkom i nauczaniu dziatek. Regula tego nowego zgromadzenia, zbliżona do reguly misyonarzy św. Wincentego a Paulo, zostaje zatwierdzona 25 lutego 1749 r. przez papieża Benedykta XIV. Już wtedy sw. Alfons miał kilka domów misyjnych. W r. 1750 św. Alfons zostaje obrany na przełożonego generaln go zgromadzenia Redemptorystów, nazywanych także od pierwszego przełożonego Ligoryanami. Oprócz pracy misyjnej oddaje się studyom nad ascetyką i teologią, aby dopomódz kaplanom do wykształcenia się na dobrych kierowników sumienia, a wiernym dać zdrowy zbawienny pokarm. Owocem tej pracy były liczne dzieła ascetyczne i teologiczne, odznaczające się gruntownością i prostota. W r. 1762 papież Klemens XIII mianuje gorliwego redemptorystę bpem dyecezyi św. Agaty Gockiej. Na tem stanowisku pozostaje przez lat dwanaście, spełniając swe obowiązki gorliwie i z zaparciem się apostolskiem. W r. 1774 wyjednał sobie od papieża rezygnacye z biskupstwa i resztki życia spędził w kongregacyi w Nocera dei Pagani. Umarł 1 sierpnia 1787 r. Papież Pius VII zaliczył go 6 września 1816 r. w poczet błogosławionych, Grzegorz XVI-29 maja 1839 r. w poczet Świętych, Pius IX przyznaje mu tytuł Kościół obchodzi je-Doktora Kościola. go uroczystość 1 sierpnia.

Moralis; poprzedził ją przez wydanie Medulla theologiae moralis H. Busenbauma, do której dodał swój komentarz. To dzielo już za życia św. Alfonsa doczekało sie dziewie iu wydań i dotad stanowi podstawe wszelkich prac w zakresie teologii moralnej. W ku 1803, d. 28 maja stolica Apostolska zaaprobowała zasady teologii św. Alfonsa. Praxis confessarii ad bene excipiendas confessiones; Examen ordinandorum; Epitome doctrinae moralis et canonicae Benedicti XIV. Napisał też mnóstwo innych rozpraw teologicznych treści dogmatycznej i moralnej, których tu nie wyliczamy. Z dzieł św. Alfonsa w przekładzie polskim posiadamy: Uwielbienia Maryi: Nawiedzenie Najśw. Sakramentu Niep. Pocz. N. M. P.; O ważności modlitwy; Zegar Męki Pańskiej; Droga uświątobliwienia i w. in. Św. Alfonsa ze wszech miar słusznie nazwać można ojcem i wodzem moralistów. (Por. Gousset, Justification d. l. theol. mor. du b. A, Besançon, 1832; De Caigny, Apologetica de aequiprobabilismo Alphonsi. Tournay, 1894; De genuino morali systemate S. Brugia, 1901; Messert, Der heilige Alphons, 1901; Józ. kard. Hergenröther, Historya Powszechna Kościoła Katolickiego, Warszawa XIV, 24; H. Hurter S. J., Nomenclator Literarius, Oeniponte, 1886 t. III, p. 463-470; Giatini, Vita del B. Alphonsi de Liguori, Roma, 1815; Jeancard, Vie du B. Alphonse de Liguori, Louvain, 1829; Arendt, "Crisis," 1897; Rohrba-cher, Histoire Universelle de l'Eglise catholique, Paris, 1883, t. XI, p. 124-128; 360-372; 514-616).

X. R. J.

Likowski Edward. Ur. 26 września 1836 r. we Wrześni; nauki odbywał w miescie rodzinnem, następnie w Ostrowie i w gimnazyum św. Maryi Magdaleny w Poznaniu. Arb, Przyłuski dowiedziawszy się o celującym uczniu pozwolił mu wprost z gimnazyum udać się do Monasteru, gdzie słuchał teologii i nauk filozoficznych. Po 4-letnich studyach i napisaniu rozprawy Quid Origenes de S. S. Trinitate docuerit, otrzymał stopień licencyata teologii Dzieła jego najważniejsze: Theologia i wróciwszy do ojczyzny, był alumnem

1861 otrzymal święcenie kapłańskie z rak sufragana Brodziszewskiego. Następnie przez 10 miesięcy był wikaryuszem w Kcyni, poczem powołano go na kate-chetę i nauczyciela języka hebrajskiego do gimnazyum św. Maryi Magdaleny w Poznaniu, oraz mianowano subregensem alumnatu kandydatów do stanu duchownego przy tem gimnazyum. Ofia-rowanej sobie przez arbpa Przyluskiego w 2 lata później katedry filozofii w seminaryum poznańskiem nie przyjął, mając zamiar poświęcić się historyi Kła. Gdy wiec w r. 1866 zawakowała katedra tego przedmiotu, powierzył mu ją prymas Przyłuski a zarazem i wykład prawa kanonicznego. Obu tych przedmiotów uczył L. aż do znmkniecia seminaryum r. 1875, bedae nadto od r. 1867 jego regensem. Podczas soboru watykańskiego towarzyszył L. prymasowi Ledóchowskiemu, jako jego teolog; wówczas też mianował go Pius IX swym pralatem dom. Podczas prześladowania przez rząd pruski Kła, L. oddał się pieczy dusz w farze poznańskiej i był kanonikiem kolegiaty św. Maryi Magdaleny w Poznaniu. Prace jego naukowe wprowadziły go do krak. Akademii Umiejetności, której jest członkiem zwyczajnym, prócz tego jest prezesem poznańskiego Tow. Przyjaciół nauk od 1894, a w r. 1886 otrzymał od Akademii monastyrskiej doktorat teologii. D. marca 1887 prekonizowany bpem tyt. aureliopol-kim, wyświęcony 1 maja t. r. w Poznaniu, jest sufraganem poznańskim; był wikaryuszem gen. i officyalem; po zgonie arpba Dindera zarządzał dyec. poznańską przez 7 kwartałów, jako wikaryusz kapitulny, i jest znów nim obecnie po zgonie arbpa Stablewskiego. Do kapituly katedralnej poznańskiej należy od 1886, a w r. 1893 został jej dziekanem. W r. 1904 został asystentem Tronu papieskiego. Za rządów kardynała Ledőchowskiego, nie chcąc wydać nazwiska tajnego jego delegata, odcierpial, trzymiesięczne wiezienie. Głównym przedmiotem jego studyów h.storycznych sa dzieje unii Kla ruskiego z Rzymskim. Jakoż napisał: Historya unii Kła rzymskiego z Kłem ruskim, Poznań 1875; Dzieje Kła unickiego na Litwie i Rusi w XVIII i XIX w. uważane głównie ze względu na przyczyny

seminaryum w Gnieźnie, gdzie w grudniu | jego upadku, wyd. 2, Bibl. dz. chrześc. Warszawa 1906, w 2 t. (tłumaczone na niem. przez ks. Apolinarego Tłoczyńskiego); Rokowania poprzedza-jące unię brzeską, Kraków 1896; Unia brzeska z 1596, wyd. 2, Warszawa 1907; Stanowisko ks. Ostrogskiego wobec Unii brzeskiej (w Przeglądzie polsk z r. 1896); Synodg dyec. Chelmskiej ob. wschod., Poznań 1905.; Długosza katalog bpów poznańskich krytycznie objaśniony Poznań 1880; Szkic historyi t. zw. rejormacyi w Polsce od pierwszego jej wystąpienia aż do colloquium charitativum w Toruniu, Poznań 1867; Studyum o katakumbach rzymskich (w Przeglądzie klnym poznańs. z r. 1880); Katechizm rz.-kat. według x. Deharbe'a, ost. wyd. Warszawa 1906; Krótki katechizm rz.kat. wyd. 5, Poznań 1893; Nauki do Dzieci Maryi wygłoszone w ciągu 25 lat kierownictwa Kongregacyą, Poznań 1903; Mowy żałobne ku czci Franciszki z Lubowieckich Potwo-rowskiej, Poznań 1882; Augusta Cieszkowskiego, Poznań 1894, Jana Koźmiana, Poznań 1877. (Por. Kłosy

M. B.

Likworystowski spór – powstał po odłączeniu się Szwecyi od Kościoła katol. w r. 1560. Powodem do niego był brak wina w krajach północnych. Jedni utrzymywali, że wieczerzę Pańska można obchodzić nie koniecznie na winie, ale także na innych płynach (likworach, stąd nazwa)-na ich czele stali Dyonizy Beur usz i Jan Mikolaj Ofreg, luterscy teologowie;—wręcz przeciwnego zdania byli biskupi z Upsali i Stregnäs Wawrzyniec Petri i Helsing. Rozstrzygnał tę sprawe synod szwedzki z r. 1563, potępiając likworystów. Specyalna została wydana w tym celu książka: De fundamentis fidei de sanguinis Dominici participatione in vino et non in alio potu. (Por. Schinmeyer, Lebensbeschreibung der drei schwedischen Retormatoren).

Lilia Piotr ks. ur. 1546 r. w Poznaniu, kształcił się w kolegium Lubrańskiego, potem w Krakowie i w Rzymie, gdzie został doktorem teologii. Po powrocie do kraju pełnił przy Stefanie Batorym obowiązki kapelana i kaznodzie i

następnie był profesorem akademii kra- swego rozporządzenia 480 demonów. Ma kowskiej, która go około 1582 r. wysłała do Poznania na rektora kolegium Lubrańskiego; r. 1588 został kanonikiem poznańskim i proboszczem w Środzie. Umarl w Poznaniu 1606 r. Uczony teolog, zostawił wiele pism: De Deo trino et uno oratio. Cracoviae 1582; Responsio ad cujusdam Nicolai Regii epistolam qua Christ. Varsevicii orationes reprehendit, Vilnae 1584; Salo. mon sive pro religione catholica et dignitate sacerdotali oratio, Cracoviae 1588; Actio pro domo ad praelatos et eanonico: Eccl. Cath Posnaniensis. Posnaniae 1596: Commentarius super sententias Gregorii Nazianzeni e graeco in latinum versus bez daty druku. X. S. G.

Lilienthal Teodor Krzysztof, protestant, profesor teologii w Królewcu, ur. 1717 r. Gdy deizm i naturalizm wystąpił zaciekle przeciwko Biblii, L. napisał w obronie Objawienia dzielo p. t. Die gute Sache der göttlichen Offenbarung gegen die Feinde derselben 1750-1782. Wchodzi on we wszystkie szczegóły zar utów przez deistów angielskich stawianych Biblii i zbija je z wielką znajomością rzeczy i niepospolitą erudycyą. L. napisał prócz tego wiele dysertacyj i artykulów, pomieszczonych w pismach peryodycznych. (Por. Schröckh, Kirchengesch. 6 cz., 291; Tholuck, Vermischte Schriften, I cz. 363).

Lilith-wyraz wspomniany w P. S. tylko raz jeden w tekście hebrajskim u Izajasza (XXXIV, 14). Św. Hieronim przetłumaczył ten wyraz na "lamia", co oznacza jędzę lub widmo nocne. lith pochodzi prawdopodobnie od "lail"= noc, i oznacza ptaka nocnego np. sowe lub puszczyka, a przenosnie oznacza straszydło. Niektórzy uczeni, jak Sayce, Tossey, wyprowadzają Lilith od assyryjskiego "Lilitu" i sumeryjskiego "lil" — wicher. Lilith zdaniem ich pierwotnie byla boginia wichru, a później dopiero pod wpływem wyrazu "lail" otrzymała znaczenie upiora nocnego. Według tłumaczenia talmudycznego Lilith ma być pierwsza małżonka Adama przed Ewą, ale nie chciała się poddać prawu Bożemu; przez kunszt czarnoksięski uniosła sie w powietrze i została jedną z czterech nalożnic Samaela-dyabla; ma do archidyecezyi Cambrai. Oprócz licznych

ona zachowywać postać niewieścia, dość piekna, nocami kusi meżczyzn: ma być niebezpieczną dl.; nowonarodzonych dzieci; jest jednak na to sposób, trzeba w pokoju dziecka położyć kartke z napisem: "Adamie z Ewą przybądź, a Lilith niech ustąpi" lub imiona trzech aniołów— "Ennoi, Sansennoi, Samaugeloph"-skoro Lilith je przeczyta, szkodzić nie może. (Por. Bensira, p. 23, Elias in Thisbi etc.). Rzeczywiście w wielu miejscach lud żydowski wierzy w to i zabezpiecza się przez różne zabobonne amulety. (Por. M. Hagen S. J., Lexicon biblicum t. II, p. 913; Aug. Calmet, Dictionnarium historico-criticum, Venetiis, 1766, t. I. p. 598).

X. R. J.

Liliusz (Giglio)-1) Franciszek. płodny kompozytor muzyczny z XVIII w. Msze jego przechowują się w archiwum wawelskiem. -2) Wincenty, kompozytor i śpiewak nadworny Zygmunta III, pochodził z Rzymu. Bliższych szczegó. łów o jego życiu niema. Wydał zbiorowe dzieło muzyczne, zawierające wyborowe utwory kine kompozytorów polskich i włoskich na dworze Zygmunta III p. t. Melodiae Sacrae. Cracoviae 1604. (Por. Surzyński ks., Muzyka figuralna w kościołach polskich od XV do XVIII w., 8 o, str. 40).

Lille miasto we Francyi ze słynnym "Instytutem katolickim". Miasto Lille, nad rz. Deûle położone, miało powstać za czasów Cezara, który na wyspie rz. Deûle zbudował zamek, zwany Insula stad l'Ile, Lille. W X w. miasto zbudowali hrabiowie Flandryi. W 1305 r. Lille zajęła Francya, W 1365 r. przeszło ono do Burgundyi. W XV w. zajęli je Habsburgowie. W 1667 r. zdobył Lille i zatrzymał Ludwik XIV, a chociaż w latach 1708-1713 było Lille w posiadaniu Austryaków, to jednak (sta-tecznie przeszło do Francyi. Obecnie Lille, po flam. Ryssel, jest stolicą departamentu Nord, liczy ok. 211 tys. mieszkańców, jest bardzo ruchliwem i przemysłowem miastem. Posiada stare kly St. Maurice, St. Etienne, St. André, Madeleine, nowy kl N. Dame de la Treille z obrazem cudownym M. Boskiej, czczonym od r. 1066. Lille należy do

szkół i uniwersytetu państwowego o 4 wydziałach, erygowanego w 1808 r., Lille posiada slynny uniwersytet katolicki, erygowany w 1875 r., t. zw. l'Institut catholique v. Facultés libres catholiques. Oprócz wydzialów teol.; prawnego, filoz. i medycyny, uczelnia ta posiada wyższe kursy nauk handl., socyalnych, politycznych i ekonomicznych. W 1905/6 r. szk, uniwersytet posiadał 600 słuchaczów. Uczelnia prowadzi czasopismo Les Facultés catholiques de Lille od r. 1905 i in. — Pod koniec r. 1384 miały się w Lille odbyć synody w sprawie schyzmy Zachodniej. Pisal o tem Salembier, Deux conciles inconnus, Lille, 1901 i w czasopiśmie: Revue des Sciences ecclésiastiques, t. 81. (Por. Hende, Histoire de Lille 620-1804, Lille, 1889; W. E. I. t. 43-44, str. 469-470; Annuaire des Facultés catholiques de Lille 1906/7, Lille, 1906 i in.; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 100, 662).

X. C. S.

Lima—arcybpstwo w Peru (archidioec Limana). Miasto Lima, Ciudad de los Reyes, w pobliżu brzegu Oceanu Spokojnego położone, założył Franciszek Pizzaro w 1535 r. L-a była siedzibą wicekrólów hiszpańskich, w latach 1881-1883 miasto zajmowali Chilijczycy. Obecnie L-a jest stolica rzeczpospolitej Peru i departamentu Lima, liczy ok. 114 tys. mieszkańcow; posiada 67 kłów i kaplic, w tem katedrę olbrzymią w stylu Odrodzenia, zbudowana w latach 1541-1543 i odbudowana po trzesieniu ziemi w 1746 r., kł Dominikanów posiada najwyższą wieżę w mieście. Z klasztoru 3 zakonu św. Dominika wyszła słynna św. Róża Limańska. Uniwersytet w L-eerygował w 1557 r. arcybp Geronimo de Loaysa († 1575 r.), on też założył s z p ital św. Andrzeja w 1557 r. i in. instytucye. Oprócz szkół L-a posiada muzeum i biblioteke narodowa o 50 tys. tomów i t. p.—Bpstwo w L-a powstało w 1539 r-, już w 1546 r. podniesione do godności arcybpstwa. Na misyach nie przestali pracować hiszpańscy Dominikanie, Franciszkanie, zakonnicy de Mercede, Augustyanie i Jezuici. Do metropolilii Lima należą obecnie dyece-

Huanuco, Huaraz, Puno i Trujilo. Archidyecezya J.-a liczy ok. 607 tys. katolików, 111 parafij, 500 kłów i kaplic, 310 kaplanów świeckich, domy i klasztory Dominikanów, Franciszkanów i Lazarystów prowadzących arcybpie seminaryum; Jezuitów i in.; liczne też zgromadzenia zakonne żeńskie.—S y n o d y w L-a 1-y w 1552 r., 2gi 1567 r. prowincyonalne pod arcybpem G. de Laaysa; trzy następne w latach 1582, 1591 i 1601 prowadził arcybp św. Turibius († 1606), patron Peru. 6-ty synod odbyl się pod arcybpem Diego Antonio de Parada w latach 1772-1773. (Por. M. Chmyzowski, W stolicy Peruwii w Tygodniku Illustr., Warszawa, 1909 n. 29 i nast., W. E. I. t. 43-44, str. 471; Mercurio Peruano, Lima, 1791-1795, t. II p. 160 204; Gams, Series episc. p. 154...; Wern r, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 215; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 662).

X. C. S.

Limborch Filip van, ur. w Amsterdamie 19 Czerwca 1633 r. W 1688 był pastorem Remonstrantów, a 1689 profesorem w ich seminaryum. Umarl 30 kwietnia 1712 r. Napisal: Praest. ac erudit. virorum epistolae eccles. et theologicae, Amstel. 1660; Theologia christiana ad praxim pietatis ac promotionem pacis christianae unice directa, ib. 1688, 5 wyd. 1730 in f.; De veritate religionis christianae amica collatio cum erudito Judaeo, Gouda 1687; Historia inquisitionis, Amstel. 1692; Komentarz do "Dzie ów Apostolskich" i "Listów do Rzymian i Zydów", 1711. Nadto jest znany L. jako wydawca dzieł Episcopiusza (Por. Niceron, Hist. des hommes illustres, t. XI; Abraham van der Hoeven, De Joh. Clerico et Philippo a Limborch, Amstel. 1845).

Limbourg Maksymilian ks. T. J. dr. teologii, profesor w uniw. wiedeńskim, ur. w r. 1841 w Helenenbergu pod Trewirem, napisal: De distinctone essentiae ab existentia. 1883; Quaestiones metaphysicae, 1884, 1886, 1893; Quaest. dialect. 1886; Begriff und Einteilg. der Philos. 1893, wydanie 2 ie; zye Ayacucho, Chachapoyas, Cuzeo, Der Kategorische Imperativ Kants.

1894, i inne.: (Por. Keiters, Kath. Lit. | c 6 w nosi nazwe "patrum"; zwyczajem Kal. 1910 str. 259).

Limburg—bpstwo w Prusach (dioec. Limburgensis). Miasto Limburg, nad rz. Lahn polozone, powstało prawdopodobnie w czasach Rzymskich. Obecnie L-g jest miastem w pruskiej regencyi Wiesbaden, liczy ok. 7 tys. mieszkań-ców, posiada dawny kł z IX w., kate-drę z XIII w. ad S. Georgium, kł pa-rafialny z XIII w. ad S. Nicolaum i in. Biskupstwo w L-u powstało w 1821 i 1827 r.; dotad stanowiło ono cześć, nawet osobny wikaryat jeneralny arcybpstwa Trewirskiego. Dyecezya Limburska, sufragania arcybpa Fryburskiego (Baden), w 1907 r. liczyła około 413 tys. wiernych, 207 parafij, 18 beneficyów, 14 kapelanii, 432 kaplanów, w tem 62 zakonników; 2 bpie konwikty dla chłopców; seminaryum i muzeum dyecezylne; liczne zgromadzenia zakonne meskie i żeńskie. (Por. Bahl, Beiträge zur Geschichte Limburgs, Limburger Programm, 1889, 1890; Brück, Geschichte der Kath. Kirche im XIX Iahrh., Mainz, 1887—1889; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 78; W. W. t. VII, k. 2052— 2059; Höhler, Geschichte des Bist. Limburg, 1908; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 662-663).

X. C. S.

Limbus-otchłań t. j. miejsce pozaświatowe, w którem przebywaja dusze, bez własnej winy pozostawione po za obrębem zbawienia. Nazwa lac. limbus znaczy brzeg, kraj szaty, obwód. okrąg jakiejś rzeczy; tak używają tej nazwy Owidyusz, Wirgiliusz i in. Scholastycy używali tej nazwy na cznaczenie brzegu piekła, jako miejsca pobytu pewnych dusz. (S. Thomas in 4 dist. 45, 2. 1. a. 2). Polskie miano otchłań etymologicznie ozn. przepaść glęboką, która jakoby chłonela to, co w nią wpa-Utarte znaczenie piekło, a nawet przypiekle, przedpiekle, przedniebie. (Por. Karlowicz, Kryński Słownik języka polskiego Warszawa, 1904, t. III, str. 901). Teologowie rozróżniają 1-o 1 i mbus purgatorii-otchłań czyścowa ob. art. Czyściec; 2-o limbus pa-

żydowskim oznaczającą przodków spra-wiedliwych t. j. żydów i pogan, ktorzy pomarli przed przyjściem Zbawiciela w stanie łaski poświęcającej. Dusze te były w tem miejscu "przed przyjściem Chrystusa Pana zachowane... i tam bez wszelkiego uczucia boleści wspierając się się nadzieją odkupienia, spokojnego mieszkania zażywały. Tych tedy ludzi po-bożnych dusze, którzy na łonie Abra-hama Zbawiciela czekali, Chrystus Pan, do piekła zstąpiwszy, wybawił", (Kate-chizm Rzymski cz. I, r. VI, n. 3., tł. ks. W. Kuczborskiego, wydał ks. J. Krukowski, Kraków, 1880, str. 66). Do tego miejsca aluzyę czynił św. Paweł (Hebr. IX, 9; Xl, 39;) i św. Piotr pisał wyraźnie (I ep. 1II, 19), że (Chr) "tym, którzy w ciemnicy byli, duchom przyszedlszy przepowiadal". Ze śmiercią Zbawiciela miejsce to przestało istnieć. O t-chłań dzieci jest to miejsce, w którem przebywają dzieci, zmarłe w grzechu pierworodnym, czyli bez Chrztu św. (ob. art. Grzech). Dogmatem wiary jest ta prawda, że osoby zmarle w grzechu pierworodnym, nie posiadają widze-nia błogoslawionych. Określenie dał Sobór Florencki: Decretum pro Graecis (Por. Denzinger-Bannwart, Enchiridion Symbolorum..., Friburgi Brisg., 1608, ed. X, n. 693). Opiera sie ono na slowach P. Jezusa (Joan. III, 5). Sw. To-masz słusznie wnioskuje, że bez łaski Bożej nikt nie posiądzie widzenia nie-bieskiego. (*De Malo*, q. V, a. 1). Podług nauki Kła w otchłani dusze te poniosą karę potępienia (poena damni), lecz wolne będą od kary ognia (poena ignis). Wynika to z potepienia przeciwnej opinii Synodu, w Pistoi przez Piusa VI Const. Auctorum fidei d. 28 aug. 1794 prop. 26 (Por. Denzinger-Bannwart, op. c., n. 1526). Jednozgodnie nauczają Oo. Kła i teologowie, że dzieci takie w otchłani nie poniosą mąk żadnych, aczkolwiek Bellarmin (De gratia primi hominis, l. VI, c. 6-7) mniemal, że smucić się będą dusze dzieci z utraconego widzenia błogosławionych. Św. Tomasz (In II dist. 33 q. 2. a. 2, ad. 5) zdaje się nawet sklaniać do tego zdania, że dusze dzieci zmarłych bez Chrztu św., posiądą pewną szczęśliwość trum—otchiań ojców i 3-o limbus naturalną, czyli przyrodzonemi władzami puerorum—dzieci. Otchłań oj-duszy połączą się z Bogiem. Zdanie to

niemal ogólnie przyjmują teologowie katoliccy: Suarez: De Vitiis et peccatis, disp. IX, s. 2, n. 18; Lesius, De div. perfect., XIII, 22..., Mazzella, De Deo Creante, n. 1050... i in. b. liczni. (Por. Mamachi, De animabus justorum in sinu Abrahae ante Christi mortem expertibus beatae visionis Dei L. II, Romae, 1766; Bolgeni, Stato dei Bambini morti senza Battesimo, Roma 1787; Dr. J. Katschthaler, Theologia Dogm. Specialis. Ratisbonae, 1888, p. 51..., 63...; W. W t. VII, k. 2059—2062 J. Didiot, Ungetauft verstorbene Kinder, the niem. Wempachar, 1898; Tanquerey, Synopsis theol. dogm. specialis, Tornaci..., 1805, t. I, p. 395—399; Buchberger, Kirchliches Handlexikon; München, 1910, t. II, k. 663-664; X. J. Tylka, Dogmatyka katolicka, Tarnów, 1900; cz. szczególowa, str. 558-560).

X. C. S.

Limina Apostolorm. Określenie. Wyrażenie "Limina Apostolorum" cz. inaczej "Progi aplskie" oznacza sam Kl, według figury retorycznej, biorącej częśc za calość. Brama jest cześcią główną budowli, to też Żydzi i poganie mieli zwyczaj ozdabiania w dni świąteczne bram liśćmi laurowymi. Chijanie przyjeli ten zwyczaj tem chetniej, że dla nich brama ma znaczenie symboliczne — oznacza Chrystusa (Joan X, 9; Pitra, Spicil. Solesm. III, p. 197). Wreszcie "limen" jest synonimem Kla. Znaczenie więc tych dwóch wyrazów jest dostatecznie wyjaśnione: nawiedzać "limina a-postolorum", znaczy nawiedzać bazylikę św. Piotra i św. Pawła na drodze Ostyeńskiej.

O b o w i a z e k. Pontificale romanum przepisuje, aby wybrany na bpa kandydat, zanim przyjmie konsekracye, złożył dosyć długą przysięgę, zawierającą między innemi obietnicę, że co trzy lata odwiedzi osobiście "limina apostolorum". Przysięga powyższa wskazuje też cel tej wizyty, a jest nim: sprawo-zdanie z zarządu dyecezyą powierzoną; jest tam również przewidziane, że bp może być przeszkodzonym w dopełnieniu tego obowiązku, i wtedy przepisane jest, by bp w takim wypadku posłał delegata, który by w jego imieniu spelnił to,

cyduje, o ile słuszna jest przeszkoda osobistego udania się do Rzymu. Obowiązek wizyty ad limina" datuje się od chwili, gdy Kl, wyszedłszy z katakumb, począł się organizować. Grzegorz VII na VI Konc, rzymskiem w r. 1076 obowiązkowi temu dał formę konkretną dla bpów prowincyi rzymskiej, którzy byli obowiązani corocznie przedstawiać się Stolicy Św. W następstwie obowiązek ten został rozciagnięty do wszystkich bpów Kla Katolickiego, z uwzględnieniem potrzeb różnych krajów, trudności komunikacyi, i t. d. W Pontyfikale rzymskim Klemensa VIII (bulla "Ex quo in Ecclesia Dei", 10 lut. 1596) "znajdujemy ten obowiazek odpowiednio ujety w reguły. Po określeniu obowiązku wizytacyi "ad limina" Pont. rzym. w § 10 oznacza czas, jaki powinien upłynąć między każdą wizytą. Bpi więc obowiązani przybyć do Rzymu: Co 3 lata bpi włoscy, wysp włoskich, prowincyj przyległych Włochom, Dalmacyi i Grecyi. Co 4 lata bpi niemieccy, francuscy, hiszpańscy, belgijscy, czescy, polscy, angielscy, szkoccy, irlandzcy i z wysp Morza Sródziemnego. Co 5 lat bpi krajów wiecej oddalonych od Europy, mieszkający na wybrzeżach m. Sródziemnego Afryki, oraz na wyspach Oceanu Północnego i Zachodniego Europy, zarówno jak i Afryki. Co 10 lat bpi Azyi i wszystkich innych części świata.

gregacya Koncylium w takich razach de-

Obecnie obowiązujące przepisy. Pius X pż dekretem Konsyst, z dn. 31 grudn. 1909 r. zmodyfikował dla krajów nie podlegających Propagandzie, dawny zwyczaj dotyczący wi-zyty aplskiej. Dekreten, o ile przedłużył termin odbycia tej wizyty, o tyle uczynił go ściślej obowiązującym, dzięki dodanemu kwestyonaryuszowi. skróceniu treść tego dekretu.

K a n. I zobowiązuje wszystkich tych którzy mają powierzoną sobie dyecyzyę, co każde 5 lat składać sprawozdanie pżowi o stanie ich dyecezyi.

Kan. II zaznacza, że wskazane w

Kan. I lat 5 zaczyna się od 1 stycznia 1911 r. i wskazuje porządek przybycia dla bpów różnych krajów.

Kan. III żąda, by przy pierwszem sprawozdaniu bpi dali odpowiedź na wszystkie punkta kwestyon, w następnych do czego bpa obowiązuje przysięga; Kon- zaś notowali tylko zaszle zmiany od da-

jakim skutkiem zastosowali się do wskazówek danych im przez Św. Kongr. Konsyst., na ich relacyę. Sprawozdania te winny być napisane po lacinie i podpisywane przez jednego wspólwizytujacego towarzyszącego bpowi w podróży

do Rzymu.

K a n. IV zaleca, aby bpi przybywszy w oznaczon. r. do Rzymu oddali cześć grabom Apłów, a następnie prosili o audyencyę Ojca św. Ordynaryusze poza Europa przebywający mogą przybywać do Rzymu co każde lat 10. Ordynaryusz czyni zadosyć obowiązkowi albo przybywając osobiście, albo przez swego koadyutora lub pomocnika, albo, jeżeli St. Aplska pozwoli, przez kapłana delegowanego, który stale przebywa w dye-

Kar. V i VI określa rok dopełnienia obowiązku wizyty w różnych okoli-cznościach, w jakich znajdować się mo-

ga bpi.

Kan. VII wyjaśnia, że obowiązek wizyty "ad limina" nie ma nic wspólnego z obowiązkiem wizyty pasterskiej w dyecezyi, obowiązującej bpa według prawa Sob. Trydenckiego (sess. XXIV, c. III de Reform.) corocznie, albo jeżeli dyecezya jest zbyt rozległa co lat 2, osobi-

ście lub przez wizytatora.

K westyonaryusz dołączony do dekretu po tyt. Ordo servandus in relatione de statu Ecclesiarum wskazuje sposób postępowania pod tym wzglę dem. Składa się ze 150 punktów objętych 16 rozdziałami. Mowa tam o stanie dyecezyi w ogólności, o wierze i czci bożej, o bpie, kuryi bpiej, duchowień-stwie w ogólności, o kapitułach, parafiach i ich rektorach; o seminaryum, instytucyach religijnych, o ludzie wiernym, wychowaniu młodzieży, stowarzyszeniach pobożnych i społecznych; o wydawnictwie i czytaniu książek i pism.

Trzeba zrozumieć ducha jaki ożywia pismo papieskie. Papież chce aby du. chowieństwo nie tylko spełniało najistotniejsze obowiązki swego stanu, ate pragnie, aby ono było pobożne. więc np. zapytania: Czy kapłani czynią przygotowanie do mszy św i dziękczynienie po niej? Czy odbywają wieczorem naviedzenie N. Sakr.? Czy często przystępują do Sakramentu Pokuty? Art. 50 pyta, ilu jest kaplanów dotkniętych suspensą ex informata conscien- cybpa Cashel (ob.), obejmuje hrabstwo

ty ostatniej wizyty, zaznaczając, czy, i z i tia i z jakim skutkiem? Co się tyczy stowarzyszeń społecznych, Pż chce wiedzieć (art. 143 i nast.) czy znajdują się w dyecezyi instyt. zw. społeczn. czy one sa w zależności od bpów i, czy są ściśle poddane Stolicy św.; czy członkowie ich sa katolikami, nie tylko z imienia, ale i sercem, i czy nie wcisneły sie do grona członków osoby, mogące wykrzywić cel instytucyi? Zaleciwszy statystykę książek i pism bezbożnych i niemoralnych, Pż pyta, czy proboszczowie i wogóle cały kler, czynią wszystko co mogą, aby wyrwać z rak wiernych złe ksiażki i pisma, i czy przeciwdziałają tej zarazie za pomocą książek i dzienników religijnych uczciwych. Szczególniejszą baczność zwrócił Ojciec św. na kler w ogólności, a zwłaszcza duszpasterzy. Kwestyonaryusz dostarcza im pod tym względem obfitego materyalu do rozmyślania. Jest to jeden z najdłuższych rozdziałów kwestyonaryusza, a równocześnie ma wielką doniosłość ze względu na swą praktyczność i znajomość życia kaplańskiego jest w głównych zarysach całość prawowodawstwa kanonicznego o wizycie "ad limina apostolorum". Pius X wykończył dzielo swych poprzedników i dzieki regułom tak mądrze ustanowionym podał sposób poznania stanu Kla na calym świecie i jego dobroczynnego wpływu na ludzkość. (Por. Battandier, Annuaire pontifical catholique. Paris 1911, 8-0, str. 380 — 388).

X. J. N.

Limerick - bpstwo w Irlandyi (dioec. Limericiensis). — Miasto L-k, nad rz. Shannonu polożone, powstało w starożytności. Początkowo była tu osada duńska. Henryk II przyłączył ją do Anglii (XI w.) W L-ck dawniej rezydowali królowie. W 1651 r. miasto zdobyli Anglicy. W 1691 r. dane przyrzeczenia swobody religijnej złamał par-lament. Obecnie L-ch jest stolicą hrabstwa tej też nazwy w prowincyi Munster (Irlandya Środkowa); liczy ok. 40 tys. mieszkańców, posiada ok. 20 świątyń chrześcijańskich. Katedrę N. Maryi P. wzniósł w 1194 r. bp. Brictius, w 1327 r. ja konsekrowano. Obecnie ona jest w rękach anglikanów.-B i s k u pstwo w L-ck powstało w 1106 r., pierwszym bpem został opat Gilbert z Bangor. Dyecezya L-ck, suffragania arLimerick i część hr. Clare; w 1908 r. liczyła 48 parafij, 94 kły i kaplice, 115 kapłanów świeckich i 54 zakonnych (August., Dominik., Franciszk., Jezuitów i Redemptor.), 5 zgrom. zakon. żeńskich; katolików ok. 112 tys. — S y n o d y w L - c k: I-y 1118 r. odbył bp. Gilbert; prowincyonalne dla metropolii Cashel w 1453, 1480, 1511, 1514. (Por. W. E. I., t. 43—44, str. 476—477; Werner, Orbis terrarum catholicus. Friburgi Brisg., 1890, p. 110; J. Begley, The Diocese of Limerick, ancient and mediaeval. Dublin, 1906; Buchberger, Kirchliches Handlexicon, München, 1910, t. II, k. 664).

X. C. S.

Limoges - biskupstwo we Fracyi, (dioec. Lemovicensis). - Miasto L-s, nad rz. Vienne położone, za czasów Rzymskich nosiło nazwę Ritum, potem Augustoritum. Prowincya, w której bylo to miasto, za Cezara nosila nazwę pagus Lemovicinus; mieszkańcy należeli do gallijskiego plemienia Lemovices. Stąd w wiekach śr. miasto L-s zwano Lemovices, Limodicas (łac. Lemovicae). W V w. panowali tu Wizygoci, potem Frankowie; książęta Akwitanii, którzy udzielili swym rządcom tytułu hr. Limousin. Od r. 1369 L-s należy do Francyi. Obecnie L-s jest stolica depart. Haute-Vienne, liczy ok. 85 tys. mieszkańców, posiada gotycką katedrę św. Stefana z XIII w., skończoną w 1875—1890; piękny kl St. Michel-des-Lions i in.; szkoty, bibliotekę publiczną o 25 tys. tomów, muzeum it.p. — Biskupstwo w L - s powstało w III w. Pierwszym bpem był św. Marcyalis W latach 1541-1545 pasterzował w L-s słynny kardyn, Jan du Bellay, w 1802—1822 reorganizator dyecezyi bp Du Bourg. Dyecezya obejmuje departament Haute-Vienne i Creuse, jest suffragania arcybpa Bourges; liczy wiernych ok. 668 tys. 70 parafii, 404 filie (succursales), 35 kapelanii. — S y n o d y w L - s pod b-pem Jordanem (1020 — 52) w latach 1021, 1029, 1031; w 1095 r. odbył synod pž Urban II i in. (Por. Berny de Romanel, Histoire de Limoges et du Hout et Bas Limousin, 1821; Leroux, Géographie et histoire du Limousin, Limoges 1889; tegoż, Les sources de l' histoire du Limousin, Limoges 1895;

Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg. 1890, p. 63; W. E. I., t. 43-44, str. 481, 484-495; Aulagne, La reforme cath. du XVIII s. dans le diocèse de Limoges, Paris 1906; P. L. Grenier, La cité de Limoges, son coêque..., Paris 1907; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 664).

X. C. S.

Linares – arcybpstwo w Meksyku (archidioec. Linarensis). - Linares, właściwie San-Felipe de Linares jest to miasto w Meksyku, w stanie Nuevo-León, nad rz. Rio-Tigre, liczy 10 tys. z górą mieszkańców. — B i s k u p s t w o w L-s powstało w 1777 r., jako suffra-gania arcybpstwa Guadalajara. – A rcybpstwem L-s zostało w 1891 r.; do metropolii tej zaliczono stolice bpie San Luis Potosi, Saltillo i Tamaulipas. Archidyecezya L-s, zwana Nuevo-León, albo Monterrey, od tego miasta, rezydencyi arcybpiej; w 1908 r. liczyła ok. 350 tys. katolików; 75 klów i kaplic; 70 kapłanów świeckich, 60—zakonnych, 2 męskie i 2 żeńskie zgromadzenia zakonne. (Por. W. E. I., t. 43-44, str. 487; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 219; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 664).

Lincoln - bpstwo w Stanach Zjedn. Ameryki Północn. (dioec. Lincolnensis). Miasto Lincoln, nad Salt-Creek polożone, jest stolicą stanu Nebraska i hrabstwa Lancaster, liczy ok. 70 tys. mieszkańców; posiada uniwersytet z ok. 1 tys. studentów, bibliotekę z 18 tys. tomów i t. p. — B i s k u p s t w o w L-n powstało w 1887 r. z części dyecezyi Omaha, jako suffragania arcybpa St. Louis. Obecnie dyecezya Lincoln należy do metropolii w Dubuque; w 1908 r. liczyła ok. 37 tys. katolików, 175 kłów, stacyj misyjn, i kaplie; 64 kaplanów świeckich, 9-zakonnych; 4 męskie, a 15 żeńskich zgromadzeń zakonnych. (Por. W. E. I., t. 43-44, str. 489; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 238; Cath. Dir., Miwauk., 1908, t. I, p. 428...; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 665).

Linda (Lindanus) Wilhelm Damazy,

słazny polemista katolicki XVI w., ur. ] w Dodrechcie 1525, był prof. egzegezy w Lowanium i Dillingen, dziekanem w Hadze, inkwizytorem w Holandvi i Frvzyi. Słowem i piórem walczył on pko reformacyi, której przedstawiciele wiele mu przyczynili przykrości, zwłaszcza gdy Filip II hiszp. wyniósł go na stolice świeżo erygowanego bpstwa Roermonde. Przeznaczony przez pża Grzegorza XIII na bpstwo w Gandawie nie objął go, gdyż † 5 listop. 1588 r. Z pomiędzy jego pism wymienić należy: Panoplia evangelica s. de verbo Dei evangelico libri V, Parisii 1564; Apologeticon etc. libri III, Antw. 1570; Stromatum libri tres pro defens. Conc. Triden-Colon. 1575; Missa apostolica sive liturgia s. Petri Apost. Antw. 1588. (Por. Arnold Hevensius, Vita G. Lindani. Colon. 1609; Foppens. Bibliot. belgica I, 410 i nast.)

Lindberg Jakób Chrystvan, ur. w 1797 r. w Ripen w Jutlandzie, w r. 1844 został kaznodzieją na wyspie Falster, † w r. 1857 w Kopenhadze. Napisał: Gramatykę hebrajską i Chrestomatię. Kopenhaga 1822; 1828 wyd. 2; Hebräisch-Dänisches Wörterbuch. Tamże 1835 i inne. Nadto od r. 1833 do 1840 wydawał "Nordische Kirchenzeitung".

Linde Justyn Timoteus Baltazar, baron katol. mąż stanu i jurysta, ur. 7 sierp. 1797 r. w Brilon, Pracujac na różnych stanowiskach w zakresie oświaty, zwłaszcza jako dyrektor wyższej rady oświatowej, przyczynił się wiele w r. 1832 do uregulowania szkolnictwa w Hessyi. Brał też czynny udział w organizacyi katol. fakultetu teol. w Giessen. Na wszystkich tych stanowiskach L. jawnie zaznaczał swoje silnie katolickie przekonania, to też gdy rząd heski w r. 1845 oświadczył się za Rongem i niemieckim katolicyzmem, złożył godność kanclerza uniwersytetu w Giessen i inne urzędy. Odtąd brał czynny udział w ruchu katolickim, a także napisał dwa dzieła pierwszorzędnej wartości: Ueber Abschliessung u. Auflösung d. Ehe im Allgemeinen u. über gemischte Ehen insbes. Giessen 1846; Ueber religiöse Kindererziehung in gemichten Ehen u. üb. Ehen zwisch. Iuden u. Christen. Giessen 1847. W r. 1848

okreg Borken w Westfalii wybrał go na swego przedstawiciela na zgromadz, na rod, w Frankfurcie. W r. 1850 mianowany przez ks. Lichtensteina posłem do rady związkowej, w r. 1853 wstąpił do służby państwowej w Austryi. I tutaj nie przestawał rozwijać ruchliwej działalności na polu klnem, już to służac rada bpom, już oświetlając z punktu prawa, różne spory klno-polityczne. Napisał też w tym przedmiocie kilka wysoce cenionych prac, jak: Kirche u. Staat; Betracht. üb. d. Artikel III d. Entwurfes d. Grundrechte d. deutsch. Volkes. Frankf. 1848; Ueber d. rechtliche Gleichstellung d. christl. Reli-gionsparteien in d. deutsch. Bundestaaten. Giessen 1852; Betracht. üb. die Selbständlichkeit u. Unabhängigkeit d. Kirchengewalt u. Schutzpflicht. Giessen 1855. W r. 1866 L. głosował za wojna z Prusami, po której nieszcześliwym przebiegu cofnął się zupelnie do życia prywatnego; † 8 czerw. 1870 r. w Bonn. (Por. Schulte, Allg. deutsche Biographie, XVIII, str. 671 i nast.)

Lindeman Emil, malarz polski, ur. w r. 1864, kształcił się w Warszawie i w szkole sztuk pięknych w Krakowie; w r. 1890 wyjechał na dalsze studya do Paryża i do Rzymu. Szczególniej celuje w malarstwie polichromicznem. Pod kierunkiem Matejki wykonał w kle Maryackim w Krakowie szereg aniołów i głó-wek cherubinów w prezbyterium. Nadto wykonał polichromie kłów w Janowie gub. Kowieńskiej, OO. Paulinów na Skalce w Krakowie, w prezbyterium w Kielcach, w kle parafialnym w Kowali gub. radomskiej, kla i kaplicy w Grajewie; nadto odrestaurował freski w klach: Ostrobramskim w Wilnie i po Reformackim w Warszawie. (Por. Okret Władysł., Rocznik nauk. liter.-artyst. Warszawa 1905, 8-o, str. 302).

Lindemann Wilhelm, ksiądz, ur. 17 grudn. 1828 r. w Schonnebeck pod Essen nad rz. Ruhr, uczył się w gimnazyum w Essen (1841 — 1848), w uniwersytecie bonneńskim (1848 — 51) i w seminaryum kolońskiem; został kapłanem 2 września 1852 r. Od r. 1853—61 był rektorem wyższej szkoły w Heinsbergu i proboszczem w Venrath, w r. 1872 został doktorem filozofii w Würzburgu,

a od 1870 poslem w parlamencie pru- i stolice bpią do Chester le Street, zkad skim. Napisal: Geschichte der deutschen Literatur, Freib. 1866; Bibliothek deutscher Classiker, t. 1868; Blumenstrauss von geistlichen Dichtungen des deutschen Mittelalers, ib. 1871; Johannes Scheffler (Angelus Silesius) ib. 1876; Johannes Geiler v. Kaisers. berg (podług Dacheux) ib. 1877; Für die Pilgerreise, Album religioser Dichtungen, Düsseld, 1878.

Linden Jakób k . T. J , wspól. ur. w 1853 w Heimersheim, zajmuje się przeważnie katechetyką. Napisał: Deharbes kürzeres Hindbuch. 1898, wyd. 6-te; De. harbes grössere Katechismus Erklärung. 1904 – 05, wyd. 6-te; Tegoż, Relig.-Gesch. 1907, wyd. 5-te; Tegoż, Katech. f. d. Volksschulen. 1896; Der mittlere Deharbesche Katechismus. 1908, wyd. 5-te; Deharbe Anfangsgründe. 1904; 1908, wyd. 2-ie; Unterscheidungslehren. 1907, wyd. 2-ie; Grand Catéchisme de Deharbe. 1900, wyd. 2-ie; Erwiderung auf zwei Kate-chismuskritiken. 1909, i inne. (Por. Keiters, Kath. Liter.-Kalender. 1910, str. 260).

Lindenbrog (Lindenbruch, po lac. Tiliobroga, właściwie nazywał się S t e nd e r) Erpold, ur. w Bremie 1540, historyk, umari jako kanonik w Hamburgu 1611 r. Zasłużył się szczególniej przez wydanie źródeł historycznych p. n. Scriptores rerum germanicarum septentrionalium. Frankf. 1609 i 1630; Chronik von d. Kaisers Karl d. Gr. Leben u. Thaten, ib. 1593; Historia archiepiscoporum Bremensium. Leyda 1595.

Lindisfarne, późn. Insula sacra, Holy Islandsw., mała wyspa przy wschodn. wybrzeży półn. Anglii, była w VII i VIII w. środowiskiem relig, życia Nordhumbryi. Tutaj 635 r. ś. Aidon założył klasztor, zkąd wysyłano misyonarzy na cały kraj. Jego następca Finon ztąd pozyskał Essex i Mercye dla Chijanizmu. W r. 664 zostało tam erygowane bpstwo, które objął irlandczyk Tuda. Za Wilfrida 678 bpstwo L. zostało jako suffragania przyłączone do dyec. Canterbury. Po kilkakrotnem zburzeniu klasztoru przez Ouńczyków (r. 793, 794 i 875), bp. Kardulf 883 r. przeniół opactwo L.

wypedzeni mnisi osiedli w Durham, gdzie także była stolica bpia aż do reformacyi 1559 r. (Por. Belda, Hist. Eccles. I, 3; Smith, Dictionary of Christian Biography; I. Schmid, Osterfestberechnung auf d. brit. Inseln. Freib. 1904).

Lindl Ernest, współ. dr. teol. i filoz., nadzwyczajny profesor uniw. w Monachium, ur. tamże w r. 1872, zajmuje się teologią i filologią semicką. Napisał Die babylon.-assyr. Praesens u. Präte-ritalformen der starken Verba. 1896; Die Datenliste der ersten Dynastie von Babylon. 1900; Prokops v. Gaza Oktateuchkatenen u. die Septuagintaforschg. 1901; Cyrus, die Ent-stehung u. Blüte der altoriental. Kulturwelt. 1904; Bedeutung der Assyriologie f. das A. T. 1906, i inne. (Por. Keiters, Kath. Literat. Kalender. 1910, str. 260).

Lindl Ignacy, mistyk, z sekty Pępkowców, należał do kapłanów, którzy swoian fałszywym mistycyzmem w dyecez. Augsburskiej wśród katolików wiele szkody i zamieszania spowodowali. Ur. 8 paźdz. 1774r. w Baindelkirch pod Augsburgiem. Wyświęcony na kapłana 1799 r. Jako wikaryusz i proboszcz w miejscu rodzin. nem zdradzał skłonności pietystyczne, lecz już w r. 1812 przez wikaryusza swego Völka i Gossnera (ob.) został pociągnięty ku fałszywemu mistycyzmowi. Uznał się tedy "zbudzonym" do prawdy i w tym duchu, lekceważąc sobie obrzędy klne, zaczął nauczać, że dzięki bezpośredniemu objawieniu Ducha św. rozumie należycie Pismo św.; które jest jedynem źródłem wiary. Sprzeciwiał się też czci Najśw. M. P., wreszcie zapewniał rychle, powtórne przyjście Chrystusa P. Jednocześnie napadał na wladze klne. Wobec tego wezwany 1818 r. przez ordynaryat bpi odprzysiągł się swoich blędów i wyraził gotowość opuszczenia parafii Baindelkirch. Jakoż przeniesiony został do parafii Gundremmingen, gdzie jednak ze zdwojoną gorliwością błędy swoje szerzyć nie omieszkal. Ponieważ posiadal wybitny talent mówniczy, więc nauki jego ściągały liczne tłumy, nie tylko z parafii, ale i z okolicy. Widząc jednak wkrótce, że czujność władz bpich nie pozwoli mu dłużej

źnie skłaniały się do Irwingianizmu (ob. Irving) przeniósł się 1819 roku na wezwanie wspomnianego Gossnera do Petersburga, gdzie, dzięki protekcyi ces. Aleksandra I, otrzymał probostwo w O dessie, a także znaczną przestrzeń ziemi w Bessarabii, dla osiedlenia tam swoich zwolepników. Jakoż pociągnęło za nim ok. 2000 osób z jego parafii i z okolicy. Ci jednak doznali ciężkiego rozczarowania i wielu wróciło do Bawaryi, sam zaś L. zniewolony wraz z Gossnerem opuścić Rosyę w r. 1824; w Lipsku jawnie przeszedł na protestantyzm. Z początku mianowano go inspektorem szkoły misyjnej w Barmen, ale wkrótce zapadał coraz wiecej w marzycielstwo, a ponieważ nadto dążył do stworzenia gminy separatystycznej, wszedł więc w targ z władzami protestanckiemi i został uwolniony. Pomimo odłączenia się od Kia katol, utrzymywał nadal stosunki z dawnymi swymi parafianami. Wielu z nich, a także kilku obałamuconych kaplanów ok. r. 1834 przyłączyło się do Irwingianów. Sam L. † 1834 w Barmen. Z pism pozostawił L. Ueber d. Sünde wieder d. h. Geist. Leipzig 1824; i Leitfaden z. eninfach Erklärung d. Apokalipse Berlin 1826. (Por. Thalhofer. Beiträge z. e. Gesch. d. Aftermisticismus u.besond. d. Irvingianismus im Bisthum Augsburg. gensb. 1857).

(Ch.)

Lindner Gustaw Adolf, filozof i pedagog, ur. w r. 1828, † w 1887, był profesorem pedagogiki w Pradze. Napisał: Podręcznik encyklopedyczny pedagogii. 1884: Zasady pedagogii naukowej. 1889—dzieło pośmiertne; Pedagogia ogólna. 1891, i inne.

Lindner Pirmin Aug., współ. benedyktyn, bibliotekarz w St. Peter w Salzburgu, ur. w r. 1848 w Insbrucku, zajburgu, ur. w r. 1848 w Insbrucku, zajburgi, się przeważnie historyą i bibliografią. Napisal: Die Schriftsteller etc. des Benediktiner Ordens in Bayern. 1880, 2 tomy; Album Ettalense. 1867; St. Blasien. 1890; Memoriale San-Ulricanum 1610 — 1857. 1891—1898; Historia Monasterii Tegernseensis 1753 bis 1803. 1903, 2 tomy; Monasticon Metropolis Salzburgensis antiquae. 1907 — 1908; Gallia benedic-

szerzyć swoich błędów, które już wyra- tina. 1909, i w. innych. (Por. Keiters, źnie skłaniały się do Irwingianizmu (ob. Katholischer Literatur - Kalender. I r v i n g) przeniósł się 1819 roku na Essen 1910, 16 o, str. 260).

Lindsay Jerzy Colin, konwertyta, pochodził ze znakomitej rodziny Crawford'ów, ur. w r. 1819 w Muncaster Castle, † w 1892 w Londynie. Jako anglikanin bronił słowem i piórem ortodoksyjne stronnictwo, założył Manchester Church, Society i był od roku 1867 prezesem English Church Union. W r. 1868 Newman przyjął go na łono Kła, wkrótce potem jego małżonkę lady Franciszkę Howard już od r. 1866 katoliczkę. (Por. The Church Union Movement. Lond. 1865; The Evidens for the Papacy. Tamże 1870; De Ecclesia et Cathedra. Tamże 1877, 2 tomy; Buchberger, Kirchl. Handle-xikon. 1908, k. 667).

Lindsey Teofil, założ. gminy unitaryańskiej w Londynie, ur. w r. 1723. Unitaryanizm i socynianizm w Anglii nie mógł się aż do końca XVIII w. rozwinać skutkiem surowych praw niedopu-szczających jakiejkolwiek w tym kierunku organizacyi. Prawa te jednak powoli traciły swą siłę. Z tego skorzystał w r. 1771 L., nańwczas proboszcz w Catterick w Yorkshire, wystąpił do parlamentu o zniesienie artykułów 39 kła anglikańskiego, zwłaszcza co do wyznania wiary ś. Atanazego. Gdy parlament odrzucił to żądanie, L. opuścił swoje stanowisko i osiadł w Londynie, gdzie we własnym domu zaczął odprawiać nabożeństwo według ułożonego przez siebie rytualu unitaryańskiego. Wkrótce około niego zaczęła się gromadzić dosyć liczna gmina, tak że w r. 1778 ze stładek publicznych wystawiono kaplicę. L. † 1808 r. Przedtem już w ślady jego wstąpił Józef Priesley, który w zasadach posunal się dalej jak sam Socyn, oraz w Szkocyi William Christie, kupiec, zakładając 1781 r. gminę unitaryańską. Pciestley tak dalece oburzył na siebie lud angielski, iż w r. 1794 musiał uciekać do Ameryki, gdzie szerzył zasady unitaryańskie. † on 1804 r. (Por. Belsham, Memoirs of Thom. Lindsey. London 1812).

Lingard Jan ks., historyk, ur. 5 lut. 1771 r. w Winchester, poslany przez pobożnych rodziców do Douai, gdzie w semi-

klanów katol. dla Anglii. Skutkiem okrucieństw rewolucyi franc. w r. 1793 opuścił Douai. Wyświęcony w r. 1795 na kaplana, został prof. etyki i nauk przyrodniczych w kolegium Crook Hall. Stanowisko to zachował i po przeniesieniu się do świeżo wybudowanego kolegium Ushaw pod Durham. I tu i tam zajmował się wychowaniem młodzieży duchownej, poświęcając się jednocześnie studyom historycznym. Wnet ukazala się jego rozprawa p. t. History and Antiquities of the Anglosaxon Church. Lond. 1806; lecz sławę wszechświatowa zrobiło mu dzieło p. t. The History of England from the frist invasion by the Romans to the accession of William and Mary in 1688. Lond. 1819-1830, 8 tomów. Do r. 1849 wyszło 5 wydań tego dzieła. Gruntowna znajomość przedmiotu, wykład jasny, bezstronność sądu, wszystkie te zalety postawiły La od razu w pierwszym rzędzie współczesnych historyków. Słusznie powiedział o nim krdł Wiseman, iż będzie on żył, gdy wszyscy jego rywale, jak Macaulay, zostana dawno zapomniani. Pius VII w nagrodę udzielił L-owi podwójny doktorat. Leon XII mianował go krdłem in petto i pokładał wszelkich starań aby L-a zatrzymać w Rzymie. L. każde nowe wydanie swojej książki poprawiał i uzupełniał i dlatego pożądanem jest czytać najnowsze. Szczególnej donioslości, bo razem posiadające charakter polemiczny, są tam dwa rozdziały: "Czy Kł w Anglii sam się zreformował? i Stary Kl Anglii i anglikańska liturgia Kła". L. przy ściśle katolickim i prawawiernym charakterze miał wiele wyrozumiałości dla inowierców, z czego niesłusznie niektórzy czynili mu zarzut, a z czego najzupełniej usprawiedliwił go pż. L. był także znakomitym polemistą, co przy wrodzonym spokoju i bezstronności nadawało jego wystąpieniom szczególna siłę. Z tego rodzaju prac wymienić należy m. i. Catechetical In structions on the Doctrines and Worship of the Catholic Church. Lo: den 1836; Strictures on Dr Marsh's comporative view on the Churches of England and Rome. 1815 i in. Historya L-a zostala tlumaczona na wiele języków i dotad jest używana jako podręcznik w Oxfordzie. L. † 18 lipca

naryum kształciła się młodzież na kaklanów katol. dla Anglii. Skutkiem okrucieństw rewolucyi franc. w r. 1793 III, str. 1086 i nast.; W. W. t. VII kol. opuścił Douai. Wyświęcony w r. 1795 2070 i nast.) (Ch.)

Lingendes de, Klaudyusz ks. T. J., ur. w r. 1591 w Moulin, wstapił do zakonu w 1607, † w 1660 w Paryżu; był prowincyalem paryskiej prow. i wybitnym kaznodzieja. Napisał: Quelques avis pour bien vivre selon Dieu. Rouen 1660; Conciones in Quadragesimam. Parisiis 1661, 3 tomy; było wiele wydań 2 tomowych p. t. Annus apostolicus. Venetiis 1774; i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. 1893, t. IV, k. 1845 i nast.).

Linowski Zygmunt, pijar, ur. w wojew. poznańskiem 1738 r., kształcił się w konwikcie pijarskim w Warszawie. Byl kaznodzieją, od r. 1774 — 5 prowadził w Warszawie t. zw. Collegium minus, albo Convictus civilis vel minor w wielkiej posesyi pijarskiej przy ulicy Długiej i Miodowej, w 1758 dla synów mieszczan otwarte, a w r. 1780 zniesione. Przez 3 lata L. był asystentem prowincyała. Po r. 1780 przez trzy z rzędu trzechlecia był rektorem w Wieluniu. a od r. 1797 w Krakowie. Po zupełnem oderwaniu domów gallcyjskich od prowincyi macierzystej koronnej, został prowincyalem nowo - wytworzonej galicyjskiej. Założył w Opolu 1798 r. seminaryum pijarskie i otworzył szkoły publiczne. Powrócił około r. 1800 do Krakowa, gdzie wybrany na rektora, a w r. 1806 znowu na prowincyała; umarł 1808 w Krakowie. Napisal, Badania i myśli wyborne filozoficzne o prawdzie Objawienia i świadectwa pisanego i niepisanego, wyjęte z Bonneta. Warszawa 1772; Kazania i homilie na wszystkie niedziele roku, ib. 1779 2 t.; Kazania adwentowe i postne, ib. 1776, 2 t.; Sposób postepowania sobie cnotliwie y chwalebnie na świecie we 22 naukach moralnych i politycznych dla młodych kawalerów po skończonej edukacyi wychodzących, ib. 1770; Uwagi nad historyą powszechną, objaśniające porządek, wzrost religii i odmiany państw przez Massueta, przekład z francuskiego, t. I — IV, ib. 1772 — 93. L. pododawal dzieje polskie. (Por. Estreicher, Historia Domus Varsaviens.) X. S. G.

Linsenmann Franciszek Ksawery, ur. 28 list. 1835 w Rottweil, kształcił się w tamtejszem gimnazyum (1845 — 54) potem w uniwersytecie tybingskim (1854-1858), wyświęcony na kaplana w Rot-tenburgu 1 wrześn. 1859 r.; został wikaryuszem w Oberndorf, 1867 otrzymał licenevat, a 1872 r. doktorat teologii w Tybindzie; 11 kwietnia 1867 został profesorem nadzwyczajnym, a 1872 r. prof. zwyczajnym teologii moralnej w Tybindze. Napisal Michael Bajus u. des Grundlegung des Jansenismus. 1867; Der ethische Charakter der Lehre Meister Eckhart's, ib. 1873; i wie-le artykułów w kwartalniku tybingskim i literackiej gazecie boneńskiej. L. † 21 wrześn. 1898 r. w Lauterbach (Król. Wirtemb.)

Linsenmayer Antoni ks. dr. teologii, dawny profesor w liceum, pisarz historyczny, ur. w r. 1850 w Monachium. Napisał Entwicklung der kirchl. Fastendisziplin bis z. Konzil v. Nicea. 1877; Gesch. der Predigt in Deutschland etc. 1886; Die Bekämpfung des Christentums durch den röm. Staat bis z. Tode des Kaisers Julian. 1905 i inne. L. był współwydawcą czasopisma "Theolog.-prakt. Monatsch". 1891—94. (Por. Keiters, Katholischer Liter.-Kalender. Essen 1910, str. 261).

Linus, według Iren. (Adv. Haer. 3, 3.) następca św. Piotra na stolicy Apostolskiej, syn Herkulana z Tuscyi. Nie jest pewnem, czy to ten sam o którym Pa-weł św. pisze (2 Tim. 4, 21). Według Rufina zajął już za życia Piotra stolicę, co zbija Funk (W. W. Kirchl. III, 450. Clemens). Według Catal. Liberii rządził L 12 lat, 4 m. i 12 dni, między konsulatem Saturnina i Scipiona (od 55-67). Liber Pont. zmniejsza czas ten do lat 11 i naznacza śmierć męczeńską Linusa na Watykanie na 23 września. Sam też napis pewien na marmurze przy konfesyi, wprowadził w błąd według Rossi'ego opinie naukową, jakoby imie omawianego L. oznaczający, co nie jest pewnem. Funk (art. L) przenosi rządy L. na czas późniejszy o lat kilka i podaje w watpliwość niektóre rzeczy przypisywane L. jak: nakaz zasłon dla kobiet w kościolach, i autorstwo akt męczeńskich Piotra i Pawła. (Por. Lip-

sius, Die apocr. Apostolgeschichten II, 85-96).

Ks. M. N.

Linz-biskupstwo w Austryi Górnei (dioec. Linciensis). - Miasto Linz, na prawym brzegu Dunaju położone, znane było za czasów Rzymskich, jako Lentia. Ks. Leopold VI przyłączył je do Austryi. Obecnie L z jest stolicą Austryi Górnej, liczy ok. 59 tys. mieszkańców; posiada nową katedrę, którą rozpoczęto w 1862 r. w 1901 wykończono wieże; stary kł parafialny z XIII w., kł Kapucynów i in, na blizkiej górze Freinberg—kolegium Jezuitów, na g. Pöstlinberg kł i in. Szkolę teologiczną erygował w L-u bp Gall w 1793 r., którą w 1806 r. zamieniono na seminaryum duchowne. W Linzu wychodzi Theol. prakt. Quartalschrift czasopismo doskonale i praktycznie redagowane od lat z góra 60-ciu. Bpstwow L·u powstałow 1784 r., przedtem terytoryum dyecezyi należało do bpstwa Lorch, potem do Passawy. W tym też 1784 r. erygowano kapitulę katedralną. Dyecezya przechodziła cięż-kie chwile za czasów Józefinizmu. Jako sufragania arcybpa wiedeńskiego, dyecezya Linz w 1908 r. liczyła 802 tys. wiernych, 33 dekanaty, 418 parafij, 717 kaplanów świeckich i 466 zakonnych; 2255 zakonnic. (Por. W. E. I. t. 43-44, str. 516; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 91; W. E. W. t. VII, k. 2078-2082; Guppenberger, Bibliographie des Linzer Klerus 1785—1893. 1893. Archiv für Geschichte der Dioez. Linz, 4 t., 1904-1907; Beilage zum Dioez. Blatt, 1854—1907; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 668-669).

X. C. S.

Lioba (Leobgytha) św. dziewica, opatka w Niemczech, ur. w kraju Westsex w Anglii, † ok. r. 779; oddana została do klasztoru Winbrun, pod kierownictwo sławnej opatki Tetty. L. wkrótce doszla do tak wysokiej doskonałości, że św. Bonifacy, apł. Niemiec, nie wahał się oddać pod jej kierownictwo zgromadzeń zakonnych, które zamierzył ustanowić. L. mianowana opatka klasztoru w Bischoffsheim, w dyeczył mogunckiej, wkrótce otrzymała w zarząd duchowny liczne inne klasztory, które często od-

wiedzała Stąd uważają L. jakoby za matkę zakonnic w Niemczech. Święto 28 września. (Por. Surius, Vitae Sanctorum; Glaire Dictionnaire, t. II str. 1283).

Lipari, bpstwo włoskie (dioec. Liparensis).—Lipari sa to wyspy, na pólnoc od Sycylii położone; noszą nazwę Isole Lipari v. Eolie; obszar razem wynosi 117 kilom. kw., mieszkańców liczą ok. 20 tys. Miasto L-i na wyspie Lipari, głównej tego archipelagu, liczy z góra 5 tys, mieszkańców, posiada katedre, zamek i t. p. – Biskupstwo L-i powstało w V w.; jest ono sufraganią arcybpa Messyny; w 1907 r. liczono tu 250 tvs. katolików, 26 parafij, 56 kaplanów świeckich; 12 zakonnie w 2 domach. (Por. W. E. I. t. 43-44, str. 520; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 34; Arcyks, Ludwik Salvator, Die liparischen Inseln, 1893; Ann. eccles, Roma, 1908, p. 511...; Buchberger, Krchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 679—670).

X. C. S.

Lipiewicz Antoni, bernardyn, kaznodzieja katedry krakowskiej, żył w XVIII w. Napisał: Purpura zbawienna kaznodziejskim, stylem ufloryzowana. Kraków 1745; Prezent kaznodziejski z skarbu ubogiego Franciszka dobyty przy doroczney festynie św. Cudotwórcy Antoniego. Tamże 1745; Korona z pochwał Swiętych dwóch Cudotwórców uwita. Tamże 1748; Kozania na niektóre uroczystości Świętych Pańskich miane. Tamże 1773. (Por. Pelczar, Zarys dziejów kazn. Kraków 1896, 8-0, t. II, str. 299).

Lipiński Aleksander ks., współczesny profesor i pisarz. Ur. w Warszawie w 1875 r. z ojca Henryka i matki Leontyny z Mańkowskich, L-i odbył nauki gimnazyalne w Warszawie i tu w 1895 r. wstąpił do Seminaryum Metropolitalnego. W 1899 r. L-i udał się na dalsze studya do Akademii Duchownej do Petersburga. Po złożeniu rozprawy De lectione Scripturae sacrae in lingua vulgari (w manuskrypcie) która chlubnie została przyjęta przez Senat Akademicki, ks. L-i w 1903 r. otrzymał stopień magistra św. teologii i w tym też roku przyjął święcenia kaplańskie. Ja-

kiś czas zajmował się pracą parafialną, a już w 1905 r. został powołany na profesora do Seminaryum Warszawskiego. L. z zamiłowaniem uprawia nauki biblij ne; owoc tej pracy ukazał się w artykułach, umieszczanych w naszej "Encyklopedyi", np. "Biblijne towarzystwa rosyjskie" "Genealogie", "Hammurabi", "Ka-plaństwo u Żydów" i wiele in., a nadto w systematycznie i jasno opracowanej Archeologii Biblijnej, Warszawa, 1911. Dzielo ozdobnie wydane i obficie ilustro wane jest cennym w tym zakresie dorobkiem na ubogiej u nas niwie piśmiennictwa bibl jnego. Ks. L-i uczestniczył d. 20 maja 1909 r. w udającej się do Rzymu delegacyi na uroczystość kanonizacyjne sw. Klemensa Maryi Hafbauera niegdyś członka Archikonfraterni Literackiej. Opis audyencyi i kanonizacyi wspólnie z innymi delegatami opracował ks. L-i w wydanej broszurze Sprawozdanie członków delegacyi Archikonfraterni Liter. i t. d. (Warszawa X. C. S. 1909).

Lipiński Augustyn ks. T. J. ur. na Mazowszu w r. 1745, przyjęty do Towarzystwa w 1760, uczył gramatyki w Warszawie, był na teologii gdy skasowano zakon. Został później kanonikiem w Płocku, a w 1788 archidyakonem i kustoszem w Krakowie. W r. 1810 podczas pobytu Fryderyka Augusta w Krakowie miał wobec króla kazanie tak piekne, że tenże chciał go zrobić bpem poznańskim, ale przeszkodziła temu nagla śmierć w r. 1814. Z pism jego wyszty z druku: Kazania postne w kolegiacie królewskiej Św. Jana miane i na niektóre święta. Warszawa 1772, 8 a; Kazanie na pogrzebie serca Heleny z Małachowskich Podowskiej. Tamże 1772, 8-a; Kazanie 4 listop. podczas nabożeństwa za ocalone życie Najjaśniej-szego Pana. Tamże 1775; Kazanie pod-czas wizyty gen. w Łomży u Benedyktynek. Tamże 1775; Kazanie w dzień Ś. Stanisława Biskupa i t. d. Tamže 1775, 8-a; Kazanie na otwarcie jubileuszu w kość. Skaryszewskim. Tamże 1776; Kaz. na urocz. S. Franciszka Salezego i t. d. Tamże 1782, 8-a, Kazanie na urocz. św. Kazimierza Królewicza miane. Tamże 1787, 8-a; Kazanie na uroczystych egzekwiach za nieśm. pamięci Ludwikę Mary-

ję z król. franc. karmelitankę bosą wydana razem z M. Balińskim, Staro Tamže 1778, 8-a; Kozanie na urocz. Ś. Wincentego à Paulo... miane w kościele seminaryum Stradomskiego i t. d. Kraków 1789, 8-a; Kazanie na Niedzielę Wielkanocna w Kość. Kolegiaty janowskiej i t. d. miane. Tamże 1791, 8-a; Czterdziestogodzinne Nabożeń-stwo w kość. ŚŚ. Piotra i Pawla Apostołów w Krakowie. B. m. 1793, pol.; Kazania przy uroczys, profesyi t zech Zakonnic klaszt. Ś. Jedrzeja, Reguly Ś. Klary... miane. Kraków 1794, 8-a; Kazanie na urocz. Exekwyach za niesm. pamięci Stan. Małachowskiego i t. d. miane. Tamże 1810, 8 a; Mowa do J. W. JMCX. Górskiego Biskupa kieleckiego... przy oddaniu Mu... Biskupstwa i t. d. Kielce 1814, 4-a; Kazanie na dzień Ś. Stanistawa... miane w r. 1814 i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. 1893, t. IV, k. 1855—58; Pelczar, Zarys dziejów kazn. t. II, str. 399 i 335; Brown, Biblioteka. Poznań 1862, str. 261 i nast.).

X. J. N.

Lipiński Stanisław, rzeźbiarz polski synowiec historyka Tymoteusza L., ur. 1840 r. w Olizaro sie na Wolyniu, umaił 1881 r. w Krakowie. Kształcił się w szkole sztuk pięknych w Warszawie, w r. 1861 udał się do Francyi, ale wkrótce wrócił do kraju. W 1869 osiadł w Krakowie, skąd w celach artystycznych jeźdźił do Włoch. Utwory: "Opu-szczone", nagrodzone medalem w Wie-dniu; "Tęsknota"; "Niepokalane Poczę-cie"; "Madonna". Kalisz. Jego dłuta sa plaskorzeźby na gmachu Rady Państwa w Wiedniu, wyobrażające postać Galicyi i Niższej Austryi.

Lipiński Tymoteusz ur. w Dereczynie w Grodzieńskiem 1797 r. kształcił się w Warszawie w liceum, następnie w uniwersytecie, a po ukończeniu nauk w r. 1825 został adjunktem w Radzie przygotowawczej Instytutu politechnicznego, po jego zaś zwinieciu w r. 1833 nauczycielem historyi, geografii i jezyka polskiego w szkołach rządowych, które opuścił w r. 1851 jako emeryt. L. był gorliwym badaczem przeszłości narodu i kraju, a skrzętnym zbieraczem wiadomości tyczących się zwłaszcza dziejów, geografii, biografii oraz numizmatyki kra-jowej. Dziełem jego najważniejszem jest

żytna Polska pod względem historycznym, jeograficznym, Warszawa 1843-46, 3 t. w 4 częściach; Czasy Augusta III wystawione w piśmiennych z owej epoki zabytkach; Miscelanea numizmatyczne; Medale za rządów Stanisła-wa Augusta 1847; Wiadomości historyczno-numizmatyczne o koronacyach obrazów Matki Boskiej w dawnej Polsce. Warszawa 1850: Przysłowia i wyrażenia od miast i wsi, ib. 1852; Kongres w Niemirowie tże, 1852; Miasto Brody z dawnemi przynależnościami. 1853. Wydał z rekopisu ks. Fr. Siarczyńskiego, Opis powiatu Radomskiego, 1847. W rękopisie zostawił: Życiorysy znakomitych Poloków w XVIII w. żyjących oraz Słownik zawierający przysłowia, przypowieści, zdania i sposoby mówienia. L. † 1856 r. w Warszawie, X. S. G.

Lipka święta, miejsce wsławione cudami za przyczyną Najśw. Maryi Panny, leży pod miastem Rössel, o trzy mile od Rastenburga w Warmii, otoczone lasami, jeziorami Denau i Werbel i rzeczką Schatericht. Stefan Zadorski sekretarz króla Zygmunta III zbudował kapliczke i ofiarował Jezuitom uposażenie na założenie kolegium w Rössel, któreby obsługiwało św. Lipkę. Liczne cuda skłoniły Wacława Leszczyńskiego, bpa warmińskiego, że w 1654 r. ustanowił oddzielną komisyę do ich autentycznego spisywania. 1681 r. rozpoczęto budowę kla, mającego zastąpić, nie wystarszającą już potrzebom wiernych kapliczkę; konse-kracya nowego kła odbyła się 15 sierp. Na miejscu dawnej lipy, nieopodal kla stoi okragła kolumna 12 stóp wysoka, na której wznosi się z ciosowego kamienia wyrobiona lipka i posąg Maryi. Do osobliwości tej świątyni należy cudowny krucyfiks, ofiarowany kłowi przez Zadorskiego. Po kassacie zakonu, Jezuici posługiwali tam jako księża świeccy. Na początku bieżącego wieku zaliczono Lipkę do klasztorów i jako taki chciano skasować: Józef v. Hohenzollern, bp. warmiński ocalił ten kościoł, ustanawiając 1816 r. w Lipce parafie. (Por. Th. Clagius, Linda Mariana, 1659. Misleute, Manuale hist. prus.; Metlewicz, Pamiętnik relig. moralny, XXIV, 473).

X. S. G.

Lipman Jom Tob, żydowski polemista antichijański, ur. w Mülhusie w Alzacyi w połowie XIV w., głośny z powodu swego dzieła heb. Nizzachon (zwycięstwo), w którem usiluje zbić nauki ateistów, saduceuszów, a zwłaszcza Chijan, na zasadzie fantazyjnie przez siebie wykładanych tekstów Pisma św. Książkę te wydał Hackspan, który ja potajemnie otrzymał od rabinów w Altdorfie 1644. Sami Żydzi drukowali ją 1709 i 1711 r. w Amsterdamie. Zionie ona nienawiścia do Chijan. Wyciąg z niej i odparcie dal Wagenseil w Tela ignea Satanae. Altdorf. 1681.

Lipnicki Augustyn, prałat, prepozy tkatedry wileń. ur. 1821 roku; jest synem Antoniego i Justyny Wojnianki-Orańskiej; wychowywał się w domu dziada swego, Dominika Lipnickiego, dziedzica Domnopola, w gubernii witebskiej w powiecie drysieńskim, cześnika starodubowskiego, zmarlego w 1831 roku. Po jego śmierci oddano A. L. do szkoly w Krasławiu, gdzie się początkowo uczył, a potem nauczał sam na pensyi Sióstr Milosierdzia, ktore go w 1841 r. w sierpniu wyprawiły do Wilna do seminaryum Misyonarzy, na Górze Zbawiciela ale w kwietniu 1843 r. przeniósł się od seminarym dyecezyalnego i w tym jeszcze roku posłano go do Akademii duchownej do Petersburga, która ukończyl ze stopniem magistra teologii w 1848 roku, wyświęcony tam na kaplana przez biskupa Dmochowskiego, Gdy do Wilna powrócił, to był paprzód katecheta gimnazyalnym, potem profesorem w seminaryum jezyka polskiego, śpiewu, obrzedów i homiletyki, a od r. 1853 dogmatyki, w roku zaś następnym został t. zw. inspektorem w seminarym i na tem stanowisku zostawał do r. 1862, kiedy go mianowano kanonikiem gremialnym. Tu się odznaczył szczególniejszą gorliwością o sprawy kościelne w znanym zatargu z "Kuryerem Wileńskim". Nastał rok 1863, X. A. L. razem z innymi, musiał Wilno opuścić i zamieszkać w Birsku, gub. ufimskiej, do r. 1871, w którym go w Mitawie internowano, gdzie zostawła do r. 1884. Powrócił do Wilna i był tam czynny przy katedrze i konsystorzu, a w 1890 r. otrzymał nominacyę na pralata. Pracował z wielkiem oddaniem się

w ręku, przynosząc wielkie korzyści Kościołowi i społeczeństwu, aż przy końcu r. 1894—ociemniał zupelnie i zaczął bardzo na zdrowiu zapadać, praaując jednak, o ile sily pozwalały, w tem swojem kalectwie i jasno przyświecając przy tem wielkiemi cnotami kaplana-obywatela. Z dziel jego literackich sa znaczniejsze: Zasady kaznodziejstwa; Prawa Stolicy Apostolskiej do posiadania dziedzictwa Sw. Piotra w Rzymie; Zycie Św. Kazimierza; Życie Św. Jadwigi; Tak zwana Emancypacya; Człowiek chrześcijański; Pogląd mat na dzieje liter. polskiej; Obszerny pacierz; Zale i nadzieje Kościoła; Historya kap. Ostrobramskiej; Wykład litanii loretańskiej; Cześć i uwielb. N. M. P.; Katolicki porządek nauczania; Dzieje posłannictwa katolickiej niewiasty; i wiele innych, W rekopisie (złożone w bibl. jagiellońskiej): Historya kośc. katedr. wileńskiego i Historya Kośc. w Inflantach, bardzo pouczające i ważne.

J. M. G.

Lipnicki Wojciech ks. prepozyt sandomierski, kanonik i oficyał generalny krakowski malował obrazy zdobiące u góry ściany kła katedralnego w Sandomierzu. (Por. Rastawiecki, Słownik malarzów pols. Warszawa 1850, t. I, str. 269).

z Lipnicy Szymon ob. Szymon z Lippicy.

Lipowanowcy (Lipowanie) sekta prawosławna starowiercza. W końcu XVII w., wobec srogich przesladowań w Rosyi pewna liczba rodzin starowierczych schroniła się na Bukowine i zamieszkala w Białej Krynicy, Klimoucach, Sokolnicach i Michordzie. Zachowali oni swój język i obyczaje, przyjmując nazwę L. Gdy po r. 1775 Bukowina przeszla pod panowanie Austryi, L. wyjednali sobie u Józefa II prawo posiadania własnego bpa. Pomimo danego przyrzeczenia cesarza dopiero 25 października 1846 r. Ambroży bp. z Bośni objął katedrę w Bialej Krynicy. Ten co prędzej wyświęcił bpów starowierczych: Cyryla jako arbpa. krainy naddunajskiej, Antoniusza jako-arbpa włodzimierskiego i całej Rosyi i Symfroniusza na bpa symbirskiego. Z tego powodu w r. 1848 rząd rosyjski wystapił do Austryi o skasowanie Białona ambonie, w konfesyonale i z piórem krynickiego monasteru, oraz usuniecie

bpa Ambrożego, gdyż widział w tem Raccolte delle relazioni degli ambaźródło propagandy na starowierców w Rosyi zamieszkałych, Rząd austryacki wywdzięczając się ces. Mikołajowi za pomoc w zgnieccniu powstania wegierskiego wywiózł Ambrożego do Styryi. Po udzieleniu konstytucyi Austryi przybył do Białokryniey jako bp Cyryl, którego wszyscy starowiercy uznali za swego duchownego zwierzchnika. Wywierał on stąd wpływ na swych wspólwyznawców w Rosyi, a nawet zasilal ich wysłanymi popa-Nie chcąc dopuścić wzmożenia się wpływów austryackich na starowierców rosyjskich pozwolono, za ces. Aleksandra II w r. 1862, popowcom cmentarza Ro-gożskiego w Moskwie sprowadzić Cyryla. Ten przybywszy do Moskwy w lutym 1863 zwołał wielki synod, następnie ustanowił tu swego wikarego, sam zaś po-wrócił do Białokrynicy. W krótkim sto-sunkowo czasie otwarto dyecezye starowiercze w Saratowie, Permie, Kazaniu, Kolomnie, Bałcie, na Kaukazie i in. (Por. Ks. K. Dębiński, Roskoł i Sekty w prawosł. cerkwi ros. str. 36, Warszawa 1910, wyd. Bibl. dz. Chrześć.).

Lipowski Feliks Józef, historyk i publicysta bawarski, pochodzący z rodziny polskiej, osiadłej jeszcze za czasów Sobieskiego w Bawaryi. Ur. 1764 w Wiesensteig w Wittembergskiem ksztalcił się w Monachium, gdzie sprawował różne urzędy sądowe i wojskowe. Umarł 1842 r. tamże. Zostawił wiele dzieł historycznych, dotyczących Bawaryi; celniejsze z nich są pisane po niemiecku: Historya bawarska, 1799; Słownik artystów bawarskich; Słownik muzvków bawarskich, 1811; Historya szkół, 1825; Historya Jezuitów 2 t. 1846; Heraldyka bawarska, 1834.

Lippomani Hieronim-krewniak Ludwika, rodem z Wenecyi, był posłem od Rzeczypospolitej Weneckiej w Turynie i Neapolu, w r. 1575 podczas bezkrólewia w Polsce, i wreszcie w Konstantynopolu. Tu go rząd wenecki kazał uwięzić wskutek oskarżenia o wyjawienie przezeń tajemnic państwowych. Zakoń-czył życie samobójstwem w Wenecyi więzieniu w r. 1591. Jak Ludwik tak i Hieronim złożył szczegółową re-lacyę swemu dworowi o Polsce; wspo-mina o niej Rykaczewski, Relacye nuncyuszów t. I, str. 238 i F. Alberti,

sciatori veneti. X. R. J.

Lippomani Ludwik (Alojzy) potomek znakomitego rodu w Wenecvi. Zvl od 1500-1559 r. Odznaczał sie już w mło. dym wieku niepospolitemi zdolnościami Poświęcił się stanowi duchownemu. Zo-stał wkrótce biskupem w Modenie, później koadyutorem biskupa w Weronie i wreszcie biskupem w Bergamo. Wykazal dużo zdolności dyplomatycznych juž to jako posel do Portugalii, juž to jako posel do Niemiec w r. 1548, juž to jako jeden z przewodniczących na Soborze Trydenckim. Jako dobrego dy-plomatę i gorliwego obrońcę wiary św. wysyła papież Paweł IV w r. 1555 do Polski, zagrożonej przez nawałę różnych pseudoreformatorów religijnych, w charakterze ouncyusza. Tu Lippomami przebył lat przeszło trzy, prezydował na synodzie w Łowiczu w r. 1556 i był obecny na sejmie Warszawskim w r. 1557. Energicznie wystąpił przeciw protestantyzmowi zarówno wobec duchowieństwa, jak króla i magnatów. Chociaż nie wszystko osiągnął, co zamierzał, jednak zdziałał dużo, jak to widać z jego re-lacyi złożonej papieżowi w r. 1557, i z nienawiści zaciekłej, jaką względem niego palali protestanci w Polsce. Andrzei Trzycietski pisze przeciwko niemu złośliwe wiersze, inni puszczają w obieg falszywe listy, niby przez niego pisane i t. d. Przyczynienie sie Lippomaniego do skazania na śmierć Doroty Łazeckiej z Sochaczewa, za sprzedanie Najśw. Sakramentu Żydom, wznieciło najwięcej nienawiści w obszie akatolickim prze-ciwko niemu. Umarł w Bergamo 15 sierp. 1559 r. Pozostały po nim: 1) Catena sanctorum Patrum in Genesim, Paris, 1556, in 7.0; 2) Catena sancto-rum Patrum in Exodum, Paris, 1550; 3) Vitae Sanctorum, Venetiis, 1551; 4) Constitutiones synodales super reformatione cleri, 1555; 5) Exposizione del simbolo apostolico e dell'orazione domenicale, Venestüs, 1568. (Por. Rykaczewski, Relacye nuncyu-szów, Paryż, 1864; Józef Kard. Hergenröther, Historya Powszechna Kosciola Katolickiego, Warszawa, t. XI, str. 153; Rohrbacher, Histoire Universelle de l'Église catholique, Paris, 1883, t. X, l. 85, p. 190).

Lipsanotheca ob. Custodia reli- i licznych uczniów niemców, którzy oquiarum.

Lipsius Justus ob. Justus Lipsius.

**Lipsius** Ryszard Adalbert, niemiecki teolog protestancki, ur. w Gera w r. 1830, kurs teologii odbył w uniw. w Jenie, w r. 1859 został profesorem w Lipsku, w 1861 wezwany do Wiednia na uniw. utworzył w r. 1864 stronnictwo na synodzie, który opracował nową liberalna konstytucye kla protestanckiego. W r. następnym przeszedł do Kielu, a w 1871 do Jeny. W r. 1884 został pry-watnym radcą klnym i wziął znaczny udział w pracach komisyj i synodów prowincyi saksońskiej. Pomiędzy dziełami L-a ważniejsze są: De Clementis Romani epist. ad Corinthios priore. Lipsiae 1855; Der Gnosticismus. Tamze 1860; Chronol. der roem. Bi-schoefe der drei ersten Jahrh. Kiel 1869; Pilatus Acten. Tamže 1871; Die Quellen der aeltesten Ketzergeschichte. Leipzig 1875; Philosophie u. Religion. 1885; Hauptpuncte der christl. Glaubenslehre. 1889; wyd. 2-ie 1891; i inne. (Por. Vapereau, Dict. univ. des Contenporains. Paris 1893, 4-o, k. 1005).

X. J. N.

Lipsk, miasto, uniwersytet w Saksonii.—Miasto L-k, polożone na równinie, gdzie się łączą rz. Pleissa z Parthą i Białą Elsterą, w starożytności było osadą słowiańską, co nazwa, do w. XVI używana — Liptzk też wskazuje. L.k. wspomina w r. 1015 kronika Thietmara z Merseburga. Od XIV w. L-k słynie jako miasto handlowe. Wpływy nowinek luterskich jaskrawo zaznaczyły się w L-u; wprawdzie ks. Jerzy w r. 1520 staje w obronie katolicyzmu, lecz od r. 1539 luterstwo zyskuje wpływy przeważne, tak iż obecnie L-k jest miastem luterskiem, na 503,637 mieszkańców w 1905 r. liczono tu tylko 22,653 katolików, protestantów było ok. 469 tys. Lutrzy i t. p. protestanci mają w L-u ok. 30 kłów, katolicy tylko 2 kły. Li-czne szkoły czynią L-k miastem bardzo ruchliwem w środkowej Europie. -Uniwersytet w L-u powstał w

puścili wtedy uniwersytet w Pradze. Pż Aleksander V erekcyę tę sankcyonował, pże Jan XXIII i Marcin V zajęli się dotacyą uniwersytetu. Narazie powstały 3 wydziały: sztuk wyzwolonych, teologiczny i prawny; w 1415 r. dodano medycynę. Rozróżniano na u-niw. 4 nacye: Saxo, Misnensis, Bavarus tandemque Polonus. W XV w. uni-wersytet liczył do 2 tys. słuchaczów. Do r. 1539 opieral się uniw. nowinkom luterskim, ale musial uledz; wydział teol. przestaje być katolickim, lecz i uniw. upada w w. XVI i XVII. W ostatnich czasach rozwija się pomyślnie i liczy ok. 4,700 studentów. (Por. W. E. I. t. 43–44, str. 534–535; Posern-Klett i Förstermann, Urkundenbuch der Stadt Leipzig, 3 t., 1868 -1898; Hasse, Die Stadt Leipzig und ihre Umgebuug, Leipzig, 1878; Wustmann, Aus Leipzigs Vergangenheit..., 1905; W. W. t. VII, k. 1691—1701; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 607-608 i tam literature co do uniw. w L·u).

X. C. S.

Lipska dysputa ob. Dysputa. 5.

Lipski Franciszek ks. T. J., ur. w r. 1733, przyjęty do Zakonu w 1748, u-czyl gramatyki w Rawie i Kaliszu, retoryki w Bydgoszczy, filozofii w Toruniu i prawa kanon. w Kaliszu. Byl jeszcze profesorem w r. 1773. Napisał w tlum. polskim Krótkie zebranie Kazań ks. Ludwika Bourdaloue S. J. i t. d. Kalisz 1773, 2 t. 8-a. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1893, t. IV, k. 1861).

Lipski Jan, arcybiskup gnieźnieński. Pochodził z rodu Ładów, co od polowy XV-go wieku mając rezydencyą w Lipiu w ziemi rawskiej jęli się pisać Lipskimi. Syn Wawrzyńca, sędziego rawskiego, posła na sejmy i deputata na Trybunal i Anny Plichcianki, ur. 1589. Ponieważ ojciec jego nie był bogatym, więc się nim zajmował stryj jego Franciszek, kan. gnieźnieńa. Szkoly odbywał u Jezuitów w Kaliszu, potem udal się do Włoch, a wróciwszy do ojczyzny duchownym, dostał się do kancelaryi królewskiej. Zygmunt III 1409 r., erygowali go książęta sascy kancelaryi królewskiej. Zygmunt III Fryderyk i Wilhelm dla 46 profesorów mianuje go sekretarzem i z jego łaski

dostaje kanonie leczycka, kantorye kujawską i płocką, probostwo w Merakowie. Następnie Jakób Zadzik podkan clerzy powierza mu zarząd kancelaryi koronnej. R. 1624 zostaje kantorem gnieźneńs.; 1627 kan. krakows. a później proboszczem, dalej referendarzem kor., sekretarzem i kanclerzem królowej Konstancyi, opatem wachockim. Władysław IV przejął po swych rodzicach szacunek do L-go za jego przywiązanie do rodziny Wazów. Zarządza pogrzebem królewicza Aleksandra Karola i ma na nim mowę łacińską drukowaną w Krakowie 1635. Również miał mowy pogrzebowe ku czci Zygmunta III i Konstancyi, drukowane w Krakowie 1633 i Rzymie 1635. Bpem chelmiń-zkim zostaje 1635, w następnym roku konsekrowany w Łowiczu przez prymasa Wężyka. Jako pasterz zajmuje się polepszeniem stanu materyalnego i moralnego owieczek, ale przeszkadzają mu posługi publiczne, Jedzie do Wiednia z prosbą od króla o rekę Cecylii; przy tej okazyi Ferdynand III wynosi jego dom do godności hrabiów S. Imperii, a mowy jego łacińskie, wówczas wypowiedziane, przez uczonych cenione, wyszły drukiem w Wiedniu i Krakowie 1637. Poleca Fryderykowi Szembekowi opisać życie bl. Jana Lobedan zak. Braci Mniejszych, Doroty Pruskiej w Kwidzyniu i Jutty de Sangerhausen, celem pomnożenia ich czci. Osobiste przymioty L-go i wpływ królowej Cecylii Renaty sprawiły, że po zgonie Jana Weniespodzie nanie zostaje arbem Niedługo jednak to dostojeństwo piastował; zapowiedziawszy synod prowincyonalny na maj 1641, przedtem chciał wizytować kapitulę katedry gnież., jednak w drodze do Gniezna zaniemógl; zawieziony do Łyszkowic, tu † 13 ma-Ponieważ w sprawie napadów urządzanych w Wilnie przez dyssydentów na katolików sprawił L. wraz z bpem krak., że król zbałamucony zrazu przez Krzysztofa Radziwilla kalwina zmienil zdanie na korzyść katolików, przeto mówiono, że choroba L-go powstała z trucizny zadanej mu przez doktora, którego Radziwiłł przekupił. A kiedy ów lekarz widział świątobliwy zgon prymasa, padł mu do nóg i wine swa wyznał; umierający przebaczył mu i dokonał 100 dukatów, a lekarz miał przedśmiercią zbro-

dnie swą wyznać. Prawdziwość tego pódania nie jest zupelnie stwierdzona. L. odznaczał się pobożnością, gorącą wiarą; czystością obyczajów, wpływem u dworu, wielką wiedzą, dla której poseł francuski Klaudyusz Memmius zwał go Lipsiusem polskim; biegły w prawie, pięknie pisał po łacinie, mówca dobry miał głos silny i dźwieczny. -Wysokiej postawy, twarzy wesołej, odznaczał się gościnnościa, acz sam w jedzeniu był wstrzemięźliwy. Uczonych gromadził koło siebie i wspierał. - Był w przyjaźni z Jakóbem Sobieskim, ojcem króla. Obrońca stanowczy praw i swobód Kła, choć przywiązany do króla, nie wahał się wystąpić przeciw nie-prawemu rozporządzeniu probostwem lęczyckiem na rzecz kapituly krakowskiej, a dziękując za swe wyniesienie na arcybiskupstwo, karcił jednocześnie sposób rozdawnictwa królewskiego. Dobry gospodarz budowie w dobrach arbpich jedne restaurował, drugie wznosił. testamencie znaczne sumy odkazał ad pias causas. Napisal: Oratio tunebris D. D. Sigismundi III pol. regi et Constantiae reginae, Cracoviae 1633; Manipulus orationum, 1639; Elogi. um funebre Seren. Alexandro Caro-lo Pol. et Suec. principi scriptum, ib. 1635: Orationes duae habitae in aula Caesaris coram sua Caesarea majestate ac Ser. reg. Caecilia Renata, 1637; Panegirycus Gustavianus Eliae de Nucrois cribro phyltrino cribellatus, 1628; Epistola in negotio principis Joan. Casimiri a rege Gallorum militari custodia detenti ad Claudum Memmium ser. Galliarum regis legatum scripta 1639. Wiele jego listów w rękopiśmie razem zebranych znajdowało się w bibliotece Załuskich. Mowy i listy jego p. W. E. O. (Por. Korytkowski, Arcybiskupi gnieźnieńscy; Łętowski: Katalog bpów i kan. krak. t. III).

Lipski Jan Aleksander, kardi h. Grabie, syn Waciawa i Barbary z Miaskowskich, wnuk po bracie Jędrzeja, bpa krakows., ur. 1690; nauki pobierał u Jezuitów w Kaliszu, a kończył je w Collegium Romanum. Następnie podróżował zagranica, gdzie zabrał dużo znajomości i wydoskonalił się w językach obcych, co mu ułatwiło świetną karyerę. Z powro-

proboszczem kapituły katedr. poznańs., kantorem gnieźnieńs, i deputatem na trybunał koronny. Jako tegoż prezy-dent spodobał się Augustowi II, który go mianował podkancierzym kor., dal mu opactwo mogilskie i probostwo miechowskie. Wyniesiouy r. 1731 na stolice łucką, zatrzymał podkanclerstwo wbrew ustawie i to mu zapewne nie pozwoliło odwiedzić swej dyecezyi, kiedy juž r. 1732 zostal bpem krakows. Do Krakowa wjechał dopiero r. 1734, a 17 stycznia t. r. koronował Augusta III i jego żonę Maryę-Józefę, z powodu, że prymas Teodor Potocki był po stronie Leszczyńskiego. Ciągle będąc podkanclerzym kor., kiedy r. 1731 zawakowała pieczęć wieksza, przez 5 lat pracował za obu pieczętarzów, choć kanclerzem w. nie był. Urząd swój koronny złożył dopiero 1736 na sejmie pacyfikacyjnym. August III stronnikowi swemu umiał się odwdzięczyć; poparł go do kardy-nalstwa, które otrzymał od Klemensa XII r. 1737, a gdy w następnym roku prymas Potocki umarł, król mu ofiarował infulę gniezn., której L. ostatecznie nie przyjął. Już kardynalem prezydował 1738 na sejmie radomskim, zyskując pochwały dla sprawiedliwości, a mial dar godzenia ludzi i stronnictwa. Dobrodziej szkół kaliskich i Jezuitów; biografowie chwala w nim naukę wysoką i cnoty kaplańskie, powagę, mądrość i pobożność, pasterską pracowitość i gorliwość; jedyny zarzut, iż miał dopomagać Augustowi II do zbytków przy stolach, mając zdolność picia dużo przy zachowaniu zmysłów, czem pozyskał przychylność króla Sasa. Natomiast Askenazy (Dwa stulecia t. I) prócz tego zarzutu, robi mu i inne, dodając, że stanowisko jego polityczne uchybiało powadze i obowiązkom pasterza-purpurata. Że zajęcia bpów i pralatów, jako dygnitarzy państwowych sprawiały, że nie mogli się oddać tak swym obowiązkom duchownym, jakby to należało, to jest rzeczą wiadomą, ale ten zarzut nie samego dotyczy L-go; co do innych zarzutów, które z Askenazego przedrukowala W. E. I., autor nie podaje dostatecznego uzasadnienia. † w lutym 1745 an. 1631 Nr. 15). Nadto wzniósł kły w Kielcach, pochowany w katedrze krak. pod kaplicą ś. Macieja przez niego od- hojnie obdarował katedrę kr. i ufundonowioną. Katedra ma po nim infulę i wal na Wawelu kaplicę ś. Macieja, w

tem zostaje kan. gnieźnieńs, i krakows., ornat czerwony bogato złotem haftowany. Wydał: Mandata varia publ. an. 1737 i Epistola pastoralis ad clerum et populum dioec. cracov. 1737. Przypisują mu: Wolność Polska, rozmowa Polaka z Francuzem, objaśniona 1732; rzecz pełna bogatych uwag nad bezrzadem i systemem elekcyjnym. (Por. Niesiecki: Herbarz; Letowski, Kate-dra na Wawelu, str. 59 i Katalog bpów krak. t. II; E. P. O.; Tomkowicz, Galerya portretów bpów krak. Biblioteki krakowsk. nr. 28], Kraków 1905.).

M. B.

Lipski Jędrzej, herbu Grabie, bp krak. w. kanclerz koronny, znakomity prawnik ur. w Rzeplinie 1572 r. Ucząc się za granicą jako protestant, powrócił na łono Kła, poczem w Rzymie słuchał prawa i teologii. Wyróżniający się zdolnościami po powrocie do kraju był kustoszem gnieźn. i płockim, następnie 1612 r. kanonikiem krak., a w r. 1616 scholastykiem krak. Jakiś czas pełnił obowiązki sekretarza Zygmunta III, od którego jako posel jeździł do Ratyzbony. Wr. 1617 został bpem łuckin, a po śmierci Zółkiewskiego w. kanc. koronnym. W 1622 otrzymuje bpstwo ku-jawskie, a po śmierci Marcina Szyszkowskiego przenosi się na stolice krakowską, wkrótce jednak † nagle 4 wrześ. 1631 r.

Posiadał on głęboką naukę i zręczność dyplomatyczną, której jednak szkodziła nadmierna popedliwość. L. był też przykładnym kapłanem i żarliwym pasterzem, chociaż protestanci, pko którym usilnie walczył, usiłowali go oczernić. Oszczędny zebrał znaczny majątek, który wszakże obracał na budowe kłów. Fundował sufraganię łucką i mansyonarzy przy katedrze. Ozdobił i w drogie sprzety klne zaopatrzył katedrę wło-cławską, wystawił w Włocławku i Ohodczu kł i klasztor dla Reformatów. W tym Chodczu wybudował piękny kł farny i na kolegiate podniósł, osadziwszy przy niej 6 kanoników, tyluż prałatów z proboszczem infulatem na czele (zatwier. Urban VIII, por. u Bzoviusa ad

którt j spoczęły jego zwłoki. Opatrzywszy przy tem różne instytucye dobroczynne i szkolne, wyczerpał cały swój olbrzymi majątek, który na owe czasy obliczono na 900 tysięcy dukatów. Rodzinie pozostawił bardzo nie wiele.

Z pism po nim pozostałych wymienić należy: De rebus gestis ser. et potent. Sigismundi 1/1 Poloniae et Sueciae regis... brevis narratio, Romae, 1605, Practicarum observationum ex jure civili et canonico collectarum... centuria prima, Ryga 1602; 2-gie wyd. Kraków 1020; 6-te w Gdańsku 1648; Decas quaestionum publicarum in quibus eccl. jura et immunitas eccl. *status elucidantur*, Krak. 1616; ost. wyd. Gdańsk 1647. Pozostawił w rękopismie Relationes et decreta in causis juris polonici gravissimis. Po polsku napisal: Przemową do stanów koronnych imieniem wszystkiego duchowieństwa na kompozycye w Warszawie r. p. 1607 przypadającą spisana i nagotowana.

(Ch.).

Lipski Mateusz, drugi biskup miński. Urodził się na Litwie pomiędzy rokiem 1767 i 1769 w bardzo ubogim stanie i z senatorską rodziną tego nazwiska nic wspólnego nie mający; wstąpił do Bazylianów, zmieniwszy obrządek. Jakimiś trafem poznał go Siestrzencewicz i polubił; namówił go, aby do łacińskiego powrócił obrządku, obiecując łaski i wywyższenie. Lipski zgodził się na to i został zausznikiem i domownikiem Siestrzencewicza, któremu szedł w ład i bardzo był oddany. Daty z życia jego inne są u Bartoszewicza, a inne u Tołstoya; nie jesteśmy w możności rostrzygnąć, po czyjej stronie prawda.

Kapłanem został, jak się zdaje, około

Kaplanem został, jak się zdaje, około roku 1790, lub może nieco później (chociaż Tołstoy podaje datę niemożliwą—1789!); kanonikiem, podobno w r. 1811, a prałatem w 1816, będąc następnie czas jakiś sekretarzem Siestrzencewicza, potem asesorem w t. z. kolegium w Petersburgu z dyecezyi mohylowskiej. Nominacya na sufragana nastąpiła rychło, ale z Rzymu długo nie przychodziła sakra; nakoniec przyszła i udzielono muświęceń biskupich w Wilnie 1824 z tytułem biskupa aureopolitańskiego. Był na koronacyi w Moskwie 1826 roku, ra-

zem z innymi biskupami, a po śmierci Siestrzencewicza został administratorem biskupstwa mińskiego, gdy zaś umarł Dederko, posunieto go na katedrę mińską (Dederko świat ten pożegnał w 1829 roku), prekonizacya jednak nastąpiła dopiero dnia 28 lutego 1831 roku, w czasie bardzo smutnym dla Kościoła, a szczególnie może, dla dyecczyi mińskiej, która właśnie utraciła czterdzieści kilka klasztorów i z gőrą dwustu kaplanów. Lipski może nie mógł w tych warunkach odwrócić tyle klęsk, a i czasu nie miał na wywarcie głębszych śladów dodatnich swoich rządów...

Kiedy umarł Lipski, też nie wiemy na pewno. Bartoszewicz, i inni, twierdzi, że w 1841, a Tolstoy zaznacza datę jego śmierci dnia 21 listopada 1839 roku. Administratorem dyecezyi mińskiej po nim mianowano ks. Pawła Rawę i ta jego administracya trwała do r. 1853. Ks. Rawa świat ten opuścił jako nominat na biskupa. (Por. Encyklopedya Orgelbranda t. XVII; Tolstoya, Le Catholicisme Romain en Russie, Paryż 1863, tom II; Anneksów uumer 14; Kartka z dziejów kościoła katolickiego. Biskupstwo mińskie, Kraków 1889).

J. M. G.

Lipski Stanisław, kanonik krakowski i płocki, regent kancellaryi koronnej, syn Kacpra, kasztelana rawskiego. Był w Rzymie ra jubileuszu r. 1650 i wygłosił po łacinie kazanie w uroczyść św. Stanisława w kościele polskim, ogłoszone w Rzymie przez Ludwika Grignani p. t. Panegyris Divo Stanisłao Episcopo Cracoviensi ac Martyri, Romae a. 1650 dicatus. Po powrocie został kanonikiem krakowskim 1668 r. i proboszczem krzemienieckim. Podpisał w r. 1670 elekcyę króla Michała. Umarł w r. 1674.

Lipski Wincenty przyszedł na świat około roku 1796 na Białej Rusi; keztałcił się w Mścisławiu u Jeznitów, a potem w głównem seminaryum wileńskiem od roku 1820—1824, w roku zaś 1831 otrzymał stopień doktora teologii, wyświęcony na kapłana w 1826 roku. Był naprzód inspektorem Akademii duchownej wileńskiej, a potem rektorem w Petersburgu od roku 1842. Niepospolita znajomość nauk teologicznych, a szczególnie biegłość w obrzędach i śpie-

wie kościelnym, zaznaczały go bardzo Halickiego, wstąpił do Bazylianów, kształ-dodatnio i wyróżniały; w 1857 roku wy- cił się w Rzymie, gdzie otrzymał doktoświęcony na biskupa jonopolitańskiego; konsekracyi w Petersburgu dopełnił Metropolita Żyliński w asystencyi biskupa Borowskiego i Wojtkiewicza; następnie został sufraganem tyraspolskim, a po śmierci biskupa Kahna czas jakiś zarządzał dyecezyą, od r. 1865 do 1872, odznaczając się wielką gorliwością w pelnieniu obowiązków swoich. Potem zamieszkał w Odessie, przyświecając tam swojemi cnotami pasterskiemi i miłością chrześcijańska. W Odessie też Pan Bóg powołał go do siebie przy końcu roku 1875, a może na początku następnego. Testamentem zapisał 20,000 rs. na budujące się kościoły w Saratowie, Mikołajewie i Chersonie. (Por. Encyklopedya Orgelbranda t. XVII; Pamietnik Religijno-Moralny t. XXXII, p. 347; Kronika Rodzinna 1876, Nr. 2).

J. M. G.

Lipskie Interim ob. Interim. II.

Lira Mikolaj ob. Mikołaj z Lir y.

Lirycki Hipolit, dr. św. teologii, gwardyan Franciszkanów w Nowym Sączu, żył w początkach XVII w., przełożył z włoskiego na łacinę Filippa Gesnalda, Disciplina conventualium, Cracoviae 1615. Napisal: Wzory cnoty albo przedziwny żywot św. Franciszka, Kraków 1606; Dzieje zakonu Franciszkanów; Constitutiones quatuor ordinum mendicantium in Polonia, Cracov. 1615; Funiculus triplex confraternitatis Chordigerorum i Bractwo hordy albo paska zakonnego ś. Franciszka, Kraków 1606.

Lis Mikołaj, biskup poznański, synowiec obydwóch Fulków bpa krakowskiego i arcyb. gnieźnieńskiego. Będąc dziegnieźnieńskim, scholastykiem krakowskim, wysłany został do Viterbo w sprawie kanonizacyi błogosławionej Jadwigi, księżnej polskiej. Pż Klemens IV mianował go bpem poznańskim; konsekrowany był w kle witerbskim. Rządził dyecezyą lat 9 i umarł w r. 1273, pochowany w Tumie w Pozna-

Lisiański v. Lisański Heraklit, arcyb smoleński ruski z XVIII w. rodem z

rat teologii i święcenia kapłańskie. Znakomity mówca. Był konsultorem zakonu przy generale Tomiłowiczu przez lat 7; potem był sekretarzem generalnym, zakonu, r. 1743 superyorem połockim wreszcie prowincyałem litewskim i generalem zakonu. Po śmierci Cezarego Stebnowskiego, został w czerwcu 1762 mianowany arcybpem smoleńskim i siewierskim, konsekrowany 27 września 1763 r. w katedrze włodzimierskiej. Koronował obraz cudowny w Chelmie d. 15 wrześ. 1765 r. Gorliwy pasterz umarł 14 maja 1771 r.

Lisieux — bpstwo we Francyi (dioec. Lexoviensis). Miasto L-x, na brzegu rz. Tougues położone, w statożytności nosilo nazwy Noviomagus, jako stolica celtyckiej Lexovii. Obecnie L-x jest głównem miastom okręgu tej też nazwy w depart. franc. Calvados w Normandyi, liczy ok. 17 tys. mieszkańców, posiada kilka szkół, kł starożytny gotycki, dawną katedrę z XII—XIII w., kł św. Jakoba z XV-XVI w. i t. p. Bisku p-stwo L-x powstało w XVI w., jako sufragania arcybpa w Rouen. W 1790 r. dyecezyę L-x zniesiono. W 1801 połączono ją z bpstwem Bayeux. Od r. 1850 bp Bayeux nosi też tytuł bpa Lisieux. Synod prowincy on alny metropolii Rouen odbył się w Lisieux w 1055 r. (Por. Hefele, Concilienge-schichte, 2 Aufl., t. IV, k. 888...). Obecnie dyecezya Bayeux i Lisieux, (dioec. Bajocensis et Lexoviensis) sufragania arcbpa Rouen, obejmuje partament Calvados; w 1904 r. liczyła ok. 429 tys. katolików, 73 parafie, 643 filiii (succursales); 119 wikaryatów. (Por. bibliogr. u Chevalier, *Topo-Bibliogra-*phie, Montbéliard, 1894—1903, t. II, 328—331; 1707 i nast.; nadto W. E. I. t. 43-44, str. 548-549, Werner, S. J., Orbis terrarum catholicus Friburgi Brisg., 1890, p. 65; Duchesne, Fastes Episcopaux. Paris, 1804—1900..., t. II, r. 211, 221, 234...; Gallia christiana nova, Paris., 1715-1785, t. XI p. 346 -455; Buchberg, Kirchliches Handlexikon, München, t. I, 1907, k. 525; t. II, 1910 k. 671).

X. C. S.

Lisikiewicz Józef, ur. w kwietniu 1738 pod Lwowem, kształcił się u Jezuitów i został profesorem fizyki we lwowskiem kolegium; po kasacie zakonu takąż posadę objął 1775 r. w nowo utworzonej szkole 6 klasowej w Sandomierzu; 1779 r. został regensem seminaryum sandomierskiego, w 1782 kanoni-kiem kaznodzieją przy miejscowej kolegiacie, 1794 prokustoszem, 1800 kanclerzem kapituły, a zarazem proboszczem św. Pawła za miastem. Umarł 9 września 1822 r. Napisał: Fizyka czyli wiadomości natury i skutków rzeczy pod zmysły podpadających, w szkołach sandomierskich uczącym się, w ojczystym języku jak najkróciej wyłożona, a dla zabawy kochającym się w tej umiejętności do druku podana, t. I, Sandomierz 1779, t. II p. t. Fizyki księga druga na widok publiczny podana ib. 1781; Kazania na tajemnice życia i śmierci czyli na uroczystości P. Jezusa i Najśw. Panny, Lublin, 1795; Kazania adwentowe, ib. 1796; Kaza-nia na niedziele całego roku 3 t. ib. 1797—1806.

X. S. G.

Lisimak—gr. Λυσίμαχος — imię dwóch Żydów, w P. Ś. wspomnianych. I) Lisim ak-syn Ptolomeusza z Jeruzalem. Jest mowa o nim w księdze Estery (XI, 1): "Roku czwartego za królowania Ptolomeusza i Kleopatry, Disiteusz, który się mienił być kapłanem i z rodu lewickiego, i Ptolomeusz syn jego przynieśli ten list Phurim, który powiedzieli że przełożył Lisimachus, syn Ptolomeu-szów w Jeruzalem." Data wskazana obecnie nie da się określić dokładnie, gdyż było w różnych czasach aż czterech Ptolomeuszów, którzy mieli za żony Kleopatry: 1. Ptolomeusz V Epifanes (204-186 przed nar. Chr.), 2. Ptolomeusz VII Filimatos (181-146), 3. Ptolomeusz IX Ewerget (147-117) i 4. Ptolomeusz X Filimatos Soter II (117-81). Również z tekstu przytoczonego nie można orzec, czy on był tłumaczem jednego tylko listu, czy obydwoch, czy też całej ksiegi. — 2) Lisimak – brat Menelausa. Według tekstu greckiego (II Mach IV, 29) był on chwilowym zastępcą brata na arcyka-płaństwie, według Wulgaty — był na-stępcą Menelausa, gdy ten został zde-Prawda, że nominacya jego na arcybi-

gradowany. Lisimak zrabował skarby świątyni, przez co wzburzył na się ogół; powstały zamieszki, wśród których poniósł śmierć. (II Mach. IV, 39-42) X. R. J.

Lismore nazwa bpstw (dioec. Lismo riensis): 1) dawnej dyecezyi w Irlandyi, erygowanej w 633 r., od 1152 r. sufraganii arcybpa w Cashel. Bpi z Lismore spór wiedli z bpami z Waterford, aż wreszcie połączone te dyecezye w r. 1363 i odtąd bp. z Waterford nosi tytuł bpa Waterford i Lismore. (Por. Gams, Series episcoporum eccl. cath., Ratisbonae 1873, p. 238; Chevalier, Topo-Bibliographie. Montbéliard, t. II, 1903, p. 1708; Buchberger, Kirchliches Hand-lexikon, München, 1980. t. II, k. 671— 672. 2) biskupstwa w Australii, które z Grafton (ob. art. Grafton) przeniesiono do Lismore w 1900 r. Dvecezva Lismore, sufragania arcybpa Sydney, w 1908 r. liczyła 19,500 katolików, 51 kłów i kaplic, 20 kaplanów, 3 zgromadzenia zakonne żeńskie. (Por. lit. przy art. Grafton, nadto Austral. Cath. Dir., Sydney, 1908, p 44 i nast.; Buchberger, dz. cyt., t. II, k. 672).

X. C. S.

Lisowski Herakliusz, arcybiskup r. g. połocki. Pisarze rosyjscy bardzo go uwielbiają i z zapasem dowodów pasują na poprzednika Siemaszki, Theiner zaś i Pelesz powiadają o nim, że był oddany Unii, jako gorliwy pasterz. Pelesz twierdzi: "H. L. hat sich als würdiger und treuer katholischer Bischof bewährt;" ks. biskup Likowski inny sąd o nim wydaje, zaznaczając wyraźnie, na faktach się opierając, że działalność jego malo dodatnich przyniosła dla Unii korzyści i nazywa go "co najmniej człowiekiem bardzo słabym i charakteru dość lichego." W każdym razie, wiednie, a może i bezwiednie, kroczył on prawie po tej drodze, która Siemaszkę doprowadziła do katastrofy 1839 roku. Walka Lisowskiego z Zakonem bazyliańskim, obrzadkiem łacińskim i samowolne targanie sie na uchwały synodu zamoyskiego nie mogły Unii rokować pożytku, a nie staranie się, aby swej godności metropolitalnej kanoniczne u-

skupstwo połockie dała pewne oparcie konsystorza było niewyraźne chwiejacej się już Unii, którą już przedtem wiekopomnej pamięci I Jason Junosza Smogorzewski, jak mógł i okoliczści pozwalały, umacniał i od zamachów bronił, a nawet niektóre fakty z jego działalności przypisują niesłusznie Lisowskiemu (np. w kwestyi modłów publicznych za synod). Można też podziwiać, jak Lisowski, urodzony i wychowany w odmiennej sferze i w zupełnie innem otoczeniu, holdującem odrębnym idealom, potrafil w późniejszym nawet wieku (miał bowiem wtedy jakich lat 50 kilka) zupełnie siebie przeobrazić, przeistoczyć, naginając się z taką latwością do nowych prądów i wymagań. Pomimo jednak tego wszystkiego nie sądzimy, aby w nim całkiem zamarło uczucie dla Unii; pojmował on ją tylko po swojemu, z niewłaściwej bronił ją strony, zanadto ufał i wierzył swoim protektorom i rzekomym opiekunom i to

go na manowce skierowało.

Lisowski pochodził z ubogiej szlachty polskiej herbu Jeż z przydomkiem Odroważ, był synem Józefa i Konstancyi Łepkowskiej, przyszedł na świat w 1734 roku, nosząc w świecie imię też Józefa, posiadał liczne rodzeństwo. Oddano go naprzód na naukę do szkółki parafialnej dominikańskiej w Uszaczu (teraz p. lipelski gub. witebska), a ponieważ środków rodzice mieli mało, więc obrał so-bie Zakon bazyliański i tam pod imie-niem Herakliusza wstąpił i dalej się kształcił. Było to u Bazylianów w Połocku przy kościele św. Zofii, tam też po wyświęceniu na kapłana zostawał i następnie w tym klasztorze przełożonym go obrano. O działalności na tem stanowisku jego nic nie wiemy; zapewne musiał mieć pewne dodatnie strony, ponieważ potem, około r. 1778, powołano go na opata Onufrejskiego (w Mścisławskiem), co było rzeczą intratną i dostojną. Jakie go stosunki łączyły z Junoszą Smogorzewskim, arcyb. połock. wtedy, owym mężem znakomitym i dobrze zasłużonym, względem Kościoła i kraju, tego powiedzieć nie umiemy. Smogorzewski, zostawszy metropolitą, opuścił, w 1780 r. Bialoruś, powierzając opiekę nad swoją archidyez., jak gdyby konsystorzowi, do którego weszli: Lisowski, Ambroży Kiryat i Inocenty Malinowski, z zakonu Bazylianów. Położenie tego, niby | pieczy owczarni. Stąd mają prawo, a

miał on prawa rządzić dyecezya podczas sedis wakancyi. Zeby to prawo otrzymać, potrzebował zatwierdzenia Stolicy Apostolskiej, a oto się nie starał, sprawując jednak jakieś rządy. Tak było do roku 1784, kiedy Lisowski został arcybiskupem, forytowany przez sfery rządzące, a nawet, rono, przez Konisskiego. Sakry biskupiej udzielił mu Gedeon Horbacki, biskup pińsko-turański, na wiosne 1784 roku.

Tu się jakby zaczyna nowa epow życiu Lisow-kiego, odmienna bardzo od jego dawniejszych czynności: "oczyszczanie" obrządku unickiego, przyjmowaniu obyczajów i stroju dyzunickich, walka z "naleciałościami" łacińskiemi, wojna z Bazylianami, z których zakonu sam wyszedł, nieprzyjazne stosunki z obrządkiem rzymskiem i ciągle wytaczane procesy. Pragnal on bardzo zniszczyć zupełnie zakon bazyliański i obezwładnić, czego jednak uczynić nie zdołał, ale udało mu się w t. z. kolegium w Petersburgu odłączyć zupełnie Unitów od Łacinników i osobny utworzyć, drugi tam, departament unicki, jako też wprowadzić niektóre jeszcze inne reformy. Pasterzem był on bardzo ruchliwym i kościół unicki, przez cztery lata bez biskupa, ożywał niejako i umacniał się nieco w tych czasach. Znaczenie Lisowskiego w oczach rządu rosło. Wtem umiera (na początku stycz. 1805 r.) metropolita Rostocki i ukazem d. 24 lipca roku następnego mianowano Lisowskiego metropolita, z tytułem "Metropolita unitarum Ecclesiarum in Russia;" bez stałej siedziby, przyczepiany do rozmaitych biskupstw. Nominacya ta kanonicznie zarządzona nie była. Lisowski świat ten pożegnał 30 sierp. 1809 roku. (Por. Pelesz, Geschichte der Union, t. Il, Wieden 1880; Likowski, Dzieje kościoła unickiego w XVIII i XIX w. Poznań 1880; M. Loret, Kościół kat. a Katarzyna II, Warszawa-Kraków 1810; Zapiski Was. Łużyńskiego, Kazań 1885, Złota księga szlach. polsk. V, p. 97; własne notatki). J. M. G.

List pasterski. Biskupi nie tylko są rządcami swych dyecezyj, lecz i przewodnikami duchownymi powierzonej ich nieraz i obowiązek (w miarę potrzeby) zwracać się do niej ze słowem otuchy, przestrogi lub napomnienia, z rada i pouczeniem o obowiązkach każdemu stanowi właściwych. Tego rodzaju publiczne odezwy Pasterzy, wydawane na poczatku Wielkiego Postu lub w innych ważnych okolicznościach natury ogólnej, nazywają się Listami pasterskimi. Odczytują się zazwyczaj z ambon we wszystkich klach dyecezyi, aby tem latwiej rozpowszechnić sie mogły wśród mas ludowych.

List w Piśmie św. I. List w Księgach Śś. Starego Testamentu. Pierwszym listem, jaki tu znajdujemy jest list wystosowany przez Dawida do Joaba (II Reg. 11, 14); następny po-chodził od Jezebeli królowej Izraelskiej do starszych miasta Jezrahel, aby złożyli falszywe świadectwo przeciw Nabotowi. Królowa opatrzyła list swój pieczęcią męża swego, króla Achaba (III Reg. 21, 8). Wspomnieć też należy listy króla Jehu (IV Reg. 10, 1—7), proroka Eliasza (II Par. 21, 12), Ezechiasza króla Judzkiego (II Par. 31, 1), podczas niewoli Babilońskiej, list Jeremiasza pro-roka do zesłańców w Babylonie (Jer. 29, 1-32), oraz falszywego proroka Semejasza (Jer. 29, 27 - 29).

Aż do tej epoki w Biblii dla określania listu. Autorowie świeci używali wyrazu hebrajskiego Sefer (βιβλίον, libellus), Wulgata ma: *Epistola* list, lub miktab (γράφφη) scriptura. Wulgata: Litterae list). Wspomniano niekiedy o pieczęci, która nadawała listowi znamię autentyczności i zabezpieczała treść jego wyłącznie tylko dla odbiorcy, dla którego list byl przeznaczony (III Reg. 21, Po niewoli Babilońskiej dla listu napotykamy w Biblii określenia więcej właściwe, zapożyczone z języka naro-dów, z którymi Żydzi pozostawali w stosunkach: *igeret* z asyryjskiego, czy perskiego, oraz *nisztevan*; n. p. list Mardocheusza i Estery do Żydów, mieszkających w Persyi (Est. 9, 27, 29-30.

II. Listy w Nowym Testamencie. Nie spotykamy żadnego listu Chrystusa Pana. List do Abgara króla Edessy jest apokryfem (ob. A bgar). W Dziejach Ap. znajduje się list pisany przez Apostolów po soborze Je- "sefer kritut," według rabinów "get,"-

rozolimskim do Chrześcijan, mieszkajacych w Antyochii i Cylicyi (Act. 15. 13 - 29).

Listy Apostolskie w kanonie Ksiąg N. T. są ułożone na wzór listów zwykłych. Rozpoczynają się (z wyjątkiem Listu do Żydów, oraz I-go Listu św. Jana) od imienia tych, którzy je pisali, oraz od pozdrowienia dla tych dla których je przeznaczano. Pozdrowienia polegały na życzeniach łaski i pokoju w imię Jezusa Chrystusa (n. p. Rom, 1, 1–7; I Cor. 1, 1–3 etc.); następnie autor przystępuje do przedmiotu, który stanowi treść listu. Przemawia on w osobie pierwszej już to liczby pojedyn-czej, już to mnogiej. Wreszcie autor kończy pozdrowieniami, błogosławień-stwem i modlitwa, dołącza często pozdrowienia obecnych towarzyszów (n. p. Rzym. 16, 16 - 21—23; I Cor. 16, 19— 20). Apostolowie poslugiwali się pisarzami przy układaniu listu; o niektó-rych posiadamy wzmianki, n. p. Tertius pisał św. Pawłowi List do Rzymian (Rom. 16-22); Sylwan zaś-Św. Piotrowi (I Petr. 5, 12) Św. Paweł dodaje często własnoręcznie jakieś zdanie, zawierające pozdrowienie, a stanowiące świadectwo autentyczności i wierzytelności (I Cor. 16, 21; Gal. 6, 11; Col. 4, 18; I Thes. 3, 17). Doreczycielami listów byli uczniowie Apostolscy. Juda, Basabas i Silas wraz z św Pawlem i Barnabą zanieśli list od zgromadzeni**a** Jerozolimskiego po Soborze do Chrześcijan w Antyochii i Cylicyi, (Act. 15, 22, 27) Tychikus wręczył List św. Pawła Efezyanom (Eph. 6, 21), a łącznie z Onezymem Kolosanom (Col. 4, 7-8); Rzymianom zaniosła List od św. Pawla Phoebes, dyakonisa Kościoła cenchreńskiego (Cenchreae, port Koryncki). Do pisania Listów apostolowie prawdopodobnie używali papyrusu, lub pargaminu, jak to czynili Grecy i Rzymianie 6wcześni. Św. Jan wspomina o atramencie i piórze (calamus, III Joan., 13). Ob. Kodeks. (Por. Marquardt, La Vie privée des Ramains II, 2893; E. Beurlier, Lettre w Dictonnaire de la Bible. Vigouroux; ks. Szlagowski, Wstep ogólny, I, 209). X. A. S.

List rozwodowy - po' hebr. w P. św.

dokument, który wręczał maż żonie, gdy dla jakiego powodu nie chciał z nią żyć dlużej. Dokument taki wydaje się na zasadzie Deuteron. XXIV, 1: "Jeżeli pojmie człowiek żone i bedzie ja miał i nie najdzie łaski przed oczyma jego dla jakiego pługastwa, napisze list rozwodowy i da w rękę jej i puści ją z domu swego." Pierwotnie taki list dla osób zainteresowanych pisali kaplani czy lewici, do tego specyalnie wyznaczeni. To wskazuje Targum Jonatana-, i napisze list rozwodowy przed sądem." (Por. Bl. Agolinus, Thasaurus antiqu. Sacr., Vol. XXX; J. Buxtorf., Dissert. de spons. et divortio, str. LXXIX). Nie wszyscy egzegeci zgadzają się w określeniu przyczyn, dla których można było dać rozwód. Zdaniem jednych možna bylo dać žonie rozwód nawet dla najmniejszej przyczyny, choćby nawet z powodu nieumiejętnego ugotowania potrawy. Do tej kategoryi zaliczali się uczniowie Hillela (por. Talmud, Gittin). Szkoła Szamai utrzymuje, że do rozwodu potrzeba jakiejś ważnej przyczyny. Według znów zdania Rabina Akiba mąż może dać rozwód, gdy tylko podoba mu się inna kobieta piękniejsza od jego żony. Majmonides twierdzi, że w razie spostrzeżenia żony na cudzołóstwie maż nawet sądownie może być zmuszony do dania jej rozwodu, a gdy żona sama wyzna swój upadek, traci wów-czas prawo do posagu. W razie przyjęcia przez męża wiary chrześcijańskiej żona pozostająca przy wierze żydowskiej nie może wyjść za mąż dopóki nie otrzyma od swego męża rozwodu. Rozwód można też dać z przyczyn fizycznych—cuchniecie z ust, choroba nieuleczalna, jakaś rana. Gdyby takie wady znalazły się w mężu, żonie nie przysługuje prawo dawania rozwodowego listu, ale może udać się ze skargą do starszych i zmusić męża sądownie do dania rozwodu. Rozwody są i dzisiaj u Zydów, ale nieco utrudnione i bez rabina nie mogą być dane. W dzielach Majmonidesa podana taka forma listu rozwodowego:

"Trzeciego dnia sobotniego dn... miesiąca... roku... od stworzenia świata w mieście... (lub wsi...), ja N. który się nazywam N. syn J. N., syn kaplana, mieszkając w sym czasie w... chciałem

pchnalem i wyprawilem, i wypędziłem Ciebie, Ciebie, mówię, żonę moją, która się nazywasz N., córka R. N. kaplana, która przedtem byłaś, żoną moją, obecnie zaś pozbywam się, wyprawiam i wypędzam Ciebie, Ciebie, mówię, abyś mogla, według twego upodobania i wyboru wyjść za mąż za innego, ani też nikt nie może przeszkodzić tobie dziś, ani też na wieki. Więc oto jesteś wol-na dla każdego. I ten jest tobie dany akt rozwodowy list wypędzenia i książeczka uwolnienia według obrządku Mojzesza i Izraela." — Następują dalej podpisy świadków. (Por. Fr. Xaw. Kortleitner, Archaeologiae Biblicae sum marium, Oeniponte, 1906; ks. M. Go dlewski, Archeologia Biblijna, War szawa, 1903, t. II, str. 16—19; W. W. VII, 2089).

X. R. J.

Listy katolickie ob. Katoliickie listy.

Listra - miasto w Likaonii na pograniczu z Izauryą, na południe od Ikonium. Odwiedził to miasto św. Pawel Ap. z Barnaba w czasie pierwszej podróży, głosił tam naukę Chrystusowa i kulawego uleczył cudownie. Na razie mieszkańcy tamtejsi uznają apostołów za bogów, lecz wkrótce podburzeni przez Żydów kamienują św. Pawla. (Act. Ap XIV, 6-20). Odwiedził Listrę Apostol narodów po raz wtóry w czasie drugiej podróży. Wtedy się przyłączył do św. Pawla św. Tymoteusz rodem z Listry. (II Tim. III, 11). W niektórych kodeksach znajdujemy Listre (Act. Ap. XXVII, 5) w Licyi. Listra jest tam przez pomylkę użyta, powinno być Mira. (Por. F. Blass, Acta Apostolorum. Goettinguae, 1895, p. 159-161; 224; 273; W. Ramsay, Saint Paul the Traveller and the romano Citizen, London, 1895, p. 114-119; F. Vigouroux, Dictionnaire de la Bible, t. IV, p. 460—464).

X. R. J.

Liszewski Jędrzej, magister nauk wyzwolonych i filozofii, żył w końcu XVI w.; uwikłany w blędy heretyckie później nawrócił się, jak to w napisanem przez siebie wierszem piśmie oznajmia: Łódka Kościoła świętego poz własnej woli i bez przymusu i ode- wszechnego katholickiego, pokazująca błędy heretyckie i t. d. Kraków | 1613. (Por. Wiszniewski, Hist. lit. pols. Kraków 1857, t. IX, str. 120).

Liszkowo dziś wieś kościelna Suwalskiej gubernii Sejneńskiego powiatu, wieś uboga, lecz we wspomnienia historyczne bogata. Dzisiejsze Liszkowo w trzynastym wieku nazywało się Neuepile, po litewsku Naujapilis, po polsku Nowogródek. W. książe Litewski Erdziwill, brat Mendoga obrał sobie to miejsce za stolice, i na wyniosłej górze nad samym Niemnem zbudował zamek murowany, którego ślady dotąd pozostały. Nowogródek w którym W. książe Litewski Mendog przyjął chrzest św. i namaszczenie na króla w roku 1252-go nie był Nowogródkiem sto-licą dawnego Nowogrodzkiego Województwa nad Niemnem w dzisiejszej Mińskiej gubernii, jak dotąd mniemano, lecz dzisiejszem Liszkowem. Pierwszy z takiem zdaniem wystapił Teodor Narbut sławny historyk narodu Litewskiego, a za nim wielu staroży-tności litewskich badaczy. Dość wspo-mnieć Adama Kirchora ("Przegląd Powszechny" tom X) i Zygmunta Glogera ("Kłosy"). Ks. Pr. Kurczewski w świežo wydanej książce Kościół Zamkowy Nowogródkiem nie nazywa Liszkowa, lecz inne miejsce nie daleko Liszkowa położone we Wschodniej Litwie. Liszkowo zatem było stolicą Erdziwiła i Mendoga; tu była pierwsza litewskiej dyecezyi katedra, która jak wiadomo krótko istniała. Na miejscu żadnej nie ma tradycyi.

Liszkowo jako parafia sięga piętnastego wieku, dawniej należała do Wileńskiej a od roku 1818 do Sejneńskiej dyecezyi. Liszkowo tem jest jeszcze pamiętne, że Jerzy Kosiło wojski trocki dobra swoje Liszkowskie zapisał Sejneńskim Dominikanom z obowiązkiem zbudowania klasztoru i kościoła. Ojcocowie Dominikanie po śmierci Kosiły weszli w posiadanie zapisanego majątku w r. 1699 i w krótkim czasie wystawili wspaniały klasztor z kościolom w kształcie rotundy, bogaty we freski; w kopule dotad one pozostały. Konfiskata przez rząd pruski klasztornego majatku

podominikańskiego przeniesiono parafie, gdzie i dotąd pozostaje. W roku 1836 klasztor Liszkowski przeznaczony został dla księży demerytów z całego Królestwa kongresowego; zostawali oni w nim do roku 1849, jak utrzymuje Sobiesz-czański (*Enc. W. Pow.*); zdaje się jednak, že przeniesienie ich na Łysą góre mialo mieisce okolo roku 1854.

X. F. A.

Litai ob. Brewiarz. II.

Litania, λιτανεία = blaganie, gorliwa prośba; tak nazywa się modlitwa do Boga (Bona, Divin. Psalmod. c. 18 § 14) i znana jej forma, w której żebrzemy miłosierdzia Bożego i przyczyny Świętych wzywamy. Niekiedy samo Kyrie elejson litania się zowie, a nawet lud, spiewający na processyi L-ę (Merati t. I, p. 4 tit. 11, w. 8) Dla tego L. uważa się za nabożeństwo publiczne, przy którem przewodniczący wymienia tych, których wzywa, przedmiot swych pra-gnień i pobudki nadziei; lud zaś na każdą prośbę odpowiada formuła krótka do Osob Boskich: Zmiluj się nad nami! do Świętych: módl się lub módlcie się za nami! Wybaw nas Panie albo Ciebie prosimy wysłuchaj nas. L. sięga początków Kla, spotykamy ja w liturgii; z rozwinięciem kultu L-ie jako modły błagalne i pokutne w przypadkach nieszczęść po za Mszą św. weszły w użycie. Według Kapitularzy Karola W. na pogrzebach, kiedy nie umiano śpiewać psalmów, mężczyzni mówili Kyrie elejson, a niewiasty Chryste eleison. W antyfonarzu Grzegorza W. jest wiele formul litanij. Miejscowi Święci, posiadanie relikwii były powodem zmian, dodatków w L. i tworzenia nowych litanij. Pod koniec w. XVI było tak wiele ułożonych L.i, że Klemens VIII d. 6 września 1601 ogłosił konstytucye Sanctissimus... a w niej zaleca, aby zachować starożytne L-e, które w brewiarzach, mszałach, pontyfikalach i rytuale znajdują się; ktoby zaś chciał wydawać inne litanie, w kościołach, kapli-cach i procesyach odmawiać, powinien przedstawić je kongregacyi św. obrzędów do uznania – bez przyzwolenia i i inne do tego jeszcze powody skłoniły aprobaty Kongregacyi św. obrzęd. L. wy-Ojców Dominikanów do opuszczenia dawać lub publicznie odmawiać nie Liszkowa. W roku 1812 do kościoła wolno, pod karami przez bpa nałożonemi. sa:

- Wszstkich Świętych, tak się zowie, bo w pierwszej jej części z każdego rzędu różnych Świętych w szczególności a potem w ogólności wstawienia się wzywamy. Zawiera ona wszystkie potrzeby chrześcijanina i Kła; przy układaniu jej miano na względzie modlitwę powszechną i służyła niegdyś za część liturgii. Prawo zmian i dodatków w niej zastrzeżone wyłacznie Stolicy Apostolskiej (S. R. C. 3 kwiet. 1821; Mühlbauer, Decret. authent. C. S. R. II, 39).
- L. Najśw. Maryi Panny zwana loretańską, ponieważ odmawiano ją w domku loretańskim. Zdaje się że ułożona została w XIII albo XIV w. Składa się z 2 części; w pierwszej występuje Marya jako Matka Boža w pelni swych cnót i lask; w drugiej zaś od wiersza "Rosa mystica," występuje w związku z całym porządkiem Odkupienia i z Kłem całym, obej mującym niebo i ziemię, którego jest matką i królową. Trzy doby dzieła odkupienia a mianowicie przygotowanie do niego w starem przymierzu, urzeczywistnienie w nowem i jego uzupełnienie w królestwie błogosławionych są wyraźnie w tej drugiej cześci odznaczone. Sykstus V bullą "Reddituri" za jej pobožne odmówienie nadal odpust dni 200; Pius VII (30 wrześ. 1817 r.) za każdy raz 300 d.; odpust zupelny w 5 główniejszych świąt N. Maryi Panny
- 3) L. najsłodszego Imienia Jezus ułożona podobno przez św. Bernardyna lub św. Jana Kapistrana w w. XV. Na prośbę bpów i książąt niemieckich potwierdzoną zostala 21 sierp 1862 dla dyecezyi monachijskiej i fryzyngskiej (Mühlbauer, Decret. authent. C. S. R. 1865 L. 2, p. 97 i Supplem. L. 2 fasc. 4 p. 472). Przywilej ten rozciągnięty następnie do innych dyecezyi w Niemczech, a nawet według od-powiedzi S. K. O. 30 wrześ. 1863, tę litanie wszędzie publicznie, śpiewać wolno w tej formie jak zatwierdzona (Herdt, S. Litur, Praxis L. I, w. 112 not. 2. p. 145).
- 4) L. o najslodszem Sercu Jezusowem potwierdzona przez Leona XIII 2 kwietnia 1899 dla prywatne-

L-e zatwierdzone i dozwolone go i publicznego odmawiania w całym Kościele.

> 5) L. Św. Józefa zatwierdzona dla Kła powszechnego przez Piusa X d. 18 marca 1909 z odpustem 300 d. raz na dzień, który można ofiarować za dusze zmarłych.

> Oprócz tych aprobowanych litanij można wydawać inne "cum revisione et approbatione Ordinarii" ale dla pry-watnego odmawiania, bo do publicznego tylko Ś. K. O. może je aprobować (Mühlbauer, l. c.; S. R. C. 11 lutego 1898. n. 1981, p. 28).

> L-e w znaczeniu procesyi sa bardzo dawne. Merati (p. 4, lit. 11 n. 8) rozróżnia: L. septiformis; L. major i L. minor. Pierwszą z nich ustanowił św. Grzegorz W. w celu ublagania miłosierdzia Bożego z powodu zarazy w m. sierpniu d. 29 r. 590. Nazwana siedmioraka, bo według woli pża (l. I1 ep. 2) lud podzielił się na 7 stanów: duchowieństwo świeckie, mężczyzni, zakonnice, mężatki, wdowy, ubóstwo i dzieci; każdy stan wychodził ze śpiewem procesyonalnie z innego kła i mieli zejść się razem w bazylice N. Maryi P. Większej.

L. ta nastepnych lat już nie była obchodzoną. Druga L. major ustanowiona prawdopodobnie także przez Grzegorza W. albo przez tego pża (l. 2 ep. 1) jako dawna uroczystość w d. 25 kwietnia 603 r. do obchodu zalecona. zwana większą, bo uroczyście była śpiewana, obchodząc kościoły, a kończyła się w bazylice Św. Piotra. Trzecia L. minor z ustanawiania św. Mamerta, bpa wienneńskiego r. 474. Na-zwana mniejszą. bo w Rzymie za Leona III r. 816 szla do kła N. Maryi Panny Mniejszej, tudzież dla odróżnienia od tamtej większej. Agenda Powodowskiego z r. 1591 p. II, p. 156 podaje wiele szczegółów dla kaznodziejów w dni krzyżowe, jak również rytuał piotrkowski w rubryce przed procesyą w uroczystość św. Marka. (Por. Pamięt. R. M. t. 16, p. 336; I, 154; III, 686; ser. II, t. II, p. 637; III p. 685; IX, 249; X, 355). Obowiązani do godzin kanonicznych w dzień św. Marka i w dni krzyżowe gdyby nie byli na procesyi, pod grzechem śmiertelnym, (S. R. C. 12 mar. 1836) obowiązani odmó-

wić prywatnie L. WW: ŚŚ. z modli- Vigouroux, Dictionnaire de la Bible, twami jak w brewiarzu rzymskim (Rubr. | fasc. XXIV. t. IV, p. 291 — 292; M. twami jak w brewiarzu rzymskim (Rubr. Brev. t. 2 Rogat.). W przeddzień z zadosyćuczynieniem powyższemu obo-wiązkowi nie mogą być odmówione (S. R. C. 28 marc. 1775 r.).

X. S. G.

Literalny sens Pisma św. ob. Sens Pisma św.

Litholatria cześć bałwochwalcza oddawana kamieniom ob. Balwoch walstwo i Betyle.

Lithostrotos lub Lithostroton, greck. Λιδόστρωτος, hebr. Gabbatha — nazwa miejsca, z którego Pilat sądził Chrystusa Pana (Joann. XIX, 13). Dziś trudne dokładnie określić, co to właściwie było? Nazwa grecka złożona z dwóch wyrazów λίδος = kamień i στρωτός = rozesłany, wskazywalaby, ze Lithostrotos oznacza posadzkę kamienną, mozaikową Takie rzeczywiście były w użyciu u Rzymian. (Por. Wilke, Clavis Novi Test., 2 ed., 1888, p. 263). Wyraz znów aramajski "Gabbatha" oznacza miejsce wzniesione. Z kontekstu sw. Jana (XIX, 13) widać, że Lithostraton było nazewnątrz ratusza. Niektórzy sądzili, że Lithostraton było w rodzaju posadzki mozaikowej przenośnej, na której stawiano krzeslo i z tego miejsca sprawy sadzono. Tak postępowali wodzowie rzymscy (Suetonius, Caesar, c. XLVI). Najprawdo-podobniej jednak dla dokładnego określenia tego miejsca trzeba jednocześnie brać pod uwage obie nazwy, i grecką i hebrajska, a raczej aramajska – Lithostrotos Gabbatha oznacza pewnego rodzaju wzniesioną estradę, okrągłą z wyłożona mozaikowa posadzką; była ona na zewnątrz ratusza przed cytadelą na przeciw świątyni; z tego miejsca Piłat jak i inni namiestnicy rzymscy ogłaszali wyroki sądowe. (Por. Winer, Biblisches Realwörterbuch, 3 ed. t, II, p. 29; Keim, Geschichte Jesu von Nazara, 3 in 8-o. Zürich. 1867 — 1872, t. III, p. 365; J. H. Friedlieb, Archäologie der Leidengeschichte unsers H. Jesu Chr., Bonn 1843, s. 103...; Das heilige Land, 1861, str. 113; Fil-lion, Evangile selon S. Jean, 1887, p. Das heilige Land, 1861, str. 113; Fil-lion, Evangile selon S. Jean, 1887, p. t. 43-44, str. 602-603; Lippert, Ge-347; B. (von Haneberg, Evangelium nach Johannes, edit. P. Schegg, in 8-0. Münch., t. II, 1880, p. 441; F. der Bischöfe von Leitmeritz, Komo-

Hagen, S. J. Lexicon biblicum, t. II. p. 335).

X. R. J.

Lithuanides Waleryan, dominikanin z XVII w., napisal: Ogród Różany o dwu bractwach... Kraków 1627, 4-a; Modus publice per choros recitandi Rosarium. B. V. Mariae introductus primum Romae ad Minervam, deinde in Polonia ad aedes Ord. FF. Praed. St. Stanislao dicatas. 1628, 12-a; 1629. (Por. Wiszniewski, Hist. lit. polsk. Kraków, 1857, 8-a, t. IX, str. 223).

Litomierzyce - bpstwo w Czechach (dioec. Litomeriensis). - M i a s t o L - e, nad Łabą położone, istniało już w w. X jako gród Lutomierzyców, stąd nazwa miasta civitas Luthomericiensis, niem. Leitmeritz. Ks. Spicygniew II erygował tu kł w 1057 r., potem kolegiacki. W XIII w. L-e należały do klasztoru w Tepli, odebrał je ks. Przemyśl Otokar I. W XIV—XV w. miasto się rozwijało. Opierało się husytyzmowi, lecz w 1421 r. miasto zdobył Żyżka. Odtąd L-e miały charakter czeski, uczestniczyły w powstaniu czeskiem (1618-1620). W XVIII w. władali miastem Sasi, Francuzi, Prnsacy. Obecnie L-e licza około 10 tys. mieszkańców, posiadają kilka szkół, kł katedralny św. Szczepana z XVII w., kły Wojciecha na Zasadzie, św. Jana Chrzeiciela na przedm. Dubinie, św. Waclawa i in. Biskupstwo w L-ach erygowal Ferdynand III w 1655 r. Pierwszy bp. hr. Max Schleinitz († 1675) zbudował obecną katedrę, domy dla członków kapituły i wydał ścisłą Instructio parochialis, Pragae. 1664. Bp. hr. Sternberg († 1709) zhudował rezydencye bpią; bp Augustyn Bartłomiej Hille (1832—1865) budował ochrony, przytułki i t. p.; w 1863 r. odbył synod dyccezyalny. Dyccezya L.cka, sufragania arcybpa Praskiego w 1908 r. liczyła 1,591,298 katolików, 26 wikaryatów, 434 parafie, 840 kapłanów swieckich, 55—zakonnych i 10 zgromadzeń

tau, 1867; W. W. t. VII, k. 1705-1710; stal, wypędzony przez Katarzyne II, pra-Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 90; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 609-610).

X. C. S.

Litta Wawrzyniec krdł, pochodzący z arystokratycznej rodziny lombardzkiej, brat admirals rosyjskiego, ur. 25 lut. r. 1756, odbywał studya w kolegium klementyńskiem w Rzymie, gdzie wybitnemi zdolnościami zwrócił na siebie uwage sfer kuryalnych. Jakoż już w r. 1782 został protonotaryuszem aplskim, a w r. 1792 udał się, jako komisarz pski, na granice toskańska dla uśmierzenia rozruchów rewolucyjnych. tej okazyi dowiódł niezwykłej roztropności i energii, to też mianowany arbpem p. i. tebańskim w 1793 r. został przeznaczony na nuncyusza do Polski. Do Warszawy przybył 24 marca 1794 r. w dniu ogłoszenia powstania. Rozumem i taktem swoim zyskał sobie wnet wpływ znaczny na członków rządu tymczasowego. Dzieki temu zdołał ocalić bpa chelmskiego Szarzeńskiego, skazanego na śmierć przez sąd wojenny za sprzyjanie Rosyi. Byłby też niewątpliwie zapobiegł kaźni bpów inflanckiego Kosakowskiego (ob.) i wileńskiego Massalskiego (ob.) gdyby go zawczasu o ich położeniu uwiadomiono. Po trzecim podziale Polski właściwa misya L. była skończona, pozostał jednak ze względu na opłakane stosunki katolików pod berlem rosyjskiem, a zwłaszcza unitów. Wszystkie jednak starania jego rozbijały się o opór Katarzyny II, która znalaziszy w bpie białoruskim, późniejszym metropolicie mohilewskim, Stanisławie Bohusz-Siestrzeniewiczu powolne narzędzie, tępiła niemilosiernie u-nitów. Śmierć dopiero cesarzowej 17 listopada 1796 obudziła nadzieję zmiany polityki względem Kła.

Paweł I, wstępując na tron, wyraził życzenie, aby na uroczystości koronacyjne przybył do Moskwy nuncyusz aplski. Pius VI powierzył tę misyę L-cie i zaopatrzył go w odpowiednie instrukcye. L. wywiązał się ze swego zadania pomyślnie. Wyjednał nowa cirkumskrypcyę 3 unickich i 6 łacińskich bpstw, co Pius VI zatwierdził bullą z 18 paźdz. 1798 r. "Maxime undique pressi". Na stolice unicka w Połocku mianowany zo- tainebleau. Wejście sprzymierzonych

łat Hierakliusz Lissowski (ob.), łucką również wydalony eparcha Stefan Lewiński, na brzeska Józafat Bulhak, dawny koadyutor bpa pińskie-Wskrzeszono też wiele klasztorów Bazyliańskich. Urządzono nadto hierarchie łacińską, a mianowicie arbpstwo M o h ilewskiez bpstwami, jako sufraganiami: wileńskiem, żmudzkiem, łucko-żytomierskiem, kamienieckiem i mińskiem, wraz z odpowiedniem ograniczeniem. Odnośne dekrety i listy mieszczą się w rzadkiej książce p. t. "Actus ad eccl. metrop. Mohilov.ensem aliasque cathedrales ecclesias ritus latini in imperio Russico spectantes ab Illmo, Excellmo Rindissimo Dno Laurentio Litta Archiepiscopo Thebarum Legato Apostolico ad Srenissimus Augustissimus et potentissimus Paulum I Imperatorem et Autocratam totius Russiae etc. etc. etc. signati et Illmo, Excellmo ac Rndissimo Dno Stanislao Siestrzencewicz de Bohusz metropolitano unico Ecclesiae catholicae in Russia, Legato nato Sedis Apostolicae archiepiscopo Mohiloviensi, praefecto justitiae paritionis catholicae, equiti ordinum S. Andreae et Aleksandri, Aqui-lae albae et S. Stanislai, nec non Illimis et Rndissimis Dnis episcopis Vilnensi. Samogitiensi, Luceoriensi, Camenecensi et Minscensi exhibiti Petropoli Anno 1798." Typis privil. a sua Împer. Majest. Typogr. Coll. Poloc. Soc. Jesu impressi anno eoadem.

Pius VI † 29 sierpn. 1799. L. udał się więc do Wenecyi, aby przed odbywającem się tam konklawe zdać sprawę ze swojej misyi. Wybrany 14 marca 1800 Pius VII, oceniając zaslugi L-y, mianował go generalnym skarbnikiem, a 23 lut. 1801 krdlem prezbyterem z tytulem ś. Pudencyany, wkrótce zaś potem prefektem Kongregacyi indeksu. Wśród srogich prześladowań, jakich Pius VII doznawał od Napoleona, L. stal niewzruszenie przy pżu i wraz z nim dzielił ciężką dolę. Należał też do liczby t. zw. "Kardynałów czarnych" samowolnie destytuowanych i internowanych przez cesarza. To jednak nie wstrzymało go od doradzania pżowi odwołania wymuszonego na nim konkordatu. Za to był razem z Piusem VII wiezionym w Fonwojsk do Paryża 31 marca 1814 wróciło mu wolność. Podążył wnet do pża do Rzymu gdzie został krdłem bpem Sabiny i prefektem Propagandy, a w 1818 krdłem wikarym Rzymu. Podczas wizytowania dyecezyi zapadł na zapalenie

pluc i + 1 maja 1820 r.

Przebywając we Francyi L. pracował li-teracko m. i. ponieważ Napoleon powoływał się czesto na deklaracyę kleru gallikańskiego z 1662 r., L. podjął ich głęboką i rzeczową krytykę, która wszakże ukazala się dopiero w Lyonie 1818 r. z falszywa antydatą Paryża 1808 r. p. t. Lettres diverses et interessantes sur les quatre articles dits du clergé de France, par un professeur en theologie, exjesuite. Później wydano je z uwagami, przypisywanemi Lammenais'owi i biografia L-y przez redaktora Mémorial catholique p. t. Lettres sur les quatres articles dits du cler-gé de France. Paris 1826, po niemiecku w Monasterze 1847 z przedmową (Por. Boruldi, Notizia bi-Rabiane. ogr. sul Card. L. Litta. Firenze 1828 Korzon, Wewn. Dzieje Polski za St. Aug. t. VI. Warszawa 1897; Szujski, Dzieje Polski. Ser. II, tom IV, Kraków 1894). (Ch.)

Litterae apostolicae ob. A postol-skie listy.

Litterae commendatitiae ob. Commendatitiae litterae.

Litterae dimissoriales ob. Dimissoria e.

Litterae encyclicae ob. Encyklika i Bulla.

Litterae formatae ob. Commendatitiae litterae.

Litterae obedientiales ob. Posluszeństwo.

Niemczech piśm. rozkazy cesarskie, polecające klasztorowi lub opactwu dać pewnemu świeckiemu dożywotnie lub czasowe utrzymanie. Tego rodzaju L. p. otrzymywali niekiedy na podstawie układu sami książęta w obrębie swoich krajów. Źródłem tego przywileju jest przyznawane w pewnych okolicznościach władcom przez Kł ograniczone prawo dysponowania dobrami klnemi. Korzy-

stali też z tego przywileju często wraz ze świtą podczas podróży odbywanych po kraju. Posiadający L. p. korzystał z całkowitego utrzymania przynależnego braciszkom zakonu. Nieraz klasztor wzamian za to układał się o pewną kwotę pieniężną. (Por. Klüber, Neue Liter, d. deutsch. Staatsrechtes. Erlangen 1791, str. 540 i nast.)

Litterae passus ob. Comendatitiae i Celebret.

Litterae pastorales ob. List pasterski.

Litterae testimoniales—inaczej c o mm e n d a t i t i a e — jest to dokument urzędowy, stwierdzający, iż kandydat do tonsury lub święcenia posiada wymaga-

ne prawem kwalifikacye.

Kiedy kleryka ma święcić jego własny bp. (Episcopus proprius), potrzeba uzyskania Litteras test. zachodzi w na-stępujących warunkach: 1) Jeśli kleryk, posiadający tytuły do święceń w różnych dyecezych, od jednego z Bpów tych dyecezyi już przedtem otrzymał święcenia, teraz zaś pragnie dostąpić wyższego z rąk bpa innej z tych dyceczyi. W ta-kim razie Litteras test. wydaje bp. który pierwszy udzielił święcenia. 2) Jeśli bp święci kleryka ad titulum beneficii, winien zadać Litteras test. od bpów: loci originis i loci domicilii. 3) Jeśli bp, święci swego domownika (familiarem), konieczne są Litterae test. od bpów: lo-ci originis i loci domicilii. 4) Jeśli przystepujący do świeceń kleryk, po ukoń-czeniu 7 roku życia, po za granicami swej dyecezyi przebywał tak długo, iż mógł tam zawikłać się w jakąś przesz-kodę kanoniczną. Na to według opinii prawników wystarcza 6 miesięczny pobyt w obcej miejscowości (D' Annibale, Comment. in const. Apostolicae Sedis, n. 1), a nawet 3 miesięczny, gdy nieobecność została spowodowana odsługiwaniem wojskowości (S. Congr. super discipl. Regul 27 novem. 1892; S. Congr. Concilii 9 septem. 1893; 26 jan. 1895). Litteras test. wyda w tym wypadku bp, w którego dyecezyi kleryk czasowo przebywał. Zażądać zaś ich można nawet w razie krótszego aniżeli 6 lub 3 miesiecznego tam pobytu, o ile zachodzi podejrzenie, że w tym krótszym czasie wynikła jakaś przeszkoda (S. Congr. Con-

Kiedy kleryka święci bp obcy, nale- kresie czasu wynikła jakaś przeszkoda ży mu przedstawić Litteras test. od b-pa, któremu święcący się podlega. Zazwyczaj w takich razach Litterae test. zawierają się w dimissoriales (ob. art.

Dimissoriae).

W Litterae test, powinno być wyraźnie zaznaczone, iż się wydają w celu dopuszczenia do świeceń: inaczej były by nie ważne (Gasparri, De Sacra ordinatione II, 17). Stad Kongregacya Koncylium orzekła, iż nie wolno udzielać święcenia na mocy dokumentu stwierdzającego zdolność do otrzymania jakie goś beneficium (1 aug. 1750), lub na zasadzie rekomendacyi, udzielonej klerykowi, wyjeżdżającemu poza granice dyecezyi (8 aug. 1733). Prócz tego w Litterae test. powinno być jasno wyrażone, jakie mianowicie świecenie ma być udzielone. Wymienienie święcenia wyższego rozumieć należy jako pozwolenie na udzielenie i niższego, ale nie odwrotnie (Gasparri, l. c. II, 718). Do otrzymanie tonsury również potrzebne są testimoniales (S. Congr. Concilii 1881).

Litteras test. wydawać może Ordyna-ryasz, a gdy stol. bpia wakuje—Wikaryusz kapitularny (Ballerini-Palmieri, Opus theol. morale V 991). Bez słusznej przyczyný odmawiać ich niegodzi się (S. Congr. EE. RR. 13 mart, 1701; S. Congr. Concilii 21 Apr. 1782; 16 jul. 1841). Wikaryuszowi generalnemu prawo wydawania testimoniales przysługuje tylko wtedy: a) jeśli w dyecezyi istnieje taki zwyczaj (Schmalzgrueber, Jus canon univer., tit. II lib I Decret. n. 48); b) jeśli posiada specyalny mandat (cap. 3 I, 9 in 6-0; Lucidi, De visitatione Sacr. Liminum I cap. 2 n. 68); c) jeżeli Ordynaryusz znajduje się daleko poza granicami swej dyecezyi (cit. cap. in 6-0). Z tego wynika, iż świadectwo proboszcza lub rektora Seminarym o dobrych obyczajach kandydata do święceń jak z jednej strony niema charakteru Litterarum test., tak znów z drugiej strony nie może ich zastapić (Ballerini-Palmieri, l. c. 921). Po uplywie 6 miesięcy od chwili wydania Litterae test. tracą swą Trib. Card. Urbis Vic. cap. XIV, not. može się domagać, ażeby mu je przed-stawiono ze świeższą datą, jeśli ma słu-szną zasadę przypuszczać, iż w tym o catholicus, Friburgi Brisg., 1890 p.

do święceń (Ojetti, Synopsis rerum mor. et iuris pont. II "Testimoniales"). Litterae test. w zasadzie powinny być udzielane bezpłatnie. Jednakże Sobór Trydencki zezwala, ażeby: "Notarii, in iis tantum locis, in quibus non viget laudabilis consuetudo nihil accipiendi, pro singulis litteris dimissoriis aut testimonialibus, decimam tantum unius aurei partem (około 20 kop.) accipere possint, dummodo iis nullum salarium sit constitutum pro officio exercendo" (ses. XXI c. 1 de reform.). Te uchwałę Soboru zatwierdził Innocenty XI w instrukcyi z d. 8 paźdz. 1678 (Taxa Innocentiana) z zastrzeżeniem, ażeby, gdy Litterae test. mają służyć do otrzymania paru naraz święceń, ta sama pobierana była opłata. Bp. udzielajac świeceń bez testimoniales w wypadkach, gdy prawo wymaga ich okazania, podlega rocznej suspensie ab ordinum administratione, od której tylko przez pża przed czasem zwolniony być može (const. Apost. Sedis: suspen. sub n. 3); kleryk zaś, wyświęcony przez obcego bpa bez okazania testimoniales, traci prawo do wykonywania czynności otrzymanego w ten sposób stopnia na przeciąg czasu, pozostawiony uznaniu Ordynaryusza (Trid. ses. XXIII c. 8 de re-for.). O Litterae test. dla zakonników ob. Nowicyat.

X. J. G.

Little Rock—biskupstwo w Stanach Zjednocz. Ameryki Północnej (dioecesis Petriculana). Miaasto Little Rock (Petricula), nad rz. Arkansas položone, jest stolicą stanu Arkansas, posiada uniwersytet, szkoly, instytucye dobroczynne i t. p., liczy ok. 40 tys. mieszkańców. - Biskupstwo Litt le Rock powstało w 1843 r. z części dyecezyi Śt. Lauis, jest sufraganią arcybpa New Orleans (od r. 1850). Dyecezya Little Rock obejmuje stan Arkansas; w 1908 r. liczono tu 21 tys. katolików, 77 kościolów, 67 stacy, misyjnych, 9 kaplic; 33 kaplanów świeckich, 34-zakonnych; 3 zgromadzenia wartość (Honorante, Praxis Secret. zakonne męskie, w tem opactwo benedyktyńskie New Subiaco, erygowane w 3; Gasparri, l. c. II, 730). Bp jednak Spielerville; 7 zgromadzeń zakonnych żeń236 — 237; Cath. Direct., Milwauk., 1908, t. I, p. 433...; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 677).

X. C. S.

Littré Emil, filozof. ur. w r. 1801 w Paryżu, wychowany został bezreligijnie, nawet nie był ochrzczony. Był zwolennikiem zasad Comte'a, nie we wszystkim jednak się z nim zgadzał. Więcej erudyta niż filozof, nauce zawdziecza swoja sławę. Dał się poznać jako tłumacz dzieł Hipokratesa; Historyi naturalnej Pliniusza; "przerobił i na nowo opracował Dictionnaire de médecine, de chirurgie et de pharmacie, Nystena; Histoire de la langue française; szczególniej jednak przyslużył się społeczeństwu swemu dzielem: Dictionnaire de la langue française - jest to prawdziwy pomnik erudycyi autora, kosztujący go 30 lat pracy. L. wszedł do Akademii francuskiej, mimo opozycyi mgra Dupanloup. Przyjęty też został z żywą radością do masoneryi. Ponieważ jednak L. był prawdziwym uczonym, a nie fanatycznym sekciarzem, przeto idee chijańskie stopniowo i powoli wnikaly do jego serca, tak że nawrócony † na lonie Kła w r. 1881. Oryginalnie napisal L. Conservation, révolution et positivisme. 1852; Aug. Comte et la philosophie positive. 1863, i inne. Wydawał też od r. 1867 "Revue de philosophie positive". (Por. Blanc, Diction. de la Philosophie, 1906, 4-0, k. 768 i nast.; Caro, M. Littré et le positivisme. 1883).

X. J. N.

Liturgia od leitos—publiczny i ergonczyn, oznacza dosłownie wszelką publiczną czynność, ministerium publicum (Boux, Tract. de jure liturgico p. I. c. I; 7 Num. I, 50; Ś. Łuk. I, 23; do Rzym. XV, 16). Ztąd powszechnie L-ą nazywają sposób oddania czci P. Bogu przez zewnętrzne, prawem przepisane obrzędy, albo jak mówi Guéranger, (Inst. Liturg. I) liturgia jest to zbiór symbolów, śpiewów i czynności, za pomocą których Kościół swoje uczucia religijne względem Boga wyraża. Nauka zaś, która oparlszy się na pewnych niezmiennych zasadach, czyuności kultu Bożego w odpowiednim porządku ułożone wykłada, zowie się Liturgiką. Ostatecznym prze-

dmiotem L-i jest sam P. Bóg, któremu hold składamy; właściwym i rzeczywistym jej przedmiotem kult (cultus, adoratio, veneratio reverentia) okazywanie naszego uczucia poddańczego względem Boga, zasadzające się na przekonaniu o własnej nędzy i uwielbieniu Boga (Franzelin, De Verbo Incarnato th. 45). L-a jest boska, bo P. Bóg jest jej twórca; symboliczną, starożytną, niezmienną, nigdy nie odstapila od zasady: nihil innovetur. nisi quod traditum est; powszechną – gdziekolwiek jest krzyż Chrystusowy, tam i liturgia katolicka jest sprawowaną. Powszechność ta łączy się z jednością i jest wspaniałym wezlem wszystkich ludów chrześcijańskich, łącznikiem wszystkich ras i wieków. L-a uświęca przez swe obrzedy, gdyż przez nie pobudza do aktów wiary, gdyż przypomina dobra wieczne, jako nagrodę za naszą nadzieję, gdyż rozwija w nas milość Boga, mówiac nam o nieskończonych doskonalościach Bożych i milość ludzi oraz enoty. L-a jest wyrazem wiary i źródłem tradycyi: lex orandi, lex credendi.

L. oznacza porządek modłów i ceremonij przy odprawianiu Mszy św. używanych. Tyle jest więc różnych liturgij ile takich obrządków przy odprawianiu Mszy św. Obrządkiem nazywamy zbiór ceremonij i modlitw, przepisanych przez władzę odpowiednią, lub uświęconych zwyczajem, jakich używają ci lub owi katolicy przy sprawowaniu sakramentów i obchodzeniu nabożeństw. Bo chociaż Kościół katolicki jest jeden i wiara jego jest jedna po całym świecie, wszakże w sprawach obrzędowych i zwyczajowych stosuje się w wielu miejscach do tradycyi i potrzeb

miejscowej ludności.

Chrystus Pan ustanawiając św. ofiarę, określił jej części istotne: chleb, wino z wodą, ofiarowanie, modlitwę, konsekracyę, spożycie ofiary i to przykazał zawsze czynić. "To czyńcie na pamiątkę moja" (Łukasz XXII, 19). Inne zaś szczegóły Apostołom i ich nastąpcom zostawił do urządzenia. Ztąd Msza św. co do istotnych części przez Chrystusa Pana skreślonych, we wszystkich katolickich Kościolach jest jednaka, ale różne ma odmiany w częściach przydanych (accidentales). Ztad i różne liturgie. Jak odprawiali mszę św. Apostolowie nie mamy szczególów ani w Piśmie św., ani u dawnych Ojców Kła, są tylko pewne

wzmianki (I Kor. XI, 34; I. Tym. II, | 1). Zkad Le Brun, Renaudot, Phinus i inni dowodza, że w czterech pierwszych wiekach nie było żadnej liturgii pi-anej, ale wyuczano się na pamięć wszystkiego i następcom te wiadomości przekazywano. Muratori, Merati, Sala i inni utrzymują, iż liturgie i przedtem były spisywane.

Główniejsze liturgie są: 1) Liturgia św. Jakóba czyli jerozo-limska, dziśznana w języku greckim (por. Jos. Al. Assemani, Codex Liturg. Univers. Eccles.). Kard. Bona, Allatius i inni utrzymują, że ją napisal św. Jakób Młodszy Apostoł i że do układu innych za wzór służyła. Ta L-a bywa też nazywana od Św. Cyryla Jerozolimskiego, bo on jej piękny wykład w swoich mystagogikach pomieścił. Dzieli się ona na L. katechumenów i wiernych. Do pierwszej należa modlitwy, śpiewy, lekcye ze Starego i N. Testamentu, potem idzie ofiarowanie, do którego odnosi się skład wiary i pocalunek pekoju, dalej prefacya i konsekracya. Słowa konsekracyi wymawiane glośno, a lud na nie odpowiada "Amen". Następuje wspomnienie męki, śmierci, zmartwychwstania, wniebowstąpienia i powtórnego przyjścia Chrystusa, do którego zanosi się prośbę o zniszczenie grzechu, a udzielenie darów boskich wiernym. Tu dopiero następuje wezwanie Ducha św. tak wybitne w liturgiach wschodnich, po którem celebrans odmawia jeszcze kilka modlitw i przygotowuje się do komunii. Podnosi święte postacie i wola "Sancta sanctis"; dzieli Hostyę i część jej wpuszcza do kielicha. Znów się modli, komunikuje sam i lud wierny. Podziękowanie, błogosławienie i uroczyste odprawienie ludu kończy św. Ofiarę.

- 2. L. św. Klemensa znajduje się w "Konstytucyach Apostolskich" (l. 8). Pochodzi ona z końca III albo początku IV w. Niewiele się różni w układzie od pierwszej. Goar i Renaudot dowodza, że ta L-a nigdy nie była w użyciu w żadnym Kle na Wschodzie.
- 3. L = a antyocheńska, grecka prawie ta sama co jerozolimska, wydana po syryjsku i dla tego nazywana

boru chalcedońskiego (451 r.) była już w

wielkiem poszanowaniu.

4. L-a św. Marka albo alek s a n d r y j s k a, wynaleziona w rę-kopiśmie greckim, w jednym z bazyliań-skich klasztorów Kalabryi, wydana 1583 r. w Paryżu. Przypisywana św. Markowi dla tego, że on rządził kościolem aleksandryjskim. Używana w Egipcie przed odszczepieństwem monofizyckiem, której trzymali się Melchici nawet po odszczepieństwie, zanim im patryarcha konstantynopolitański w w. XII nie narzucił swojej.

Koptowie także wiele mieli liturgij, ale dziś są tylko 3 w użyciu: L - a ś w. Bazylego, odprawiana w niedziele zwyczajne, ferye i za umarlych; L - a św. Grzegorza na święta P. Jezusa i uroczystości; L - a ś w. C y r y l a na post i noc Bożego Narodze-

nia.

Kościół abisyński, pokrewny egipskiemu ma według jednych 12 liturgij, według innych 10, a mianowi-cie: 1) św. Jana Ewang., 2) 318 Ojców nicejskich, 3) św. Epifaniusza, 4) św. Jakóba z Sarug, 5) św. Jana Chry-zostoma, 6) nieznanego autora, 7) śś. Apostolów, 8) św. Cyryaka, 9) św. Grzego-rza Nazjanz. i 10) patryarchy Dioskura.

5. Liturgie bizantyjskie św. Bazylego (Hardouin t. 4, col. 370). Kościoły przyjęły ją z pewnemi zmianami stosownie do swoich zwycza-Ztad powstało wiele L-i greckich, syryjskich, armeńskich, które choć różnia się między sobą znacznie, jednak noszą imię św. Bazylego. Dziś L-a ta, jakiej używa Kościół Konstplski właściwie 1-a św. Bazylego się zowie. Używają jej Grecy: w niedziele W. Postu, wyjawszy N. Palmowa, w W. Czwartek, w W. Sobotę, w wigilię Bożego Narodzenia i Objawienia się Pańskiego i w dzień św. Bazylego. Jest dwojaka: dłuższa i krótsza.

6. L - a ś w. J a n a C h r y z o-s t o m a, który, jak św. Bazyli, L e swego Kla, Apostolską zwaną uprościł. L-e tę w VII w. zwaną Apostolską sobór Trullański (692 r.) św. Janowi Chryzostomowi przypisuje (ob. ks. Rzym-L-ą syryjską (Assemani l. c. p. 131; Re-naudot l. c. t. 2 p. 29). W czasie so-do liturgii św. Jakóba, używana we ski, Wykład obrzędów). Podobna jest wszystkie dni, wyjąwszy wyżej przyto-czone, w które L-a św. Bazylego używa się i z wyjątkiem W. Postu, kiedy Msza tak zw. pra esanctificator u m odprawia się. O tłumaczeniu jej na je-z y k sło w i ański i użyciu u Słow i a n ob. Pachomiusza Ohilewicza, Ecphonemata liturgii greckiej. Wilno 1671; Kraków 1685; Poczajów 1705; Missa S. Joannis Chrys. juxta usum orientalis Ecclesiae ex slavonico idiomate in latinum translata a Georgio Bułhak, Leopoli 1735, oraz Wykład Mszy św. Jana Chryz. Lwów 1756.

7. L-a ormiańska, ułożona prawdopoddobnie w IV w., poprawiona w V w., podobna do bizantyjskich, z pewnemi zbliżeniami do rzymskiego mszału. Jest jej kilka przekładów, a mianowicie: Codex mysterii Missae Armenorum sive L-a Armena, wydana w Propagandzie 1677 r. Inny przekład teatyna L. M. Pidou, który Le Brun umieścił w 5 t. swego "Wykładu Mszy" p. t. L-a armena cum ritu et cantu ministerii, ex originali armeno manuscripto. Po włosku wydana przez Gabryela Avedichiana, mechitarzystę w Wenecyi; na jezyk francu ki przełożył ją J. B. E. Pascal z weneckiej edycyi r. 1832. Po niemiecku X. F. Steck, Die L-a der Kath. Armenier, Tübingen 1845.

L-a nestoryańska. Nestoryusz w r. 428 patryarcha konstplski dopuścił się fałszerstwa w liturgii (ob. Bouix, *De jure liturgico* p. 17). Zwolennicy tej sekty mają 3 liturgie; a) L - a Apostolorum sanctorum, seu ordo sacramentorum, taki jej tytuł przedwstępny; przed anaforą ma drugi tytul: L - a beatorum Apostol'o r u m, composita a S. Adaeo (t. j. Thadaeo) et S. Mari orientalium doctoribus; b) L - a Theodosi Interpretist, j. Teodora Mopswesteńskie-fo, zwolennika Nestoryusza. Przy tytule dodano: "quae celebratur a Dca I Annuntiationis usque ad Deam Oschanae i. e. palmarum"; c) L - a N e s t orii, w języku syryjskim według rubryki przy niej umieszczonej, pięć razy do roku odprawia się: w śś. Trzech Króli, św. Jana Chrzeiciela, doktorów greckich, w środę pokuty niniwskiej i

9. L-a Rzymska, czyli św.

stanowiona, a przez jego następców uzu-pełniona. Najdawniejsze wzory tej liturgii mamy w Sakramentarzach Papieżów Leona, Gelazego i Grzegorza. Ŵ tych Sakramentarzach, a przynajmniej w o-statnim, mamy już L-e naszą prawie do słowa jak dzisiaj. (Por. Muratori, Liturgia Romana vetus). Starożytne sakramentarze mają tylko to, co kapłan odmawia, bo dla asysty byly antyfonarze, lekcyonarze, i t. p. Każda z tych księg nazywała się Liber missalis, bo do Mszy św. potrzebna. Po tem gdy uzna-no potrzebę złączenia wszystkich części Mszy św. w jedną księgę ku wygodzie kaplanów, odprawiających bez asysty nazwano ją: Missale plenarium, albo Missale. L-a rzymska jest ta sama, którą zostawił św. Piotr, a ta ma takież części składowe jak L-a św. Jakóba lub inne wschodnie.

10. L-a ambrozyańska, czyli medyolańska. Według Visconti'ego (De ritibus Missae I. 2) obrządek medyolański ma być spuścizną po św. Barnabie Apost., powiekszony przez św. Mirokleta, a uzupełniony przez św. Ambrożego. L a medyolańska jest rzymska; sa tylko drobne różnice (ob. art. A m b r oz y a ń s k i r y t.). Medyolańczycy są przywiązani do swego obrządku. Karol W. Adryan I, Mikołaj II i Eugeniusz IV chcieli ich naklonić do obrzadku rzymskiego ale napróżno. Aleksander VI u-znał ten obrządek i Pius V przy popra-wie mszału rzymskiego (1570 r.) uprawomocnił.

11. L-a gocka, zwana potem mozarabską i hiszpańską. Le Brun i Jan Pinius w traktacie: "L-a antiqua Hispanica" (Acta Sanct. julii VI, 1) utrzymują, że Hiszpania nawrócona przez pierwsze cztery wieki miała liturgie rzymską, że dopiero w V w. barbarzyńscy Gotowie ze Wschodu wnieśli do niej L-ę gocka, zkąd powstało zmiesza-nie liturgii. Ś. Leander, bp. Sewilski, i św. Izydor, starali się ją poprawić, a na soborze toletańskim IV (633 r.) wszystkie Kościoły Hiszpanii i Gallii narboneńskiej tę poprawioną L-ę przyjęły. Lesley utrzymuje, iż Hiszpania od poczatku miała obrządek wschodni. L-a od Gotów nazwana gocką, a w VIII w. mozarabską, gdy Hiszpanię ogarnęli Arabowie, pomiędzy którymi chrześcijanie Piotra, przez książęcia Apostolów u- żyli zmięszani (mixti arabibus = mixtarabes, mozarabes). Wiele błędów do niej gallikańska upadła, a rzymska zostala wkradło się, gdy Feliks z Urgelu i Eli-pandus, bp. toletański, w VIII w. błędy swoje popierali. W w. XI Aleksander II, Grzegorz VIII i Urban II przy pomocy panujących starali się ten obrządek zmienić na rzymski. R. 1500 kardynal Ximenes chcąc pamiątkę liturgii mozarabskiei zachować, wydrukował mszał i brewiarz mozarabski, ustanowił i uposażył fundacyę 13 kapelanów przy kaplicy ad Corpus Christi w katedrze toletańskiej, obowiazanych odmawiać godziny kanoniczne i Mszę św. odprawiać według fego obrzędku. Juliusz II wydal dwie bulle zatwierdzające te instytucye. Tym sposobem do dziś L-a mozarabska przetrwała. Jej porządek mamy u kard. Bony, u Martène'go i u Le Bruna. Zaczyna się od Introibo, potem idzie Introit, Gloria, Kolekta dnia, Proroctwo, Psalm, Epistola, Ewangelia; przygotowado ofertoryum i samo ofertoryum, które nie jest jeszcze właściwem ofiarowaniem, a na którem dawniej i katechumeni znajdować się mogli. Dalej msza wiernych według czasu i świąt zmienna; druga modlitwa, będąca komemoracyą Swietych i za wiernych zmarłych; modlitwa zwana post-nomina; modlitwa ad pacem z pocalunkiem pokoju; prefacya pod imieniem illatio, kończąca się trisagionem, modlitwa post Sanctus; konsekracya i podniesienie, a w czasie podniesienia: Post pridie, t, j. modlitwa podobna do naszej, kończącej kanon; skład wiary, łamanie hostyi na 9 części, z których każda ma nazwę od tajemnic wiary; memento żyjących; Pater noster; zanurzenie 9 partykuł we Krwi przenajśw.; błogosławienie ludu; komunia ze śpiewem i modlitwami; dziękczynienie; oznajmienie końca liturgii i uroczyste blogoslawieństwo: "In unitate Sancti Spiritus benedicat vos Pater et Filius. Amen".

12. L-a gallikańska, tak nazwana, że w Gallii jeszcze przed Pepinem i Karolem W. już była w użyciu. Przypisują jej układ po części św. Hilaremu, bpowi Piktawii, okolo r. 367. Ma ona cechy więcej wschodnie i nie dziwnego, gdyż pierwsi bpi Gallii: śś. Potyn, Ireneusz, Troffm, Saturnin ztamtąd przyszli. Pepin, Karol W. i Karol Łysy zalecali duchowieństwu przyjać sakramen-

wprowadzona; jednakże tu i owdzie upôr zatrzymał coś z dawnej, a nieświadomość z czasem dodała coś nowego, tak iż za soboru trydenckiego byto we Francyi tyle liturgij ile dyecezyj, choć wszedzie istota była zachowana. Ustawa Trydencka zniosła te różnice: niedługo nieuczciwi korektorowie jak Harlay znowu L-e rzymska skazili. W XVIII w. bpi kierowani ruchem jansenistowskim, z niechęci ku Rzymowi zaczęli kuc nowe liturgie, nie zawsze wolne od błędów. Potem Kościoły francuskie wróciły do liturgii rzymskiej. (Por. Przegląd katolicki z r. 1868, p. 609, art. Liturgia gallikańska w pierwszych ośmiu wiekach Kła i cytowane tam dzięło La Liturgia Gallicana nei primi secoli della Chiesa; Noel, Instructions sur la liturgie, Paris 1861, t. I; Retour a la Liturgie Romaine; Gueranger). Obrońcy starożytności L-i gallikańskiej opierali swoje wywody na dowodach: Missale Gothicum, nazwany przez Mabillona Gothico - Gallicanum: Missale Gallicanum vetus; Missale Francorum i Sacramentarium Gallicanum: Lekcyonarz gallikański. Autor cytowanego wyżej dziela włoskiego obala ich mniemania i przekonywa, iż dawna Gallia miała Liturgię rzymską, w podrzędnych tylko szczególach różna.

Oprócz tych wschodnich i zachodnich liturgij, były jeszcze: maronicka: mszał Maronitów w języku chaldejskosyryjskim drukowany w Rzymie 1592 r. 1594 r. ma 14 liturgij; liturgia africana. Hibernica, Dionysiana, Aquilejensis, Illyrica, Trevirensis, Bobiensis etc. Liczne też zakony mają swoje liturgie od Stolicy Apost. uznane, ale sa to tvlko odmiany nieznaczne samej L-i rzymskiej.

Obrządkó w wszystkich na świecie jest kilkanaście i dzielą się na w s c h o-

dnie i zachodnie.

Do wschodnich zaliczamy: 1) Chaldejski w Turcyi, Persyi, zo-stający pod władzą patryarchy w Mos-sulu; 2) Malabarski, na którego utrzymanie pozwolił Leon XIII przez breve z d. 20 maja 1887 r.; 3) Syryjski, zostający pol władzą patryarcy w Mardyn; 4) Koptycki, poddany wikaryuszowi apost. łacińskiemu w Kairze; 5) A b i s s y ń s k i, rówtarz Grzegorza. Od owych czasów L-a nież zależny od wikaryusza apost. łacińswego patryarchę Cylicyi w Konstanty-nopolu, arcybpa we Lwowie i opatów generalnych w Wenecyi, w Wiedniu i Rzymie; 7) M a r o n i c k i, mający swego przedstawiciela w Lizbonie; 8) Grecko-słowiański; 9) Greckomelchicki, mający patryarchę w Damaszku; 10) Georgiański w Konstantylopolu; 11) Wołoski, mający patryarchę w Fogaratach w Siedmiogrodzie. Do zachodnich zaśobrzedków, zwanych łacińskimi należa: ambrozyański, gallikański, mozarabski i rzymski, mozarabski i rzymski. (Por. Bouvier, Instit. Theol. Paris 1856, III 188, art. De diversis Liturgiis; Noel, l. c. I; Guillois. Wykład wiary katol. t. IV; Ks. Korczyński, w Przyjacielu chrześcijańskiej pra-wdy; Ks. Antoni Nowowiejski, Wykład Liturgii Kościoła Katolickiego, t. I. część 1, Warszawa 1893).

X. S. G.

Liturgicus coetus ob. Kurya Rzymska.

Liturgiczna Akademia ob. Liturgiczna Komisya.

Liturgiczna Komisya w Rzymie, ustanowiona przez Piusa X w maju 1906 r. Celem jej badanie kwestyj liturgicznych przedstawionych do rozpatrzenia na zebrania (congresso) i wypowiadanie o nich zdaniu. Dekrety Sw. Kongregacyi Obrzedów czynia o tej Komisyi często wzmianke przez termin audito etc. Prezesem jej jest obecnie o. Józef Haegy, sekretarzem Robert Marcucci. - Podobna do poprzedniej istnieje też w Rzymie Komisya historycznoliturgiczna powolana do życia d. 28 listop. 1902 r. której celem jest rozstrzyganie sporów liturgicznych w stosunku ich do historyi. Prezesem jej obecnie jest mgr. Ludwik Duchesne, sekretarzem Józef Wilpert.—Inna jeszcze Komisye ustanowił do spraw liturgii katolickiej Pius X dn. 25 kwietn. 1904 r. pod nazwą Komisya pska do watykańskich edycyj Ksiąg gregoryańskich. Na czele jej stoi obecnie uczony benedyktyn Dom Pothier. - Istnieje wreszcie w Rzymie t. zw. Akademia liturgiczna która zbiera sią 10 razy do roku w odstępach czasu z góry oznaczonych. Cza- stawianie Najśw. Sakramentu, na doda-

6) Ormiański, mający sopisma klne rzymskie pomieszczają sprawożdania z posiedzeń tej akademii. Or-ganem zaś jej oficyalnym jest czasopismo specyalne p. t. "Ephemerides Liturgicae" wychodzące co miesiąc. Prezesem i protektorem Ak. l. jest obecnie krdł Respighi, a sekretarzem mgr. Alfons Carinci. (Por. Battandier, Annuaire pontif. cath. Paris 1911, 8-0, str. 692 — 693; 739),

X. J. N.

ob Księgi Liturgiczne Ksiegi liturgiczne.

Liturgiczne prawo przedmiotowo rozważane obejmuje przepisy, według których kult liturgiczny należy sprawować; podmiotowo zaś wzięte oznacza władzę stanowienia tych przepisów. Sam Pan Bóg ustanowił ceremonie tak zwane istotowe (essentiales) pozostawiając Kościołowi ustanowienie ceremonij wyjątkowych (accidentales); dla tego wszystkie ceremonie dzielą się na trzy rodzaje: 1) na ustanowione przez samego Chrystusa Pana co do istoty Sakramentów św. i ofiary Mszy św. 2) na ustanowione przez Apostołów, jak wkładanie rak, egzorcyzmy i t. d. i 3) na ustanowione przez Kościół, jak np. wiele benedykcyj, klekanie, modlitwy, procesye. (Por. Con. Trid. sess XXI, c. 2, sess. VII c. 13). Kościół od początku swego istnienia oirzymaną od Chrystusa Pana władzę odnośnie do stanowienia obrzędów troskliwie wykonywał (Por. I Cor. IV, I; XI, 34; S. Augustyn, Ep. 118) i czuwał nad całością i nienaruszalnością liturgii. Co sie tyczy władzy biskupów względem liturgii, to ta jest ograniczona, bo zamknieta w granicach dyecezyi i zależ-na od stolicy Apostolskiej; do której na-leży strzedz jedności wiary, a więc i jej wyrażenia – liturgii (Bouix, De Jure li-turgico P. 2 seq. I c. I n. I). Stąd też biskupi nie mogą nic zmieniać w księgach liturgicznych, ani ustanawiać no-wych uroczystości (Urban VIII bulla "Universa" z d. 8 kwietnia 1642; S. K. Obrz. d. 23 czerwca 1703 r.), ani zatwierdzać nowych officyów (Urban VIII d. 8 kw. 1628 r.), ani też rozwiązywać wątpliwości, dotyczących obrzędów i ceremonij (S. K. Obrz. d. 11 czerwca 1606 r.). Mają wszakże bpi władzę pozwalania na wotywy uroczyste, na wy-

wanie modlitw t. zw. imperata; na procesye i modły publiczne; poświęcają kościoły, naczynia i szaty liturgiczne. Źródlami prawa liturgicznego są rubryki ksiąg liturgicznych i Św. Kongregacya obrzedów i zwyczajów.

X. S. G.

Liturgika podmiotowo wzięta jest to umiejętny w odpowiednim porządku wykład zewnętrznej czci Bożej oparty na pewnych zasadach. Wyjaśnia zbiór wszystkich części składowych liturgii w sposób systematyczny, z poglądem na nie historycznym, dogmatycznym, sakramentalnym, symbolicznym i estetycznym. Różni sie od archeologii chrzecijańskiej tem, że archeologia ma na względzie przedewszystkiem strone historyczna dawnych form kultu. L-a dzieli się na ogólna i szczególowa. Ogólna ma za przedmiot ogólne zasady liturgii: cel, potrzebę, naturę, formę czci Bożej. Szczególowa mówi o pobudkach i ceremoniach tej czci, takich jak Msza św., sakramenta, brewiarz, benedykcye, konsekracye, modlitwy, śpiew, muzyka kościelna, i o takich, które tym czynnościom towaszą, nie będąc ich częscią istotną, jak klękanie, żegnanie się. Kosciół (jako bu-dowla), architektura kościelna i t. p. Źródłami bezpośredniemi liturgiki są księgi liturgiczne, zatwierdzone i zalecone do użycia duchownym przez Kościół; źródłami pośredniemi są: Pismo św., starożytna liturgia, pisma OO. Kla, dekrety soborowe i synodalne, papieskie bulle i brevia, praktyka Kościoła (praxis Ecclesiae) a przedewszystkiem dekrety św. Kongregacyi Obrzędów.

Umiejętnościami pomocniczemi sa: dogmatyka, teologia moralna, literatura kościelna, estetyka sztuki piękne, jak architektura, snycerstwo, malarstwo, rytownictwo, mozajka, inkrustacya drzewna, złotnictwo, tkactwo, kaligrafia, muzyka i poezya, archeologia a mianowicie: paleografia, numizmatyka, gliptyka, sfragistyka. Liturgią katolicką zajmowano się bardzo po wszystkie czasy Kociola o czem świadcza dziela Ojców Kościoła i pisma liturgistów. Pisma liturgistów mają różne cele pod względem treści i sposobu wykładu. Jedne przedstawiają początek i znaczenie symboliczne obrzedów, inne sa zbiorem dekretów i ru-

Główniejsze dziela i źródla liturgiki sa: Kanony Apostolskie prawdopodobnie zredagowane w II w., jak niektórzy twierdzą, przez św. Klemensa Rzymskiego; S. Izydora, arcybpa sewilskiego (w. VII) De divinis seu ecclesiasticis officiis 1. 2.; Alkuin'a, Liber Sacramentorum; Officia per ferias; De psalmorum usu; dwa listy De Baptismi caeremo-niis; Rabana Maura (787--856), Martyrologium; De institutione clericali; De Sacris Ordinibus sacerdotalibus: Walafrida Strabona, De offciis divinis; Ruperta (1130 r.); De divinis officiis per anni circulum; Micrologus, czyli de observationibus ecclesiasticis; Durandus (XIII w.), Rationale divinorum officiorum; Albert W.; Jan a Lapide;

Gabriel Biel; Jan Cochlaeus.

Od XVI i XVII w. zaczęto wydawać starożytne formularze i objaśnienia krytyczne. Na czele tego okresu stoi Bartłomiej Gavanti, generał Barnabitów, Michał Bauldry benedyktyn, Quarti, Guyet, blogosławieni Thomassi, Renaudot. Mabillon; Grancolas, kardynał Bona, Martène benedyktyn; Thiers. Najznakomitszymi liturgistami XVIII w. są Benedykt XIV; Emanuel de Azewedo; Dominik Georgi; Józef Catalani; Cavalieri, Hieronim Bauaffaldi; Zaccria; Antoni Binterim; Romsée, Muratori. W XIX w. znakomici liturgicy: Don Guéranger, Bouvry, Cosma de Papi, Szmid; Noël; Staudenmaier, Herdt; Martinucci, Carpo; Thalhofer, de Amicis, Piotr Piacenza. Szczególowy wykaz liturgistów ob. ks. Antoni Nowowiejski, Wykład Liturgii Kła Katolickiego. 1893 str.-61 - 96.

X. S. G.

Litwa. Historyai Kl litewski L-ę polityczną stanowia sprowincye, któ re należały do W. Ks. Litewskiego w r. 1386, kiedy połączyły się z Polska, L-a zaś etnograficzną gub. Kowieńska, nie-cała Wileńska i Suwalska. Ludności nie więcej jak trzy miliony, licząc w to Prusy, Amerykę i większe miasta cesarstwa Rosyjskiego i Warszawę.

Opuszczając wiadomości niepewne, albo zupełnie bajeczne tyczące się początku litewskiego narodu i jego pierwszych książąt, rozpoczynamy jego historyę od tego punktu, kiedy wystąpił na wibryk, inne to wszystko łączą w sobie. downie historyi. Takim punktem jest

początek wieku trzynastego. Pierwszym historycznym księciem Litwy był Ryngold; jemu udało się wiele drobniejszych księztw połączyć w jedno. Bezposrednio przed objęciem przez niego wielkoksiążęcej władzy, zdaje się, że przez jakiś czas Litwini ulegali wielkim książetom ruskim i im podatek płacili. Ryngold panował od r. 1226 do 1240; maż wielkiego męztwa i roztropnosci; udało się mu utrzymać świeżo połaczone male ksieztewka w jedności, w czem siłe narodu widział. Uświetnił swoje panowanie dwoma wielkiemi zwycięztwami nad ruskimi książętami pod Mogilną w r. 1234. Owocem tego zwycięztwa było przyłączenie Połocka do Litwy. Drugie zaś nad Kawalerami mieczowymi pod Korsakiszkami; inni mówią, że pod Kamieniem, gdzie i inne sprzymierzone narody wielka poniosły klęskę. Ta wygrana bitwa, jak twierdzi Rogalski, (Enc. W. Orgel.), przeraziła Zachodnią Europę. Ten niezawodnie wypadek niepomyślny spowodował, że Kawalerowie mieczowi (ob.) połączyli się z Krzyżakami i ich zwierzchnictwu się poddali. Ten obrzęd zjednoczenia dwóch zakonów rycerskich miał miejsce w Witerbo za zgoda Ojca św. Grzegorza IX w r. 1237.

Po śmierci Ryngolda według jednych nastąpił jego syn Erdziwił, a po Erdziwile brat jego Mendog; a według innych mieli obydwaj bracia wspólnie panować w Litwie, jak później Olgierd z Kejstutem. Erdziwił panował od r. 1240 do 1242, wsławił się męstwem, jak i jego poprzednik, pokonał Tatarów i zmusił ich do odwrotu. Erdziwił pozostawił po sobie synów, lecz ci nie dziedziczyli po ojcu, bo prawo w Litwie co do następstwa było takie, że po zmarłym księciu dziedziczył brat, a w jego braku syn. (Por. Narbut, Hist. narodu litew.).

Trzecim historycznym w. księciem Litwy był Mendog. Imię jego głośne w historyi; odznaczał się wielkiemi zdolnościami i w największych niebezpieczeństwach umiał sobie radzić. Gdy nie miał dostatecznych sił do walki z przeciwnikiem, to swoja przebiegłością i zręcznością dyplomatyczną to samo osiągnął (Narbut, t. 4). Narbut w Hist. narodu lit. twierdzi, że Mendog miał wyższą kulturę i wykształcenie od spółczesnych kulture i wykształcenie od spół

nującego w Europie. Ksiaże Mendog stawszy się panem całej L-y, trzech swoich synowców: Erdziwiła, Wikinda i Towciwiła wysłał do krajów ruskich szukać sobie księztw, w czem im pomagał, tak że Erdziwił został księciem Smoleńskim, Wikind Witebskim, a Towciwił Połockim. Synowcowie Mendoga niedługo stryja słuchali, pierwszy zbuntował się Towciwił, który obawiając się smutnych następstw, uciekł do Daniela króla Halickiego, którego był zięciem, a który obiecał mu przeciwko Mendogowi pomoc. Wikind szukał pomocy u Kawalerów mieczowych i za przyrzeczoną pomoc obiecał przyjąć chrzest św. Z Krzyżakami stosunki wiele do życzenia zostawiały. Nie mogąc wszystkich pokonać, po szczególe przeciwko nim wystapić postanowił. Próbował wchodzić w układy z Danielem królem Halickim i za jego syna swa córkę wydał. Nie to nie pomogło i wyjść z tego krytycznego położenia nie widział innego środka, jedno przyjęcie religii chijańskiej, wiedząc, że gdy odda się w opiekę pła, to sąsiedzi, szczególniej Krzyżacy przestaną na jego

państwo napadać. Przed Mendogiem żadnych śladów religii chijańskiej w L-e nie znajdujemy, jednakże zaprzeczyć nie można, że Krzyżacy apostołowali w L-e. Książe Mendog nauczony zasad wiary chijańskiej od kaplana Chrystyana przyslanego przez archpa rygskiego nie 1251 r. lecz 1252 został ochrzczony ze swoją małżonką, która na chrzcie św. przyjęła imię Mar-ty, dwoma synami Replą i Gerstukiem i sześciuset znakomitymi panami litewskimi. Pod jesień tego samego r. miała miejsce uroczysta koronacya przez delegowanego od pża Innocentego IV, Henryka bpa pruskiego czyli chelmińskiego. Pż uwiadomiony o tak ważnym i rado-snym wypadku w L-e udzielił ks. Men-dogowi godność królewską i przysłał dwie korony. Na tym uroczystym akcie znajdował się wielki mistrz Krzyżaków Andrzej Stockland i arcbp rygski. Miał miejsce ten akt na polu pod Nowogródkiem. Narbut, (Pisma poże Nowogródek mniejsze) utrzymuje, którym koronował się król litewski Mendog, nie jest Nowogrodkiem stolica kiedyś województwa Nowogrodzkiego nad

376 Litwa.

z niemiecka Pilen, albo z litewska Naujapilis, po polsku Nowogródek. Erdzewił brat Mendoga dzisiejsze Liszkowo obrał za wielką książęcą stolice; tu zbudował zamek, którego ślady dotąd pozostały. Baliński, w Starożyt. Pol. nie zgadza się ze zdaniem Narbuta i domaga się od niego dowodów. Głośny znawca przeszłości litewskiej A. Kirchor, (Przegl. Powsz. 1885, p. 237) w zupelności podziela zdanie Narbuta. W takim razie w dzisiejszem Liszkowie założony został kł katedralny pierwszej dyecezyi litewskiej, a który potem przez Krzyżaków został spalony. O bytności kła katedralnego w Liszkowie niema

żadnych śladów.

bpem litewskim został Pierwszym mianowany kaplan Krystyan stosownie do życzenia Mendoga. Pierwszemu i ostatniemu litewskiemu bpowi sakry bpiej udzielił arcbkup rygski i od ordynata odebrał przysięgę wierności dla siebie jako metropolity. Temu żądaniu konsekratora zaoponował król Mendog, Pokazuje się, że Niemcom nie ufał i stanowczo oświadczył, żeby bp litewski żadnej władzy duchownej obcego kraju nie ulegal i jednego tylko pża słuchal. Pż Innocenty IV do prośby króla Mendo-ga przychylił się i wszystkie zapisy poczynione przez króla bpowi litewskiemu potwierdził i uwolnił Litwinów świeżo nawróconych do wiary od płacenia du-chowieństwu dziesięciny. Według źródel polskich pierwszym bpem litewskim był nie Krystyan, lecz Witus z zakonu kaznodziejskiego konsekrowany przez arc.bpa gnieźnienskiego Pelkę. Oprócz Długosza, Stryjkowskiego, tego zdania jest głośny historyk Litwy jezuita Wijuk Kojalowicz, O tym wrzekomym bpie litewskim w swoich Miscelanea tak m6wi: "Vitus Episcopus plura a fidei desertoribus passus est, vulneribus confec-tus, Cracoviam rediit". Mógł wiele ucierpieć od Litwinów od narodu bałwochwalstwu oddanemu, to rzecz nierzad-ka, lecz Witus litew. bpem nie był. Za bpstwem Krystyana świadczy bulla pża Innocentego IV w oryginale przechowana w tajnem archiwum królewieckiem, z której Voigt następujące słowa przytacza: "Rex per litteras affectione plenas król litewski stosunki z Krzyżakami petivit a nobis, ut de fratre Christiano de zadal im wielką klęskę nad rzeką Durbe

gub. Liszkowo (ob.), która to miejsco- domo Teutonicorum in Livonia, viro u-wosć wówczas nazywać się mogła albo tique litterato provido et honesto, quem secum tempore suae conversionis habuit (król Mendog) et justo se in futurum habere desiderat, predicte provideri ecclesie faceremus." Nietylko že Chrystyan przez Innocentego IV został mianowany bpem, lecz rzeczywiście nim byl, to świadczy dyplom, który do naszych czasów się dochował, uwalniający Krzyżaków od płacenia dziesięcin z ziemi im przez króla Mendoga nadanej. (Dat. Riga idus Aprilis 1254 r. Narbut, t. IV w dodatku). Jak te źródła sobie sprzeczne pogodzić? Z historyi Kla polskiego wiemy, że w w. XIII powstało bractwo Braci pielgrzymujących, składające się z zakonników, najwięcej z Dominikanów, którzy udawali się na misye do ruskich krajów: z tych misyonarzy niektórzy byli biskupami. Błogosłowiony Witus mógł należeć do tego bractwa i arcbp gnieźnieński Pelka mógł go wyświęcić na bpa i poslać do L., jako sasiadującej z Rusią. Możliwa jest rzeczą, że bł. Witus mógł być na koronacyi Mendoga Nowogrodku. Bartoszewicz Julian, wielki znawca L., na pewno twierdzi, że pierwszym bpem litew. był Chrystyan i opiera swoje zdanie na kodeksie dyplomatycznym Pomeranii. Julian Bartoszewicz opierając się na Niesieckim robi bl. Witabpem lubuskim w szeregu IX-ym od r. 1282—1285, lecz ten jest różnym od Wita rzekomo bpa litewskiego. Ad. Kirchor spór ten najlepiej rozwiązuje. dowodząc, że bł. Witus nie był bpem ani lite wskim, ani lubuskim, lecz lubczańskim, (Por. Przegl. Powsz. 1885 w r. 1253. (Lubecz małe miasteczko) w dzisiejszej gub. Mińskiej nad Niemnem). Apostolowanie zatem bl. Wita miało miejsce prawdopodobnie na Rusi, gdzie ludność była obrządku ruskiego, stad bardzo skutecznem być nie mogło i ten zapewne był powód powrotu do Krakowa.

Chrystyan niedługo rządził dyecezyą litewską; w r. 1260 przeniósł się do Rygi, wkrótce i dyecezya upadła. Rozpowszechnione jest zdanie, że Mendog zapisaw zy całą L. Zakonowi, jezeli potomstwa plci męskiej nie pozostawi, stracił zupełnie powagę u swoich tak, że jego siostrzeniec Trojden, do apostazyi miał naklonić króla Mendoga. Zerwawszy W r. 1263 w skutek spisku uknutego mentach używał tytułu króla: Rex Leprzez Trojdena rządcy Źmudzi i ks. Uciany (nazywają Zanalszańskim) Dowmunta, Mendog na polowaniu znajdujacy się przy granicy Kurlandyi został zamordowany w r. 1263. We wszystkich podręcznikach historyi znajduje się wiadomość o apostazyi króla Mendoga. Badania nowoczesne wykazały apostazyę Mendoga, jako watpliwa. Jeżeli i był apostata, to tego przynajmniej nie widać po wyprawie Inflanckiej w r. 1260, ponieważ król Mendog wchodził w układy z wielkim mistrzem krzyżackim Wernerem, któryby na to nie przystał, gdyby był przekonany o króla Mendoga apostazyi, która miał pokutą zgładzić. Na zadośćuczynienie za chwilowe odstępstwo od wiary św. król Mendog w końcu r. 1262 udał się do Rzymu i pojednał się z Bogiem przez rozgrzeszenie, udzielonemu przez pża Urbana IV. Jeżeli ta podróż w celu pokuty jest zmyślona, to jednak o prawdziwem nawróceniu Mendoga wierzyć można, dowodem tego jest bulla Urbana IV (apud Rajn. die 2 Kal. Januari 1263 r.) na imię bpa krakowskiego Prandoty wydana, z wyraźnem poleceniem zadośćuczynienia żadaniom króla Mendoga, pragnacego wiarę rzymsko-katolicką w państwie swojem rozszerzyć.

Po tragicznej śmierci Mendoga nastapił zamet w historyi Litwy, tak, że przez lat kilkadziesiat trudna ona zostaje do rozwiklania. Po śmierci Mendoga, zdaje się, panuje Trojnat jego siostrzeniec, po nim Wolstynik, który został zamor-dowany, miał on tron ustąpić swemu szwagrowi Swornowi synowi Daniela kr. Halickiego. Około 1270 r. rzadzi L-a Swintorog syn Utenesa, potem Trojden, obok Trojdena występują inni książęta; tylko niewiadomo jak oni władzę swoją rozciagali, czy na cała I.-ę, albo na jej cześci, jak to: Germund, Giligin, Trabus Narymund, aż w końcu XIII w. stanał na czele L-y Lutuwer Pan Ejragoly; on to połączył w jedno rozerwane części, panował do r. 1292. Zostawił silne już państwo swojemu synowi i następcy Witenesowi, którego panowanie, oprócz wojen, nic osobliwego niema; rażony od pioruna † 1315 r. Po Witenesie nastapil Gedymin; nie był on synem poprzedniego księcia, lecz bratem, jak nowe badania wykryły, panował od r. 1315 do 1339. Gedymin w urzedowych doku-

tvinorum et multorum Ruthenorum. Należy on do największych panujących w L-ie, podniósł bowiem na zewnątrz i wewnątrz państwo, przez szerzenie europejskiej kultury. Julian Bartoszewicz (Enc. P. W.) nazywa Gedymina geniuszem społecznym, który tworzy państwa, organizuje, buduje wszystko co spotka. Za jego panowania w L-ie rozpoczęła się epoka potegi i sławy jej. Gedymin utwierdziwszy zdobyte państwo, zamyślił przyjąć religię chijańską, aby się zbliżyć do Europy. Podobno Mazury te myśl mu poddali. W tym celu pisał listy<sup>1</sup>) o swoim zamiarze przyjęcia religii chijańskiej, mianowicie do pża Jana XXII, do Dominikanów, Franciszkanów i do miast hanzeatyckich (Baliński, Miasto Wilno). Pż z wielką radością tę wiadomość przyjał i rozpoczał rokowania, i wysłał postów nie do Wilna lecz do Rygi: Bartłomieja bpa Ekleteńskiego i Bernarda opata św. Teofrida w dyecezyi Anecy 2). Tymczasem dobre zamiary króla Gedymina celu nie osiągnęły. Na rozkaz Krzyżaków, kustosz i czterej klasztorów Franciszkańskich w Prusach gwardyanie dali świadectwo, że zakon krzyżacki nigdy nie przeszkadzał Gedyminowi do przyjęcia chrztu św. (Gedymin w liście do pża Krzyżaków oskarżał), że Gedymin wrogo występował przeciwko relichijańskiej. Oskarżali też pżem, że Gedymin bluźnił Bogu Chijan, palił kły i księży uprowadzał do niewo-li. W tych listach przedstawiony jest, jako okrutnik, obłudnik, straszydło o dwóch głowach, haniebne pośmiewisko natury, gwałciciel praw i poprzednik antychrysta (Jul. Bartoszewicz). Gedymin chciał zerwać pertraktacye z pżem, zdecydował się jednakże swoich poslów wysłać do Rygi. Czyż Gedymina można oskarżać o złą wiarę i obłudę, jak tego wiele w źródłach niemieckich i polskich, znajduje się. Krzyżacy chwytali po drodze udawających się do Rygi posłów litewskich, i tak Gerharda Dordemure, franciszkanina uwięzili w r. 1324, nieiakiego Sedegalla zabili. Po tych wypadkach Gedymin przekonal się, że po-

<sup>1).</sup> O prawdziwości listów Gedymina por. Prohaska, Kraków 1895.

<sup>2)</sup> Prohaska mówi w dyecezyi Puy.

378 Litwa.

waga pża nie osłoni go od napadów ską, Czernichowską, Ekaterynosławską, krzyżackich, zerwał pertraktacyc i pozo-Podolską, Wolyńską, Smoleńską, Witebstał w pogaństwie. Chijan Gedymin nie ska i Kijowska. Polityki religijnej w. prześladował, lecz wzgledem wszystkich swoich poddanych z rozmaitych wiar zlożonych, rozumnej używał tolerancyi i szernem swojem państwie. Sam w malz jego mądrych rządów, szczególnie Ru- źeństwo pojął Maryę księżniczkę Wisini byli zadowoleni, otwarcie to mówia. Misyonarzom z obcych krajów przybylym nie wzbraniał wiarę świętą głosić i kły zakładać. Ks. Buliński mówi, że sam Gedymin dwa kly zbudował w Wilnie i Nowogrodku. Franciszkanie mieli za panowania Gedymina w Wilnie kl pod wezwaniem św. Mikołaja przez Niemców zbudowany. Członkom swojej familii nie wzbraniał przyjmować religii obrzadku wschodniego, który obok rzymskich katolików wiele liczył wyznawców. Jawnuta najmłodszy syn Gedymina w Moskwie religię chijańska przyjął (ks. Buliński, l. c). Córki Gedyminowe wychodząc za maż za książąt chijańskich przyjmowały wiarę św., i tak: Anna Aldona była za Kazimierzem królem polskim, Danmila albo Damilla Elżbieta za Wankiem księciem Mazowieckim na Płocku, Marya za Bolesławem panujacym na Rusi, Marya (niewiadomego rodzinnego imienia) za Dymitrem Michało-wiczem księciem Twerskim, Augusta Anastazya za Symeonem ks. Moskiewskim. Gedymin trzykrotnie był żonaty, jedna byla litwinka, dwie rusinki. Gedymin wedlug jednych w r. 1339 a wedle drugich 1341 rażony strzałą przy ob eżeniu Bajerburga o cztery wiorsty od Gelgudyszek po lewej stronie Niemna, umarl.

Gedymin zostawił następca swoim najmłodszego syna Jawnutę (Jaunutis), który do rzadzenia tak rozległem i z różnych narodów złożonem państwem, odpowiednich zdolności nie posiadał, zatem Kejstut porozumiawszy się ze starszym bratem Olgierdem, zlożyli Jawnute z godności, zwierzchniczą władzę nad cala Lii zaprzysiagł pokój i zgodę zachować i w potrzebie bratu pomagać. Ustanowiony taki rząd można nazwać duum-vi atem. Olgierd panował do r. 1377. Panowanie jego było jakoby dalszym ciagiom świetnych rządów Gedymina; rozszerzył panowanie L-y do morza Czarnego. Obejmowała ona 14 dzisiejszych guberbernij, mianowicie: Mińska, Mohy!ew-

ks. Olgierd trzymał się swego ojca, dając wolność wszystkim wyznawcom w obtebską, a po jej śmierci Juliannę księż-niczkę Twerską, obie byly wschodniego wyznania. Można z tego wnioskować, że na dworze w. księcia Olgierda, kl ruski liczył wielu wyznawców, bo dwór i otoczenie w. k-iężny składało się z samych chijan i obie protegowały swoje wyznanie; były fundatorkami, według Kirchora, czterech kościołów w Wilnie (Przegl. Powsz.). Córki Olgierdowe wychodziły za ksiażat chijańskich i tak: Aleksandra była za Ziemowitem ksieciem Mazowieckim, córka Kejstuta Anna Danuta za Januszem ksieciem Mazowieckim. Sam Olgierd dwie cerkwie w Witebsku wystawił, które to księstwo po żonie na niego spadło (Kirchor).

Obrzadek łaciński na dworze wielkoksiążęcym miał także swoich wyznawców: Bojarzyn w. ks. Olgierda Gasztold żonaty z polką Buczacką, przyjął wiarę katolicka i sprowadził do Franciszkanów i ich umieścił w swoim domu. Z niewiadomych powodów podczas nieobecności w. księcia w Wilnie, pospólstwo wymordowało wszystkich. Niezrażony tem Gasztold, sprowadził jeszcze większą liczbę Franciszkanów podobno 36 i potem sam do tego zgromadzenia wstąpił. Mimo to wszystko za panowania w. ks. Olgierda stal się wypadek, którego wytłumaczyć niemożna, mianowicie: Trzej litwini chijanie, niewiadomo jakiego obrządku, Kuklej. Miklej i Nizilo byli zmuszeni, na pogardę religii chijańskiej, w piątek jeść mięso, a gdy statecznie trwali przy wierze św. z rozkazu w. ks. zostali na śmierć skazani. Kl ruski czci ich jako śś. męczentwa i Rusia objal Olgierd; Kejstut dla ników pod imieniem: Antoniego, Jana i siebie zatrzymał księstwo Trockie i Zmudź Eustachego. Pogrzebani w kle św. Ducha; w r. 1826 ciała ich przypadkowo znaleziono, (kl ten nigdy do Unitów nie naležal). Jak to pogodzić? Ježeli w. ks. Olgierd nie zostawił bez kary wileńskie pospólstwo, które podczas jego nieobecności wymordowało Franciszkanów, jak żeby sam miał karać śmiercią za wiare? Jest to poprostu niezrozumiałem.

Olgierd od młodych lat, jak po więk-

szej cześci ksiażeta litewscy, wina nieużywał, skromnych był obyczajów, rozumem, bystrem pojęciem współczesnych książąt przewyższał. Olgierd oddawna był wyznawcą Chrystusa, ale nie był ochrzczonym; widząc niebezpieczeństwo życia przyjął chrzest św. w obrządku wschodnim z rak Dawida archimandryty kijowsk. pieczers, Ławry, przyjąwszy imię Aleksego. Pochowany został w cerkwi N. Maryi Panny, przez siebie w Wilnie wystawionej w r. 1377. Žyl lat 81. (Por. Wojcicki, w Encyk. W. P. Orgelbr.).

Olgierd zostając pod wpływem drugiej swojej żony Julianny ks. twerskiej, na-stępcą po sobie naznaczył, za zgodą Kejstuta syna swego Jagielle. Lecz niedługo obudziła się niechęć pomiedzy Kejstutem i Jagiella, tak że ostatni wchodził w układy w Krzyżakami w celu pozbawienia Kejstuta księztwa Trockiego i uwolnienia się z pod opieki stryjowskiej. W. ks. Kejstut powziawszy o tem wiadomość, mimo lat 80 prędkiem działaniem przy pomocy syna Witolda, pokonał Jagielle, złożył z tronu, wyznaczywszy mu na dzielnice po ojcu księztwo Witebskie i wam stanal na czele państwa i panowal do r. 1382. Zdrada pojmany Kejstut w zamku Krewe przez nasłanych przez Jagielle zbójców został w wiezieniu uduszony; ten los spotkałby i Witolda, tylko że mu fortelem udało się wymknąć z więzienia i szukać schronienia u swego szwagra ks. Mazowieckiego. Następnie udał się do Krzyżaków, gdzie przyjął chrzest św. i imię Wiganda, aby zyskać sobie Zakon przeciwko Jagielle. Jagielło zwycięzko wyszedłszy z wojny domowej, po śmierci Kejstuta objął najwyższa władze w Litwie Tymczasem zmiany dynastyczne w sąsiedniej Polsce pociągnęły Jagiellę w stronę Krakowa, gdzie na polskim tronie osiadla młoda królowa z dynastyi Andegaweńskiej, królewna wegierska. Oprócz wielu kandydatów do reki Jadwigi i Jagiello zgłosli się. Warunki Jagiełły przez Polaków zostały przyjęte, królowa zgodziła się. W. ks. litewski w celu przeprowadzenia swoich zamiarów widział konieczną potrzebę pogodzić się z Witoldem, co rzeczywiście i nastapiło. Jagielło w r. 1386 w towa-rzystwie swoich braci i Witolda przybył do Krakowa, d. 14 lutego przyjął chrzest nie dyecezyi i naznaczenie bpa. Pż św. i imie Władysława. W trzy dni z wielka radością przyjął te wiadomość nastapiły zaślubiny, a d. 4 marca uro- i do prośby króla przychylił się. Kł ko-

czysta koronacya na króla polskiego. Tej ceremonii dokonal arcbp gnieźnień. Bodzanta wobecności bpów Jana kra-kowskiego i poznańskiego Dobrogosta (ks. Buliński).

W taki to sposób dwa państwa wolne polaczone zostały. Unia ta na sejmie w Horodle została potwierdzo-na w roku 1413. Jagiełło zostawszy królem polskim rządy w. ks. Litewskiego powierzył swemu bratu Skirgaile. a gdy nie zadowolnił mieszkańców, pogodził się drugi raz z Witoldem i jemu powierzył rządy nad Litwą; panował od r. 1392 do 1430. Supremacyi Jagielly Witold nad soba nie uznawał, rządził samowladnie L-a, lecz wpływ jego w Polsce był widoczny, bo Jagiello mu ulegał. Najświetniejsza karta historyi L-y, to panowanie Witolda. Na polu bitwy nie zawsze szczęśliwy, lecz administrator niezrównany. Zamierzał koronować się na króla Litewskiego i do tego aktu już wszystko było przygotowane, jednakże ostatecznie polska polityka przemogła; wstrzymał się od tego głównie, że już liczył lat 80, a synów nie miał, bo mu ich Krzyżacy struli. † w Trokach r. 1430. Nastepca Witolda by brat Jagiełły, Swidrygiełło, a potem Zygmunt Kejstutowicz brat Witolda. Kazimierz Jagiellończyk do r. 1449, zostawszy królem polskim, Litwy rząd w swoim ręku zatrzymał. Po śmierci Kazimierza obrali Litwini swoim ksieciem Aleksandra jego syna, który po śmierci swego brata Alberta został królem polskim, nie zrzekł się tytułu w. ks Litwy i w końcu z woli Zygmunta Starego, młody jego syn August został koronowany na w. ks. Litwy w Wilnie. Z unią Lubelską ustaje historya Litwy i Litwini dobrowolnie oddali sie Polsce.

Niedługo po koronacyi Władysław Jagiello z młoda królowa poczeli się gotować do podróży na Litwe. Przybyli do Wilna w r. 1387 w towarzystwie arcybiskupa gnieźnień. Bodzanty i wielu duchownych z Polski. Na rozkaz króla wszystkie obrządki pogańskie zostały wzbronione, a lud z obawy swego księcia chrzest św. przyjmował. W tym samym roku król Wład. Jagiełło zwrócił się z prośbą do pża Urbana VI o ustanowieLitwa.

sztem Wład. Jagiełły zbudowany w ski Piotr Krakowczyk. Cesarz Mikolaj I Wilnie został przeznaczony na katedrę dyec. wileńskiej i poświęcony przez bpa poznańskiego Dobrogosta, jako aplskiego do tych czynności delegata, na cześć Trójcy Najśw., Błogosł. Maryi Dziewicy, św. Stanisława bpa Męczennika i św. Władysława króla. Ustanowiona została kapituła składająca się z dwóch pralatów i dziesięciu kanoników. Pierwszym bpem został Andrzej Wasilon bp Čereteński albo Bakoński. Władysław Jagiello bogato uposażył bpa, kapitule i niższe duchowieństwo, potem powiększyli pierwsze zapisy inni królowie i magnaci, tak że dyec. Wileńska co do uposażenia należała do najbogatszych. Oprócz kła katedralnego, jednocześnie król Jagiełło fundował dwa kły na miejscach, gdzie dawniej były świątynie pogańskie, św. Jana i św. Marcina na górze Zamkowej, nadto w Litwie i Białej Rusi 10 kłów, mianowicie: w Hajnie, Lidzie, Wiłkomierzu, Oszmianie, Bystrzycy, Mejszagole, Miednikach i Krewie. (Kirchor, *l. c.*). Królowa Jadwiga nowej katedrze i innym klom obfita ilość kielichów, mszałów, ornatów, i innych utensyliów klnych ofiarowała. (Ks. Buliński, l, c).

Nawrócenie Zmudzi z większą szło trudnością, więcej bowiem lud był przywiązany do swoich bogów i w pogaństwie przetrwała jeszcze prawie 30 lat. Žmujdž po r. 1410 wróciła do Litwy i w. ks. Witold zaraz zajął się urządzeniem tego kraju. Apostołowanie na Żmudzi trudniej szło, tylko powaga Witolda, ostatecznie zwyciężyła opór Zmudzinów. W r 1416 Witold wysłał poselstwo do Konstancyi, gdzie podówczas odbywał się synod powszechny, z prośbą ustanowienia na Zmudzi bpstwa i przysłanie kaplanów do głoszenia slowa Bożego. Pż nowo obrany na tym synodzie Marcin V przychylił się do prośby Witol-da, erygował dyecezyę w Miednikach, czyli Worniach 1417 r. Pierwszym bpem Zmudzkim był Maciej narodowości nie mieckiej z Wilna, znający język litewski. Pierwszy kł katedralny był z drzewa; obecną katedrę w Worniach bp Pac zbu dowal. Bpa uposażenie i kapituły (było 6 kanoników) było mniej zasobne. Na

tę dyecezyę kazał nazywać Telszewską od nazwy powiatu, w którym Wornie leżą. Bpi Żmudzcy rezydowali w Olsiadach, gdzie mieli majatek. W r. 1864 przeniesiono rezydencyę bpią, katedrę i seminaryum do Kowna; niedługo potem i St. Apstolska na to zgodziła się.

Dyecezya Wileńska i Zmudzka poddane zostały pod juryzdykcyę acbpa gnieźnieńskiego. Przed unią Lubelską do Litwy należało bpstwo Łuckie, a po unii Litwie przybyło małe, prawie tytularne bpstwo Smoleńskie; tym sposobem we właściwej Litwie dwa były bpstwa Wileńskie i Żmudzkie. Oświecenie duchowne mieszkańców po zaprowadzeniu hierarchii klnej świetne nie było, a to dla braku kaplanów znających język litewski, przybyli bowiem z Polski księża w swoim języku nauczali. Nawet dotąd niepomyślny ten stan nie dał się jeszcze calkowicie usunać, chociaż ostatniemi czasy i pod tym względem wiele zmieniło się na lepsze. Z wielu przyczyn szczególniej w dyccezyi Wileńskiej oświata na bardzo nizkim stopniu pozostawala Nie umocniła się dobrze religia katolicka na Litwie; poczely nawiedzać ja herezve.

Bledne reformatorów nauki szly do Litwy z sąsiednich Prus i z Polski. Szerzyć się począł luteranizm, głoszony przez obcych predykantów, jako to: Abrahama Kulwe i Jana Winklera. Za wpływem Mikolaja Radziwilla poczęla szerzyć się Kalwina nauka i wzięła górę nad luteranizmem, szczególniej w dobrach apostoła kalwinizmu. Dawniej w dyecezyi Zmudzkiej było 41 zborów kalwińskich, 12 luterskich. Kalwinizm dzisiaj można uważać za upadły, zbory już jako niepotrzebne wystawiono na sprzedaż. Przy ogólnem szerzeniu się herezyi w XVI w. najwięcej ucierpiała dyecezya Zmudzka, tak że siedmiu tylko zostało księży przy religii katolickiej. W dyceczyi Wileńskiej nie lepiej było. Dzięki bpowi Marcelemu Gedrojciowi, który oddał się w zupełności pracom apostolskim, sprowadzeni zostali z Wilna do pomocy Jezuici. Przy ogólnem nawracaniu Zmudzinów znaleziono nie malo i pogan, których z heretykaminaakcie inauguracyjnym katedry i kapituły, wrócono do wiary św. Szczególniej gorktóry odbył się uroczyście, znajdował się arcbp lwowski, rzeszowski i wileń-Protaszewicz, sprowadziwszy Jezuitów

do Wilna; ich kelegium zamionione zostało później na akademię. Z Wilna Jezuici rozszerzyli się po wszystkich większych miastach L-y, mianowicie: w Kownie, Grodnie i w innych miastach. Inne zgromadzenia zakonne miały w L-e wiele klasztorów, mianowicie: Dominikanie, Pijarzy, Franciszkanie Karmelici, a szczególniej Bernardyni,-to L-y uprzywilejowany zakon. Niewiasty miały także rozmaitej reguły klasztory szczególniej w większych miastach, jako to w Wilnie, Grodnie, Kownie i t d.

Gorliwsi bpi zwolywali synody dyecezyalne. Trzy synody odprawił Benedykt Wojna, jeden Abraham Wojna, jeden Konstanty Brzostowski 1717 r., a ostatni odprawił w r. 1744 Michal Zienkowicz, Dyecezyalnych Żmudzkich synodów było sześć. Cztery odprawił Jerzy Tyszkiewicz, jeden Piotr Parczewski i ostatni 1752 r. Antoni Tyszkiewicz. Podział Polski zmienil granicę dyecezyi i tak: po pierwszym podziale odeszła od dyecezyi Wileńskiej Białoruś, pierwotnie jako oficyalat wileński, a potem utworzone zostało z tych prowincyi arcbpstwo Mohylewskie. Po trzecim podziale odpadł do dyecezyi Wigierskiej obwód Białostocki z 6-ma dekanatami i dekanaty Olwitski, Simneński, Augustowski, i część Kowieńskiego; po upadku dye-cezyi Wigierskiej kły obwodu Białostockiego wróciły do swojej dyecezyi, tylko dwa całe dekanaty zostały przy dyece-zyi Sejneńskiej, Olwitski, Simneński i prawie cały dekanat Augustowski i niektóre kly dekanatu Kowieńskiego. W r. 1848 od dyec. Wileńskiej dekanaty Po-niewierski i Wilkomierski i Kowno z mala liczbą parafij przeszły do dyec. Zmudzkiej. Dyecezya Zmudzka zas stracila dekanat Wierzbowski, który dostal się Wigierskiej dyec., a potem Sejneńskiej. Bpów Wileńskich było 39, i tyleż Żmudzkich, na jednej i drugiej stolicy bpiej siedzieli ksiażęta, było ich po kilku.

Litwini zostający pod panowaniem pruskiem, zostali nawróceni przez Krzyżaków do wiary św., należeli do dyec. Sambijskiej; po reformacyi t. j. po upadku dyec. Sambijskiej, należą do dyec. Warmińskiej. Wszystkich Litwinów pod panowaniem pruskiem było około 150 tysiecy; z tej liczby mała cząstka została przy religii katolickiej i ledwie ma kilka parafij.

X. F. A.Litewska literatura. Litwini nie doczekali się dotąd systematycznie i wyczerpujaco opracowanej historyi swej literatury. Bogaty zbiór materyalu bibliograficznego z działów beletrystyki, historyi, geografii, etnografii i t. p. Litwy,

dyecezvi historya.

z wielkim nakładem pracy dokonany przez p. Barltramajtisa, rzec można, jest jedynem poważnem źródlem dla piszącego o literaturze litew. Z tego też źródła czerpał i piszący te słowa

Historye Zmudzkiej dyecezyi na-

pisał po żmudzku ks. bo Maciej Wolonczewski, Hist dyec Sejnejskiej wychodzi obecnie w *Wadowaście* miesięczniku litew. Pożądaną jest Wileńskiej

L-re litewska podzielić można na IV okresy: I-od powstania drukowanego słowa w języku litew. do Donalajtisa, t. j. od r. 1533—1818; II-od Donalaj tisa do zakazu druku litewsk. w państwie Rosyjskiem (1866 r.) i następnie do powstania pierwszej gazety litewskiej, t. j. do r. 1883; III-od r. 1883 do odzyskania prawa druku litews. w państwie Rosyjskiem, t. j. do r. 1904; IV-od r. 1904 aż do chwili obecnej.

Okres I. Ogólna charakterystyka tego okresu nosi na sobie ceche checi dostarczenia niezbyt dawno nawróconemu z pogaństwa ludowi litewskiemu strawy duchownej w jego własnym języku. Obok kierunku katolickiego znać tu wielki wpływ protestantyzmu, który poniekąd wyprzedza katolicyzm w dostarczaniu książek religijnych dla L-w. W drukowanem słowie poraz pierwszy spo-tykamy język litewski już w r. 1583, w wydanej w Wilnie "Agendzie pasterskiej," gdzie obok tekstów łacińskiego, polskiego i niemieckiego zamieszczono także i tekst litewski, drukowany czcionkami gotyckiemi. Następnymi laty idzie cały szereg wydawnictw religijnych protestanckich. Dopiero z polecenia gorliwewego bpa żmudzkiego ks. Melchiora Giedroycia kanonik Mikołaj Dauksza tłumaczy i w r. 1599 wydaje *Postillę* Wujka. Ta książka wraz z wydanemi w latach 1629 i 1639 Kazaniami ks. Szyrwida, jezuity, stanowią okrasę tego okresu piśmiennictwa litews. nietylko pod względem wielkości samych dzieł, lecz i pod względem czystości ich języka. Od wpłyThe prisectory sie są woine i dzieła Daukszy i Sovewija, lecz o wiele mniej w nich barbaryzmów polsko-niemieckich, niż w innych wydawnictwach tego czasu.

Dix res II. Rozpoczyna ten okres pierwszy piewca litews. Donalsytts, który w miarowym wieszu przedstawił całoroczny żywot wieszu przedstawił całoroczny żywot wieszu popei ludowej, podłuż pór roku podzielonej na cztery pieszi, w których poeta w pelnych naturalnego kolorytu obrazach opiewa troszi i radosci litwina, który tenże w ciągu roku przeżywa. Pod względem wdzięku mowy i czystości języka utwór Donalajusa na zawsze pozestanie wzorem klasocznym w literaturze litewskiel.

Charakterystyczna cecha tego okresu, iest, że iuż się nie zadawalniano dostarczaniem ludowi litewskiemu ksiażek religijnych Zaczeto myslec o stworzeniu calei literatury litews. Wprawdzie inteneve pisarzów tego okresu nie sięgały poza ramy pismiennictwa ludowego, lecz gurliwa i owocna ich praca polożyła trwale fundamenty pod budowe majacej się rozwinać dopiero, jak zobaczymy, w seatmich ezasach literatury litews. Skowronek litewski- Donalajtis, który na ziemi pruskiej Litwy tak wdziecznie zanucił, wprawdzie nie zaraz doczekał sie slowika, natomiast proza litewska ujrzała roważnych przedstawicieli w osobach bpa Wolonczewskiego Valancius i Szymona Dowkonta. Mariej Wolonczewski, svu kmiecia litewskiego, był nietylko gorliwym pasterzem, lecz prawdziwym ojcem swojego iudu. Religijne książsi wydane przez Wołonczewskiego, przez długi szereg lat stanowily niemal wylaczny pokarm duchowny ludu litewskiego, Nadto gorliwy ten milośnik ludu, wespół ze swym przyjacielem, Szymonem Dowkontem, stworzył niemal całą literaturę dzielek lutowych treści świeckiej. Napisana przez Szymona Dowkonta trzytomowa historya Litwy i trescia i stylem przechodzi już miarę wydawnietwa ludowego. To dzielo Dowkoata można już uważać za wstęp do właściwej literatury litewskiej, majacej ogarnać i warstwy inteligentne.

W okresie literackiej działalności bpa Wolonczewskiego wielkie nieszczęście spotyka naród litewski; był nim zakaz

druku litewskiego w państwie Rosvjskiem. Ten nieobliczalny w swych zgubuyeh skutkach zakaz, jakkolwiek nie powstrzywał ruchu piśmienniczego u Litwinów, to jednakże bardzo mu przeszkadzał. Odtad Wilno przestało być centrem wydawnietw litewskich, które z konieczności musialy obrać sobie siedlisko w Litwie pruskiej, odciętej kordo-nem od reszty Litwy. Jak przed tem tak i po zakazie sil duchowych i mate rvalnych wydawnictwom litewskim dostarczala Litwa pod zaborem rosyjskim zostajica. Pracownikom pióra, zwłaszeza w wyjatkowych warunkach zostającym kaplanom, nie latwo było na zbyt odległa mete kierować ruchem wydawniezvm. Niemniej trudnem było sprowadzenie przez kordon gotowej już strawy duchowej pod postacia ksiażki. Te jednakże trudności przemógł stalowy charakter Litwinów i w tveh wyjatkowych warunkach ich pismiennietwo nietylko nie upadło, lecz owszem się rozwijalo. Do tego nie malo się przyczyniło zniesienie pańszczyzny i otwarcie wszystkich uezelni dla dzieci włościjańskich. Spolonizowana szlachta litewska, z wyjatkiem niewielu, na ogół nie brała udzialu w ruchu narodowo-litewskim i jego piśmiennictwie.

W 70 - tvch latach zeszlego stulecia zaczyna sie budzić uswiadomienie narodowe w inteligencyi, powstającej z ludu litewskiego i wraz z niem pismiennictwo litewskie zatraca pierwotny swój li tylko ludowy charakter, a wchodzi w okres naukowego badania żywej mowy litwina i duchowych jego zaso-bów, ukrytych w bogatej poczyi ludowej. Na polu naukowego badania języka litewskiego, jeżeli nie wspomne o Niemeach, niespożyte zasługi położył bp Antoni Baranowski; za nim poszli genialny niedawno zmarły ks. Jaunius, dr. Bassanowiez i inni. Baranowski zastvnat również jako niepośledniej miary poeta, stwarzając prześli-czny poemacik liryczny pod tyt. Anyksciu Silelis (Borek Oniksztówski), drukowany po raz pierwszy w Weimarze w r. 1882. W tym samym czasie bracia Juszkie wiczowie skrzetnie pracują nad zebraniem skarbów poezyi ludowej. Owocem ich pracy były trzy tomy pieśni ludowych, wydanych, jako rzecz naukowa, kosztem uniwersytetu

kazańskiego, w którym jeden z Juszkiewiczów był profesorem, drugi w temże

mieście proboszczem.

Okres III. Okres ten rozpoczyna praca t. zw. "miłośników ojezyzny". Wraz z poważnem badaniem narodowych skarbów Litwy budzi się wśród jej synów milość do wszystkiego co litewskie. Nielitościwy los zabrał litwinowi prawie wszystkie jego skarby: swobode polityczna, warstwę oświeconą, najbliższą przeszłość dziejową, która właściwie była już polska, pozostawiając tylko ciemne, nieuświadomione masy ludu i w ustach jego skamieniała mowe, niezmiernie bogata, lecz od wieków zaniedbana, rozpraszona w licznych narzeczach ludowych. Z tego surowego materyalu milośnicy Litwy pokusili się odbudow ć naród w pełnem znaczeniu tego słowa -- z literaturą, sztuką, odrębną kulturą. Już po-przedni okres, jak widzieliśmy, wielkie polożył pracy tej podwaliny. Ponieważ dotad pisano li tylko dla ludu, wiec miano na uwadze jedynie praktyczną stronę działu, nie dbając o czystość języka, piękność stylu, pisownię. Każdy autor pisał w tem narzeczu, jakie sam posiadal, niezdarnie dopasowując odrębnej mowie litewskiej polską pisownię, właściwości polskiego stylu i całą masę z polszczyzny zapożyczonych, ludowi czestokroć niezrozumiałych wyrazów. M.łośnicy Litwy musza dopiero stworzyć język literacki, unormować dlań pewną ściśle określoną pisownię. Po bliższem zbadaniu przekonano się, że używana dotąd pisownia polska nie odpowiada właściwościom języka litewskiego. Trzeba było wprowadzić nowe, polskie piso wni nieznane znaki, dla oddania oryginalnych dźwięków litewskich.

Na tem polu niemale pożyli zasługi bp Baranowski, ks. prof. Jaunius, specyalista filolog Jan Jabloński (jego gramatyka i pisownia zyskały prawa obywatelskie wśród Litwinów) i inni. W r. 1883 zaczęła wychodzić w Tylży pierwsza gazeta litewska Auszra (Zorza), wydawana przez dra Jana Bassanowicza kosztem "miłośników Litwy". Był to miesięcznik, przeznaczony dla wszystkich uświadomionych Litwinów, odznaczający się już względnie prawidłową pisownią i czystością języka. Językiem Auszrya był dyalekt górno-litewski (augsztaiszicis), który i nadal pozostal skrawem przeciwstawieniem dekadenckiej

dla Litwinów językiem literackim. Jakkolwiek "Auszra" wychodziła na ziemi, zostającej pod zaborem pruskim, to jednakże czerpała swe soki żywotne z Litwy rosyjskiej, której też interesom przeważnie poświęcała swe szpalty. Tamy-kordonowe były powodem, że "Auszra" po dziesięcio-miesięcznem istnieniu upadla. Nie upadla jednakże energia Litwinów, którzy kolejno zakładali inne wydawnictwa peryodyczne: (Światlo), Apżvalga (Przegląd), Tevynes Sargas (Stróż Ojczyzny), Kryżius (Krzyż), Varpas (Dzwon), Ukininkas (Gospodarz). Jednocześnie powstawały gazety w Ameryce i potężnie rosły wydawnictwa ksiażkowe w Pusach i w Ameryce. Tak było przed r. 1904.

Okres IV. Zakaz druków litew-skich czcionkami łacińskiemi miał na celu zbliżenie Litwinów z Rosyanami, gdyż wolno było drukować po litewsku tylko czcionkami rosyjskiemi. Cel rządu był chybiony: Litwini nie chcieli się wyrzec swojej własności. Najsurowsze środki państwowe nie zapobiegły drukom litewskim za granicą i szerzeniu się ich z tej strony kordonu. Wreszcie, aczkolwiek zapóźno, poznał swój błąd i rząd rosyjski w r. 1904 odwołał zakaz, krępujący litewski ruch literacki. Już dostatecznie wezbrany i sztucznie tamowany potok wnet się rozpłynął licznemi strumieniami. Poezya, beletrystyka, historya i inne działy literatury litewskiej ujrzały nie najgorszych przedstawicieli. Do grona przedniejszych poetów trzeba zaliczyć: ks. Maculewicza (pseud. Maironis), ks. A. Dabrowskiego (pseud. A. Jakstas), ks. M. Gustajtisa, ks. Iznapsztisa (ps. Margalis), przed kilku laty zmarlego Waj-czajtisa, Wajtkusa, Jowarasa i t. d. Role Mickiewicza w literaturze litewskiej bezwarunkowo przyznać należy ks. Maculewiczowi (b. prof. Akademii duch. w Petersb. obecnie rektorowi sem. duch, w Kownie). Ten wieszcz litewski pewnością ustępuje wieszczowi Adamowi pod względem wielkości talentu poetyckiego, lecz śmiało może mu dorównać pod względem potęgi uczucia, płomiennej miłości ukochanej Ojczyzny, szlachetnego zapału patryotycznego. Owiane glęboką wiarą, w tonie romantycz-nym utrzymane, poezye Maironisa są ja-

tewskiego dopiero z poezyi mistrza Maironisa podziwiać można. Jest to bez zaprzeczenia litewski mistrz słowa. Gdyby Maironis przynależał do narodu, którego literatura bardziej jest znaną w świecie cywilizowanym, to z pewnością stanałby w szeregu pierwszorzędnych poetów świata i utwory jego byłyby już się doczekały licznych tłumaczeń. Do najlepszych utworów Maironisa trzeba zaliczyć poemat Jaunoji Lietuva (Młoda Litwa) i Raseinis Magde (Magdalena Rosiejńska). Na polu beletrystyki litewskiej dotąd zasłynęła przeważnie płeć piękna. Tu wymienić należy dziś już głośne na Litwie imiona: Szatrijos Ragana (pseud.), Lazdynu Pelada (pseud.), Żemajte (pseud.), Bite (pseud.) i inne. W literaturze litewskiej bardzo poważną odegrał rolę przed kilku laty przedwcześnie zmarły dr Kudirka. Był to młodzian wszechstronnie utalentowany: poeta, muzyk, publicysta. Był on jednym z najgorliszych krzewicieli ducha litewskiego. Wychowany pod wpływem postępowej literatury warszawskiej, kształcił się bowiem na uniwersytecie warszawskim, wniósł do ruchu litewskiego t. zw. prąd postępowy, który na dobre się utrwalił, zwłaszcza w publicystyce litewskiej. Gazet Litwini dziś maja 50. Podzielone one sa na dwa wrogie sobie obozy: katolicki i t. zw. postępowy. Wychodzą w Wilnie, w Kownie, w Sejnach, w Rydze, w Tylży, w Ameryce (przeważnie obliczone na geszeft) i w Anglii. Z tego krótkiego szkicu widzimy, że literatura litewska zoz-wija się na dobre.

K. J. S.

Litewskie tłumaczenie Pisma Św. ob. Biblii tlumaczenia.

Litwinowicz Spirydyon. Ur. 1810 r., wyświecony na kapłana 1835 r., uzyskawszy doktorat teologii w Wiedniu, był kaznodzieją u ś. Jura we Lwowie, później nauczycielem religii w Czerniewicach. Roku 1848 został proboszczem. parafii św. Barbary w Wiedniu i kanonikiem hon., 1852 r. powierzono mu kierunek seminaryum duchownem obrz. grecko - ruskiego w Wiedniu, a w 1857 został sufraganem metropolity lwowskiego i jako taki zasiadal w sejmie galicyjskim. Tu był na czele partyi świę- nazwy Ligurnus, Liburnea, Livorno. W

poezyi współczesnej. Piękność języka li- tojurców, ale przemawiał po polsku i był za zgodą. Wybrany z kuryi wiekszej posiadłości ziemskiej do austryackiej rady państwa, używał tam wpływu: należał do unionistów t. j. do trzymających z Austryą. Był też radcą sekcyjnym w ministeryum oświecenia. stawszy r. 1863 metropolita lwowskim, odnowił zabudowania kapituły świetojurskiej; zaopatrzył zakrystę katedralną w paramenta; na kanonizacyę ś. Jozafata Kuncewicza udał się do Rzymu na czele deputacyi, a później odprawił tryduum z tego powodu we Lwowie, z udziałem nuncyusza Fabinellego; za jego rządów przyszła do skutku t. zw .Konkordya, t. j. układ normujący wzajemne stosunki obrz. łacińskiego i greckow Galicyi. Był asystentem ruskiego Tronu papieskiego, tajnym radcą cesarza Austryi, † 1869 r. (Por. Pelesz, Geschichte der Union, t. II, str. 939 W. E. J.).

M. B.

Liverpool — biskupstwo w Anglii (dioec. Liverpolitana). - Miasto L-l. na prawym brz. rzeki Mersey, blizko jej ujścia położone, z wioski rybackiej w XVII w. stało się miastem, które szybko rozwinęło się w XVIII i XIX w. Obecnie L-I jest miastem portowem w hr. Lancaster, liczy ok. 754 tys. mieszkańców, posiada uniwersytet założony w 1903 r., bibliotekę, muzea, galerye o-brazów i t. p. — B i s k u p s t w o w Liverpool powstalo w 1850 r., jako suffragania arcybpa Westminsteru. Dyecezya Liverpool obejmuje część hr. Lancaster i wyspę Man (Isle of Man). W 1908 r. liczono tu 367 tys. katolików, 243 kościoły i kaplice, 313 kaplanów świeckich, 129—zakonnych, 8 zgromadzeń zakonnych męskich, 23-żeńskie. (Por. W. E. J. t. 43 - 44, str. 649 - 650; Picton, Memorial of Liverpool, Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 104; Cath. Direct., London, 1908, p. 191; Buchberger, Kirchliches Handlexikon. München, 1910, t. II, k. 686)

Liverno -- biskupstwo we Włoszech (dioeec. Liburnensis), - Miasto Liv o r n o, nad brz. morza Liguryjskiego polożone, w starożytności nosiło nazwę Portus Herculis vel Portus Liburni, stad

XV w. należało do rodziny Viscontich, roku ery naszej (Luc. III, 1). Był też potem od r. 1421 do terytoryum florenckiego. Medyceusze zdobyli i umacniali miasto. Ferdynand I w 1593 r. nadał miastu przywileje i odtąd L-o ciągle się rozwija. Obecnie L-o jest stolica pro-wincyi tej też nazwy w Toskanii; liczy ok. 110 tys. mieszkańców; posiada katedre z XVII w., kilkanaście kłów katolickich, kły ormian-katolików, staro-greków i Maronitów, świątynie grecko-schyzmatycka, protest., nawet mahometańska i żydowską; liczne szkoły, szpital z 1622 r. it. p. instytucye.—Biskupstwo w Livorno powstało w 1806 r., jako suffragania arcybpa Pizańskiego. Dyecezya Livorno obejmuje 2 gminy w prowincyach Pizańskiej i Livorno. W 1908 r. liczono tu 160.512 mieszkańców, 32 parafie, 67 kłów i kaplic; 80 kaplanów świeckich i 42 - zakonnych; 8 klasztorów meskich i 10 żeńskich. (Por. W. E. J., t. 43 — 44, str. 655 — 656; G. Piombanti, Guida storica ed artistica, Livorno 1873, wyd. nowe 1906; tegoż, Compendio storico, Livorno 1881; G. Targioni-Tozzetti i A. Borsi, Liburni Civitas, Livorno 1906; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg, 1890, p. 24; Scialhub, La chie-sa greca-unita di Livorno, Livorno 1906; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München 1910, t. II, k. 687).

Liwin św. męczennik, patron Ganda-wy, uczony i pobożny biskup szkocki, który przybył do Flandryi około połowy VII w. w celu głoszenia ewangelii poganom. Przed rozpoczęciem misyi swej modlił się przez 30 dni na grobie św. Bawona, niedawno zmarłego i polecił Bogu siebie i swe prace na jego cześć przedsiewzięte. Owoc pracy aplskiej szczególniej był obfity w kraju Alost i Hauthem. Św. L. † śmiercia męczeńską w Esche w r. 659. Ciało jego pochowane w Hauthem pod Gandawa. W r. 1006 relikwie Św. przewieziono do klasztoru św. Piotra w Gandawie. Św. L. miał talent poetycki; ułożył on elegie na cześć św. Bawona, do którego miał szczególne nabożeństwo. Pozostał po nim list, ogłoszony przez Usseriusa, (Por. Petin, Dictionnaire hagiogr., Paris, t. II, k. 276 i nast.).

Lizaniasz tetrarcha Abileny pietnastego roku panowania Tyberyusza, a 26 tugalii, liczy ok. 356 tys. mieszkańców

drugi Lizaniasz, współczesny Antoniuszowi i Kleopatrze (40-36 r. przed n. Chr.) Przez długi czas uważano, że był jeden tylko Lizaniasz, że to co wspomina św. Łukasz, podano błędnie. W ostatnich czasach udowodniono, że było dwóch różnych Lizaniaszów, których przedzielał okres około 50 lat. Potwierdza to zarówno napis znaleziony w okolicach Abileny. (Por. Corp. Inseript. Graec., n. 4521 p. 1), jak i opowiadanie Józefa Flawiusza o tem, że Agryppa I oprócz tetrarchii Filipa otrzymał tetrarchie Lizaniasza (Ant., XVIII p. 10). Cesarz Klaudyusz w 41 r. to potwierdził, a nawet dodał jeszcze do tego. Agryppa II otrzymał tetrarchie Filipa z Abilą tetrarchią Lizaniasza (Ant. XIX, 5, 1; XX, 7, I). (Por. E. Kuhn, Die städtische und bürgerliche Verfassung des römischen Reichs, Leipzig, 1865, t. II, p. 169—175; E. Schurer, Geschichte des Jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi, 2 ed., Leipzig, 1890, t. I, p. 254, 296, 595, 495, 463—492, 600—604; F. Vigouroux, Le Nouveau Testament et les déconvertes... 2 ed. Paris, 1896, p. 131-141).

X. R. J.

Lizbona — patryarchat w Portugalii (patriarchatus Ulysipponensis). — Miasto L-a nad rz. Tago, w pobliżu jej ujścia położone, było głównem miastem plemienia Luzytanów, według podania założone przez Ulyssesa nosiło nazwę Ulyssipo, Ulyssae, Ulysbona, Olissipo. Za czasów Rzymskich, jako kolonia nosila nazwę F e l icitas Julia (Plin., 4, 22) za ces. Augusta Lisbona, Lissabona stad portug. Lisboa. W V w. Labyla w rekach Swewów, w VI w. — Wizygotów, w 716 r. zajęli ją Maurowie i nazwali Al-Oszbana lub L is z b u n a. W 1147 r. król Alfons I odebrał L-ę Maurom, a Alfons III (1248 — 1279) przeniósł z Coimbry stolice do Lizbony w 1260 r. Miasto sie szybko rozwijało, pomimo kilkakrotnych trzesień ziemi, które go nawiedzały. Od r. 1580 do 1640 L-a była w posiadaniu Hiszpanów. Dom Braganzów odzyskał ją; w 1807 — 1808 r. władali miastem Francuzi. Obecnie L-a jest stolicą Por-

posiada ok. 200 kłów w tem 66 para- | fialnych; katedrę b. starą (Sé) gotycką, która za czasów maurytańskich była meczetem; bogato ozdobiony kł Jezuitów; kł Serca Jezusowego z XVIII w. t. zw. Estrella; kl S. Vicente de Fora z grobowcami domu Braganzów; słynny klasztor Hieronimitów Sta Maria de Belem z grobowcem Emanuela I (1499 r.) zamieniony na dom sierot (Casa Pia). — U n i w e r s y t e t w L - e erygował król Diniz (Dyonizy) w 1288 r., co sankcyonował pż Mikołaj V w 1290 r. 1357 r., a ostatecznie w 1537 r. przeniesiono go do Coimbry. Miasto posia-da dziś liczne szkoły wyższe fachowe, instytuty naukowe, muzea, bibliotekę o 300 tys. tomów i 10 tys. rekopisów i t. p. - Biskupstwo w L-e istniało już w IV w., jako suffragania ar-cybpa Meridy. Bp. św. Potamiusz był na synodzie Lizbońskim w 357 r. (Por. Hefele, Conciliengesch., 2 Auf., t. I, k, 676 i nast.). Za czasów maurytańskich szereg bpów się przerywa. Dopiero po zdobyciu miasta w 1147 r. król Alfons I przywrócił bpów w L-e, którzy należeli do metropolii w Braga, od r. 1199 do Santiago de Compostella. — A r c ybiskupstwo w L-e erygował pź Bonifacy IX 1394 r.; metropolii tej poddano bpstwa Lamego, Guarda, Evora i Silves. Metropolici L-y odbyli synody w 1536 r.; 1566 1-y prowincyonalny; w 1574 i 1640 — synody dyecezyalne. — Patry archat w L-e erygował Klemens XI na prośbę króla Jana V w 1716r., poddano mu wschodnią część dyecezyi i miasta L-y; zachodnia zostala osobnem arcybpstwem. Poczatkowo w 1740 r., ostatecznie w 1843 r. obie części dyecezyi połączono. Leon XIII w 1881 r. ogłosił nowe urządzenia dyecezyi w Portugalii; do patryarchatu Lizbońskiego należą bpstwa Guarda i Portalegre i w Afryce bpstwa Angola, Angra, Funchal, Sao, Thrago do Cabo Verde i Sao Thomé. – Patryarchat L-i liczy ok. 500 tys. katolików, 300 parafij, 350 kłów, 700 kapłanów świeckich, 60 - zakonnych; 13 klasztorów męskich i 18 -zeńskich zgromadzeń. (Por. Bibliogr. u. Chevalier, Topo-bibliographie, Montbéliard, 1903, t. II, p. 1706...; Figaniere, Bibliographia hist. Portugueza, Lisboa 1850. Por. też W. E. J., t. 43

Lusitania infulata et purpurata, Paris 1663; Almeida Mascarenhas, Codex titulorum S. patriarch. eccl. Lisbonensis, Lisb., 2 v., 1746 - 1748; Thomas ab Incarnatione, Historia eccl. Lusitaniae. Coimbre, 4 v., 1757-1763; Florez, Espana sagrada XIV, Madrid 1758, p. 167 — 196; Gams, Series episcop. eccl. cath., Ratisbonae 1873, p. 104...; Mappa das dioces do continente..., Lisboa 1882; W. W. t. VII, k. 2090 - 2097; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 50 - 52; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München 1910, t. II, k. 672 — 673).

X. C. S.

Lizmanin Franciszek, teolog socyniański, ur. na wyspie Korfu, wstąpił do Franciszkanów. Około r. 1546 przybył do Polski jako spowiednik i kaznodzieja królowej Bony. Tu łącznie z Andrzejem Trzecieckim rozszerzał zasady protestanckie. Bp. krakowski Zebrzydowski ostrzegł stolicę Aplską o błędach L-a, gdy ten był wysłany r. 1550 do pża Juljusza III od Bony z życzeniami, z powodu wstąpienia na stolicę Piotrową. List przyszedł za późno, a L. wrócił do Polski i zjednawszy sobie Zygmunta Augusta dla przeprowadzenia reformacyi w Polsce udał się do Włoch, Szwajcaryi i Francyi w celu zapoznania się z nauką Socyna i Kalwina. W Genewie zrzucił habit i ożenił się. Król za ten postę-pek wypędził L. z kraju. W r. 1556 L. wraca do Polski, i bierze udział w pierwszym synodzie protestanckim; przeprasza króla, gorliwie w dalszym ciągu pracując nad zjednoczeniem wyznań protestanckich, nieustanne prowadząc spory z Blandrata, Stankarem, Gońcem i innymi. Król jednak porzucił myśl re-formy, przeto L. przeniósł się na dwór ks. Alberta do Królewca i tu w r. 1566 opuszczony od wszystkich w przystępie szalu utopił się w studni. L. napisal: Literae ad generosum dom. Stanislaum Karninsium-rekopism; Brevis expositio doctrinae de SS. Trinitate. 1565; Epistola ad conventum Pinczoviensem data an. 1555—rekopism; Cento testimoniorum Ambrosii, Hieronymi Angustini, Chrysostomi, conciliandarum partium discrepantium ca-44, str. 662 — 663; Ant. de Macedo, usa in lucem editus; brat również udział

w tłumaczeniu t. zw. Biblii Radziwiłtowskiej. (Por. Wiszniewski Hist. lit. pols. Kraków 1857, t. IX, str. 46—49; S. Orgelbranda, Enc. powsz. 1901, t. IV, str. 353; Glaire, Dictionnaire).

Lizyasz wódz syryjski, pochodził z rodziny królewskiej. Naznaczył go Antyoch IV Epifanes opiekunem swego syna, swym zastępcą na czas wyprawy do Persyi; jemu jeż polecił podbicie Żydów (I Mac. III, 27-37). Wodzowie Lizyasza Ptolomeusz, Nikanor, Gorgiasz, Bachides, Tymoteusz, i sam on ponieśli od Żydów porażki (III, 38-IV, 35). Po śmierci Antyocha IV Lizyasz zawiera pokój z Judą Machab. (II Mach. XI, 1—38; I Mach. VI,14-17), pokonywa Fiilipa ale wkrótce i sam on i pupil jego giną z ręki Demetryusza I Sotera (I Mach. VII, 1-4; II Mach. XIV, 1-2). Wspomina też Pismo św. o Lizyaszu-tysiączniku kohorty Rzymskiej który wyrwał z rąk motlochu św. Pawła i odesłał go do Cezarei do starosty Feliksa. (Act. Ap. XXI, 30; XXIII, 35; XXIV, 7 22). (Por. W. R. Waddington, Inscriptions d'Asie Mineure; E. Beurlier, De divinis honoribus quas acceperunt Alexander et successores eius, Paris, 1890, p. 63, 79; Tit. Livius, Epist. XLVI; Appianus, Syriac, 47; F. Vigouroux, Dictionnaire de la Bible, t. IV. p. 457 459).

X. R. J.

Lies — bpstwo w Albanii (dioecesis Lexiensis sen Lissensis, v. Alessiensis seu Alexiensis). — B p s t w o L j e s, obecnie Alise powstało w pierwszych wiekach Kła, w historyi występuje dopiero w VI w.; było suffraganią arcybpa w Antivari. W 1385 r. dyecczyę Ljes wskrzeszono jako suffraganię arcybpa w Skutari. Bp. Ljes rezyduje w m. Kalmeti; dyecczya obeimuje pólnocną część Albanii, liczy ok. 14 tys. katolików, 24 parafie i ok. 20 kapłanów. (Por. Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg. 1890, p. 123; Buchberger, Kirchliches Handlexik., München 1907, t. I, k. 124).

Llorente Jan Antoni, przsdstawiciel Również złośliwym pamfletem było jego "kleru oświeconego" w Hiszpanii na schyłku XVIII w. ur. z arystokr. rodziny Aragonii 30 mar. 1756 r. studyo- liberalnym cieszyły się poczytnością i do-

gosie, wyśw. na kapłana w dyec. Calahorra r. 1799. Skłaniając się ku kierunkowi t. zw. "oświeconemu" popieranemu przez rząd hiszp. szybko postępowal w godnościach, tak że w r. 1781 został adwokatem w Madrycie przy wysokiej radzie Kastylii i członkiem akademii ś. Izydora, utworzonej po wypędzeniu Jezuitów i skłaniającej się ku Jansenizmowi. W następnym roku został wikaryuszem generalnym bpstwa Calahorra i jak się zdaje nawiązał stosunki z wolnomularzami. Pomimo to, w r. 1789 zamianowano go sekretarzem najwyższego trybunalu Inkwizycyi. Na tem stanowisku pracował nad liberalnem przez kształceniem Hiszpanii w kierunku klnym politycznym. Z powodu przejetych listów kompromitujących, pomimo że był kandydatem na bpstwo, został złożony z urzędu, na jednomiesięczną pokute zeslany do klasztoru. W 1806 z powodu napisania dzieła Noticias historicas sobre los tres provincias bascongadas (Madrid 1806) pko swobodom prowincyi baskijskich, został przywrócony do łask, zajął wysokie stano-wisko i był użyty jako narzędzie ministra Godoy celem odebrania swobód Baskijezykom.

Gdy w r. 1808 Napoleon I na tronie hiszp. osadził brata swego Józefa, L. nie przyłączył się do ruchu patryotycznego pko najeźdźcy, a zaprzedał się Francuzom. Odtad służy on za narzędzie do zniszczenia Kła w Hiszpanii. Znosi zakony, odziera kły, grabi majątek klny, słowem prowadzi dzieło rabunku Kła bez litości, w nagrodę za co zostaje dyrektorem gener, dóbr narodowych, Oskarżony o przywłaszczenie sobie 11 milionów realów traci wprawdzie swój urząd, nie wypada jednak z łask, otrzymuje od Józefa Bonapartego polecenie opracowa-nia historyi Inkwizycyi. Po upadku Józefa zostaje i L. jako zdrajca 1814 r. wypędzony z Hiszpanii i udaje się do Paryża, gdzie wydaje 1817 r. Histoire critique de l'Inquisition d'Espagne za co został zasuspendowany przez arbpa Paryża. Jest to dzieło tendencyjne, nie krytyczne, zionące nienawiścią do Kła. Również złośliwym pamfletem było jego Portraits polit. des Papes (Paris 1822). Pomimo to prace jego w obozie

tad są cytowane przez pisarzy wrogich w Amberg, 1863 r. profesorem egzegezy Kłowi.

L. uciekając z Hiszpanii nie zdołał zabrać ze sobą zrabowanych pieniędzy. To też wnet na gruncie paryskim znalazł się w nędzy i dla utrzymania dawał lekcye jęz. hiszpańskiego. Upadł tak nizko że tłumaczył pornograficzną książkę "Aventures de Foublas". Ostatecznie i rząd francuski wydalił go z Paryża, Przybywszy do Madrytu † 5 lut. 1823. Napisał on jeszcze pod pseudonimem Nelleta Memoirs pourservire á l'hist. de la revolution d'Espagne, 3 t. Paris 1815–1819. Bałamutną biografię L-a ogłoszono w Revue encyclop., 1823 r. (Ch.).

Loaysa ob. Garcia de Loaysa.

Lobineau Wit Aleksy, benedyktyn kongregacyi św. Maura, ur. 1666 r. w Rennes, został benedyktynem 1683 r., um. w opactwie St. Jagut pod Saint Mało 1727 r. Poświęcił się studyom historycznym, napisał: Histoire de Bretagne, Paris, 1707, 2 t.; Hist. des deux conquêtes d'Espagne par les maures, 1708; Hist. de Paris 1725, 5 t.; Hist. des Saints de Bretagne, 1738, 2 t.

Lobkowitz Jan Caramuel de ob. Caramuel de Lobkowicz.

Lobstein Paweł, teolog protestancki w Alzacyi, ur. w r. 1850 w Epinal, studyował w Strasburgu i Tybindze, następnie w Getyndze. W r. 1876 został prof. teologii protest, w Strasburgu, w r. nastepnym mianowany nadzw. profesorem, a w r. 1884—zwyczajnym. Napisał po niemiecku: Die Ethik Calvins in ihren Grundzügen entworfen. Strasburg 1877—i inne; po francusku: La Notion de préexistence du fils de Dieu. Paris 1883; Etudes christologiques. Le Dogme de la Puissance miraculeuse du Christ. 1890, 8-o; i inne. Był współpracownikiem l'Encyclopédie des sciences théol. pastora Lichtenbergera. (Por. Vapereau, Dictionnaire des Contemporains. Paris 1893, 4-0, k. 1009).

r. w Bambergu, tam kształcił się i 1838 r. został kapłanem, potem udał się na studya do Monachium i Rzymu, następnie był nauczycielem religii w Monachium, w 1848 r. profesorem teologii w liceum example. Wyraźnie poucza, że nie chodzi

w Amberg, 1863 r. profesorem egzegezy w Bambergu, 1868 duchownym radca w wikaryacie generalnym. Napisał: Das dogma der griechischen Kirche vom Purgatorium, Regensburg 1842; przygotował poprawne wydanie Wulgaty, greckiego tekstu N. Testamentu, wypisów hebrajskich ze Starego Testamentu i wspólnie z W. Reischl'em niemiecki przekład i objaśnienie Pisma św.

Lochman Augustyn, kaplan zgrom. Bonifratrów w Warszawie, żył w końcu XVII w. Napisał: Żywota i cudów błogosł. Juna Bożego zebranie z łac. dzieła Franciszka de Gorea na polskie przełożone, Warszawa; Supplika uniżona do Najświętszej nieba i ziemi Monarchini, Kraków 1704 i kilka kazań.

Lochmann Józef o. T. J., rusin z pochodzenia, ur. w r. 1690, przyjęty do Zakonu w 1709 r., uczył gramatyki, humaniorów przez lat 3, retoryki—3. filozofii, był przez lat 10 kaznodzieja, † w r. 1738 w Łeczycy. Napisał: Kazanie na pogrzebie... wojewody kijowskiego. Stanisławów 1732; Wieczność szczęśliwa w herbowego Łaszczów Prawdzica... otrzymana pogrzebowego kazania duktem. Lwów 1732; Wieniawa Leszczyńskich w zwyciezkiem życiu Wiktoryi z Leszczyńskich Potockiej na akcie pogrzebowym. Tamże 1732. (Por. Sommervogel, Bibliothèque 1893, t. IV, k. 1897 i nast).

Loci theologici -- termin teologiczny, wprowadzony w XVI w. na oznaczenie źródel, z których teologowie czerpią dowody na wyjaśnienie i uzasadnienie prawd objawionych, nadto dla zbicia błędnego tłumaczenia dogmatów. W znaczeniu terminu użył Melchior Canus (ob.). W dz. De locis theologicis (l. I, c. III) pisze wyraźnie, że jak Arystoteles w swej "Topice" wskazuje "communes locos, quasi argumentorum sedes et notas, ex quibus omnis argumentatio ad omnem disputationem inveniretur", tak też i on opracowuje "peculiares quosdam Theologiae locos..., ex quibus Theologi omnes suas argumentationes, sive ad confirmandum, sive ad re fellendum inveniant". Canus rozróżnia czystą dyalektykę od tej nauki teologicznej, którą nazwał "Loci theolotu o retoryczne koncepcye, nawet o czy- | theologicis (1562). Zbija tu błedy nowasto rozumowe dowody, albowiem teologia ma źródła w nauce objawionej, a zatem w pierwszym rzedzie "loci theologici" mają charaktar autorytatywny; w drugim rzedzie -dowodów rozumowych. Canus wylicza dziesięć takich źródel: 1) powaga Pisma św.; 2) podanie boskoapostolskie; 3) podanie Kła powszechnego; 4) Soborów powszechnych; 5) Kia Rzymskiego, czyli bpów rzymskich; 6) Ojców Kła; 7) teologów scholastyeznych; 8) rozum przyrodzony; 9) powaga filozofii i świeckich jurystów i 10) powaga historyi ludzkiej (op. cit. l. I. c. 1-3). Sprowadza je do t. zw. l o cigenerales: powaga i rozum i lo ci singulares-dziesieć wyliczonych.

Inni teologowie poprawiali podział Canusa; więc Bellarmin zamiast pierwszych 7-u źródeł wylicza dwa: Pismo św. i tradycye. Opstraet (De locis theol.), I-Procem. p. 9 dodaje, jako źródło teologiczne, historyę klną. Buzius (De locis theol., c. 1), jako "fontes theologici" powage i rozum ludzki: jako "loci theologici" podaje powage filozofii i historyi ludzkiej. Jest to podział stanowczo błędny. Michal Sanchez (Cursus theol. dogm., Matriti, 1874, p. 148) dodaje, jako "locis theologicus"—krytykę Jak widzimy objaśnia tylko, w jaki sposób rozum jest

Obecnie teologowie rozróżniają zazwyczaj źródła pierwszorzęd n e teologii: Pismo św. i tradycya i źródła drugorzędne: rozum t. j. filozofie i nauki pomocnicze, pierwsze dostarczają materyalu (obiectum materiale) dla zbudowania wiedzy teologicznej, drugie pomagają do tego, aby materyał ten ująć systematycznie, a więc uzasadnić, usystematyzować i obronić przed zarzutami i wykrętnemi tłumaczeniami prawd wiary.

źródłem dla teologii.

Nauka o "źródłach teologicznych" rozwinęła się w XVI w. Teologowie katoliccy czuli potrzebę prostowania zasadniczych pojęć teologicznych wobec wykretnych tłumaczeń Protestantów. Cochlaeus pisze w dz. De auctoritate Ecclesiae et S. Scripturae contra Lutherum; Eck (Ecchius) omawia je w dz. Enchiridion locorum communium adversus Lutheranos (1525). Melchior Canus ujmuje całość w dz. De locis 74-120; Th. Kolde, Die loci commu-

torów, lecz zarazem pragnie dać początkującym teologom wstęp do tej nauki. Taktyke Canusa naśladują wszyscy pisarze, uwzględniając "loci theologici" w przygotowawczych kursach teologicznych. Z czasem potrzeba chwili, wzgląd apologetyczny domaga się innego układu części tej "wstępnej teologii". Od XVIII w. traktuja teologowie o t. zw. theologia generalis fundamentalis, która niekiedy utożsamiają z a pologetyką. (Ob. art. A pologetyka). Traktat "de fontibus (locis) theologic i s" staje się częścią tej nauki. Służy on jakoby za przejście od teologii fundamentalnej do specyalnej. Albowiem wykazawszy w teologii fundamentalnej pojęcie i potrzebę religii i objawienia: prawdzi-wość religii chijańskiej i Kła katolickiego, autorowie rozprawiają o "źródłach teologii", omawiając obszernie tradycyę i Pismo św. (Por. Tanquerey, Synopsis theol. dogm. fundamentalis, ed. XIII, Romae... 1910).

innem znaczeniu terminu loci theologici używali teologowie protestanccy, zwłaszcza pisarze XVI w. Poczatkowo omawiali tylko różne artykuły wiary, zawarte w Piśmie św., które dla nich było jedynem źródłem wiary. W ten sposób opracował Melanchton swoje Hypotyposes theologicae seu loci communes (1521). Inni teologowie naśladowali Melanchtona, zwłaszcza, że taki sposób traktowania teologii odpowiadał ich tendencyi subjektywnego traktowania kwestyi wiary. O ile katolicki teolog, mając słowo Boże, jako objektywne prawdy, zaś autorytet klny jako wskaźnik do poznania i ujęcia systematycznego prawd objawionych, o tyl protestant, rządząc się usposobieniem ohwili, wyrywa te lub owe prawdy z Pisma św., rozprawia o nich dorywczo, bez systematycznego ujęcia, jako o "loci communes". I w nowszej teologii pro-testanckiej mniej się mówi o teologii dogmatycznej, systematycznej, więcej zaś czasu poświęca się rozbiorom egzegetycznym, lub historycznym poszczególnych kwestyj. (Por. C. Schwarz, Melanchtons Entwurf zu den Hypotyposen w Studien und Kritiken..., 1855, t. I, p.

nes Ph. Melanchthons..., Erlangen und Leipzig 1891; W. Gass, Geschichte der protestantischen Dogmatik, I. 1854, p. 23...; H. Heppe, Dogmatik des deutschen Protestantismus des XVI Iahrh., Gotha, 1857, t. I. p. 14...; W. W. t. VIII, k. 61-67; I. Ottiger S. J., Theologia fundamentalis, Friburgi Brisg. 1897, t. I. p. 3-5; 27-34; A. Gardeil O. P., La notion du Lieu theologique w Revue des sciences philos. et théol., Caen, 1908 (II), p. 51 -73; 246-276; 484-505).

X. C. S.

Looke Jan, ojciec empiryzmu intelektualnego, ur. 29 sierp 1632 r. we Wringtonie pod Bristolem, syn prawnika, kształcił się w szkole westminsterskiej, od r. 1651 na uniwersytecie w Oksfordzie studyował przyrodę i medycynę. Poznanie dzieł Descartes'a wywarło na nim silne wrażenie i obudziło w nim zamiłowanie do filozofii; zajmowały go również poglądy Gassendi'ego i Hobbes'a. W r. 1665 był L. przez kilka miesięcy sekretarzem poselstwa przy dworze brandeburskim. Po powrocie do Anglii zajmował się przeważnie badaniami przyrodniczemi; przejął się przy tem panującemi naówczas w Oksfordzie ideami wolnomyślnemi. Podczas studyów nad chemia i medycyna zbliżył się ze słynnym chemikiem Boyle'm i znakomitym medykiem Sydenhamem, którzy jako wyznawcy metody doświadczalnej, holdowali pokrewnym dążnościom filozoficz-nym L-a.

W r. 1667 poznał L. lorda Ashley'a (przyszły hr. Shaftesbury). W domu tego wybitnego polityka z czasów Karola II miał L. przebywać wiele lat, jako przyjacieł, lekarz i wychowawca; po odbytej w r. 1668 podróży przez Francye i Włochy zajał się edukacyą jego syna. Gdy hr. Shaftesbury w r. 1672 został kanclerzem, L. pełnił przy nim urząd sekretarza-niedługo, gdyż hrabia po upływie roku wpadł w nielaskę.

R. 1675-79 przebywał L. we Francyi, obeując z wybitnymi uczonymi. Gdy Schaftesburego zamianowano prezesem rady L. powrócił do kraju, ale już w r. 1683 szukał schronienia w Holandyi, dokad dopiero udal się jego przyjeciel, złożony z urzędu za opór przeciw abso-

w Amsterdamie, później musiał ukrywać się w różnych miastach, gdyż rząd angielski domagal się jego wydania. Wskutek rewolucyi w r. 1688 wraz z Wilhelmem Orańskim wrócił do Anglii, gdzie cieszył się teraz znacznym wpływem, obdarzany przez nowego króla wysokimi urzędami. Prócz pism treści politycznej, napisał dzieło filozoficzne w r. 1687. przełożone przez Leclerc'a na język francusku r. 1688, a wydane na początku 1690 r.: Essay concerning human understanding (Szkic o poznaniu ludzkiem) tłumaczone na wszystkie prawie jezyki. Ks. Andrzej Cyankiewicz z dzieła tego zrobił wyciąg p. t. "Loika czyli myśli z Lokka o rozumie ludzkim", Kraków 1784. Zarysy tego dzieła naszkicował L. jeszcze w r. 1670. Szkic składa się z 4 ksiąg: pierwsza zawiera krytykę poglądu, że istnieją zasady wrodzone; w drugiej stara się L. dowieść, iż wszystkie idee pochodzą z doświadczenia; trzecia zajmuje się wpływem języka na myśl; czwarta wyznacza granice poznania. W r. 1693 ukazaly sie Thoughts on education, London 1693 (popolsku przetłumaczył ks. Edmund Truskolawski, Warszawa 1781 i 1801 2 t.); i 1697 r. The reasonableness of Christianity as deliored in Scripture daje L. wyraz swemu przekonaniu, iż religia objawiona jest jedynie rozszerzeniem naturalnej, opartej na rozumie. Schylek żywota swego spędził L. przeważnie w Oates pod Londynem w domu Masham'a. Umarl d. 28 października 1704 r.

Pierwsze wydanie zbiorowe dzieł L-a wyszło w Londynie 1714; uzupełnienie p. t. Collection of several pieces of J. Looke, tamze 1720; wydanie zupelne Londyn 1835, 9 t.; zbiór pism filozoficznych wydał Saint-John, tże 1854, 2 t.; Zetter on toleration, 1685; Two treatises on government, 1690; Posthumons works, 1706; Ouevres diverses de L., 1710.

Filozofia L-a., L. sprowadza całe nasze poznanie do doświadczenia, ale oprócz władzy zmysłowego wyobrażenia uznaje władzę myślenia, rozumu i przypisuje mu właściwą i samodzielną działalność. L. odrzuca teorye idei wrodzonych; według L-a rozum jest golą tablicą, tabula rasa, na której niema nic napisanego. Idee przychodzą drogą doświadczenia, na lutyzmowi królewskiemu. L. zamieszkał ktorem wszelkie poznanie spoczywa i od

którego, jako od zasady zależy. Do- ryzmie żadnej rzeczywistości, sa to tylko świadczenie jest dwojakie: zewnetrzne i wewnetrzne: 1) czucie (sensation) powstaje za pomoca spostrzeżeń przedmiotów zewnętrznych; 2) rozwaga (reflexion) jestto zastanawianie sie nad wewnetrznemi działaniami naszego ducha. Czucie i rozwaga dostarczają rozumowi wszystkich idei i uważać je należy, za jedyne okna, przez które światło idei wpada do ciasnej próżni rozumu. Zadaniem filozofii L-a jest z obojga wszystkie idee wyprowadzić. L. dzieli idee na proste i złożone. W zmysłowem poznaniu dusza względem przedmiotów zmyslowych ma się biernie; rozum zaś do treści poznania, zdobytej doświadczeniem, przystępuje czynnie i w myśleniu rozwija ja dalej. Treść bezpośredniego poznania, opartego na doświadczeniu sta-nowią idee proste, wywołane w nas bezpośrednio przez przedmioty doświadczenia. Z tych idei prostych rozum formuje najprzód idee złożone, które daja sie sprowadzić do trzech: idei substancyi, do idei sposobu (modi) jej bytowania i do idei stesunku. Gdy rozum zauważy, że pewne idee proste zawsze z sobą łączą się, wówczas podstawia on im jakieś podścielisko i nazywa to substancya. Czem w sobie jest ta substancya nie wiemy i przyjąć ją musimy, jako piastunkę owych idei prostych. Sposobami zaś bytowania są idee, które myślą uznajemy jako własności substancyi; stosunek zaś powstaje, gdy ro-zum tak dwie rzeczy ze sobą łączy, że przy rozważaniu jednej przechodzi do drugiej.

Od tych idei złożonych wznosi się rozum do idei powszechnych, gdy abstrahuje od tego wszystkiego, co ideom szczegółowym jest właściwego i wszystkie je pod wspólną nazwę podciąga. Prawda poznania nazywa się tu wzajemna pomiedzy soba zgodność naszych idei. Od prawdy jednak odróżnia empiryzm rzeczywistość poznania, polegająca na zgodności naszych idei z rzeczami.

Proste idee są wszystkie rzeczywiste, ponieważ bezpośrednio z rzeczy pochodza; ze złożonych zaś idei idea substancyi jest rzeczywista i to jeszcze tylko pod warunkiem, że idee proste, z których ona powstaje, w naturze rzeczy rzeczywiście z sobą są zawsze połączone. Idee powszechne nie mają wcale w empi- nieśmiertelność w przyszłem zmartwych-

nazwy, przez które rozumiemy wiele rzeczy. Dla tego też i zasady ogólne, jakie z tych idei formują się, nie moga mieć tytułu do rzeczywistości. Zasade przyczynowości uważaną za apriorystyczną, wywodzi L. z doświadczenia. Spostrzegamy bowiem, że jedno zjawisko poprzedza zawsze zjawisko drugie i że dlatego jedno od drugiego jest zaležne; jedno zjawisko zowie się przyczyną, drugie skutkiem i z jednego można wnosić o drugiem.

L. poznanie sfery nadzmysłowej jak najszczuplejszemi zawarł granicami. Uznaje możliwem rozumowe poznanie Boga i posługuje się w tym celu dowodem kosmologicznym czyli fizyko teologicznym. Po jęcie nieskończoności Bożej bierze on nie w jej pozytywnem znaczeniu, lecz objaśnia tak, że wszystkie możliwe doskonałości razem łaczymy i w tem połaczeniu znosimy ich ograniczenie. O duszy uczy, iż jest niemateryalną, duchową substancyą, ale zaprzecza, aby na to był prze-konywujący dowód. Nie prze-onywa go fakt myślenia, ponieważ Bóg mógłby istocie materyalnej nadać władzę my-

Istotna różnica człowieka od zwierzecia nie jest sam rozum, ale raczej rozumowa zdolność abstrahowania. Rozróżnia L. wolę od wolności i uważa je za dwie oddzielne władze i nie uznaje wolności woli ale tylko wolność działania. Wole do chcenia determinuje zawsze jakaś pobudka. Podstawą moralności u L-a jest szczęściwość. Pojęcie moralnego dobra i zła określa się zgodnością lub przeciwieństwem czynu z prawem Bożem, państwowem lub obyczajowem. Pierwsze jest powszechne, dwa ostatnie są różne, odpowiednio do rozmaitości ludów i czasów. L. odrzuca absolutną nieograniczoną władzę głowy państwa; szczególniej potępia ją na polu religijnem i domaga się tolerancyi wszystkich przekonań religijnych, o ile te nie są niebezpiecznemi dla porządku społecznego. Religijne pojecia L-a są deistyczne, urobione na wzór Hobbesowych—socyniańskie. L. twierdzi, iż pierwszy człowiek przez grzech utracił nieśmiertelność, którą z nim utraciło i całe jego potomstwo. Odkupienie na tem polega że przez nie przywrócona nam zostanie wstanco. Warunkami do tego są posłuszeństwo i wiara. Tres. wiary ogranicza się na jeduwa tylko artyknie wiary, że Jezus z Nanaretu test Mesyastem. Był on tylko człowiekiem, w cudowny sposóc, moca Buta na swiat zesłanym. W Zmartwychwstaniu Jezusa widat L. najmoniejszy dowad, że Jezus jest Synem Bożym.

Empiryam intellektusiny L-a jest naukową połowicznoscią, z natury musi zakonegyć się na sensualizmie i prowadzi do powszechnego sceptycycmu. W hyposezie empirycznej L a moralność na wyższych oparta pojęciach, równie jak poznanie idealne jest zupelnie niemožliwa. Por. J. Lecierc. Eloge hist. de feu L. Lord King The we of L. Londin 1828, 1868; H. K. Fex Bourne. The life of. J. L. 1876, 2 t.; Leibniz, Nouveaux essais sur l'entendement harrain. 17.4: Tegert. L. writings and stillescen. Lenden 1885. Th. E. Webb. The intellectualism of L. 1885. Brown, L. and S. ienham, 1860. O. Cousin. La philosophie de L. wydanie 6. Paris 1878: G. Hartenstein, L-s Lehre v. d. menschil. Erkenninis in Vercleih. mit Leibnis Arink derselben Leipzig, 1865; E. Fritsche, J. L. Ansichien u. Erziehung, 18th; Naumb: A. de Fries, Die Suistansiehre L.s. Bren, 1878: Marion. J. L. sa vie et son con-tre. Paris 1878: Curvis. An out ine of L-s etilien. gid osophy. Leipzig. 1881: Herting, J. Lu. die Schule e. Cam-bridge. Freib. 1802: Martinak. De Logit J. L.s. Hale 1894; Kuppers. J. L. u. die Sche astik. Bern 1894; E. Fechtner i. L. ein Bild aus d. geisti en Kampfen Englands in AVII Juhrb. Stutte. 1825. .

J. S. G.

Locus v. Loculus — nazwa groboweów w katakumbach. Bywały one wykute w ścjanach kurytarzowych lub pokoi (cubicula). Zazwyczaj L.s. służył dla jednej esoby, czasami kilku, stad zwano je locus bisomus, l. trisomus i t. p. Por. Kraus. Realencyklop, der christi. Alterthäm., Freiourg in Breisg. 1885. t. II. 389. tegoż, Roma Sotteranea, 1879. 2 Aufl., p. 126.: Buchberger. Kirchliches Handlerikon. München 1910. t. II. k. 690 – 691).

Lediel Dezyderyusz ks. T. J., wspól-

cresny. Napisal: Nos ruis no de n étre pas Protestants. Soucee et Réligion 18 297; Nos ruison d'atre Cartoliques a tegot ovisin 18 311; Les Plan mones to contro mes et le secret de l'Au-dela a a c. Ne 194 Nos Ausons de croire. Paris, 12-o; S-o, a lustri. Ou alons noues 16-o; Valeur historique de l'Étan de. Paris, 12-o; Valui des nurueless Tambe 12-o; inne.

Löffler Klemens dr. filozoffi, bibliotekarz uniw, wrocławskiego ur. wr.1881 w Stenbach napisal: Die west/dl. Bischife im Investiturstreit etc. 1908; wvosie wraz z K. Henrichem: Unser Eichsfeld. R. I i nast. 1909 i dalsze: Hamelmanna, Ilinstrium: Westchalice cirorum libri ses, wyd. nowe krytvane. 1908; Tegot. Pratio vel relatio historica i Apolonia ora Westchalis. 1908. Jest stalym wspólpracownikiem, Hist. Jahrb. wyd. przez Towarzystwo Gorssa oraz "Catholic Enevelopedia" (Por. Keiters. Koth Liverat. Kalonder. Essen 1910, 16-o. str. 263).

Logos — wyraz grecki δ λόγος), którego glęboką trese omawia filozofia i teogra.

1 E t y m o l o g i e z n i e λόγος pochodzi od λέγευ. Pierwiastek AET, spotykamy i w lac legere colligere, nawet w religio, oznacza czytać, zbierac, lożyć i w da szem znaczeniu mówie, wypo viadac, wygłaszać. Stad λόγος ozn. zbiór. zestawienie, policzenie, porządek, prawo wogóle czyn lub czynność rozumnie działającej istoty. Pospolicie λόγος ozn. mowe, słowo (verbum) pod względem tersei myśl. ideę), lub pod względem tersei myśl. ideę), lub pod względem tormy zdanie, słowo wygloszone i t. p.). Por. H. Romundt, Die Wurzel AET im Griechischen, 1869; G. Teichmüller, Neue Studien zur Geschichte der zergrif e, l, 1876, p. 167...; H. Cremer, W. rterbuch der neutestam. Gräcität, 6 Aufl., 1889 pod słowem λόγος; W. W. t. VIII, k. 97.

2) Filozofowiestarożytni, zwłaszcza grece y używali L. w różnem zpaczeniu. Pierwszy Heraklit z Efezu (ok. 500 r. przed Chr. P.) λόγος zgodnie ze znaczeniem etymolog. nazywa rozum, prawo, porzadek wszechświata. Rozwijając swe poglady. Heraklit λόγος bierze w znaczeniu kos-

micznego pierwiastka (ognia) wszech | scach jest mowa o wielkiej mocy i właświata i wpada w panteizm hylozoisty-czny. A na x a g o r a s (ok. 500 r. CXVIII, 89, 105; Is. XL, 8; Jerem. przed Chr. P;) zamiast λόγος wprowa-XXIII, 28, 29). W St. Test. występuje dził voős (rozum) na oznaczenie niematervalnego i transcendentalnego pierwiastka, który cały świat materyalny urządził i uporządkował. Platon i Arystoteles wyraźnie głosili teistyczne pojmowanie tego vońs-rozumu, rządzącego wszechświatem. Stoicy odnowili pomysły Heraklita o L-sie, wpadli w materyalizm i panteizm tego filozofa. Dla stoików wszechświat sta-nowi jedną całość. Świat wyłonił się z pra-sily, Boga (λόγος). Logos jest dusza wszechświata: wszechświat zjawiskciałem Logosu (Boga). λόγος jest immanentnie w świecie, istotowo od materyi się nie różni. W niższych formach materyi Logos jest siłą twórczą, żywem, materyalnem nasieniem wszechrzeczy. Stoicy zwali je λόγος σπερματικός. Uwažali to Logos za opatrzność (πρόνοια), kierująca celowo wszechświatem. W człowieku Stoicy odróżniali Logos, będące myślą ukrytą, samowiedzą naszą— λόγος ένδιάθετος i Logos wysłowione, wypowiedziane λόυος προφορικός. Stoicy tedy przez swa idee opatrzności i t. p. stali wyżej od materyalisty-Heraklita.

Plotyn († 269 r. erychrz.) i Neoplatończycy odnowili pomysły greckich filozofów o Logosie, zwłaszcza w słynnej trójcy έν νοῦς, λόγος (unum, ratio, verbum) t. j. w trzech nadzmysłowych bytach, które emanatycznie wiązali i z których cały wszechswiat wyprowadzali. (Por. C. Zeller, Die Philosophie der Griechen, 3 Theile, 1844-1852; M. Heinze, Die Lehre vom Logos in der griechischen Philosophie, Oldenb. 1872; Aall, Der Logos, Geschichte seiner Entwicklung, 1899, 2 t.; W. W. t. VIII, k. 97-192; W. E. J. t. 48-44, str. 703-704).

3) W Piśmie św. Starego Testamentu Sept. używa wyrazu Wulgata λόγος w różnem znaczeniu. tłumaczy go przez "verbum". Już Gen. "słowu", "rozkazowi" Bożemu przypisuje moc najwyższą (cap. I...). "Słowem" nazywają się objawienia i rozkazy, udzielane przez Boga patryarchom, prorokom i t. p. (Gen. XV, 1; I Reg. III, 1;

charakter osobowy "Słowa" Bożego, acz-kolwiek nie zawsze wyraźnie zaznaczany. Słowo to Bóg "misit" a ono sprawilo skutki wszechmocne (Ps. CVI, 20; CXLVII, 15, 18); ono "egredietur de ore" Boga i t. p. (Ps. CXLVII, 15; Is. LV, 10—11). Bezwatpienia już w tych wyrażeniach okazuje pisarz natchniony, że mu Duch św. objawił tajemnice drugiej Osoby Trójcy Przenajśw., aczkolkolwiek tylko w ogólnych zarysach.

Istnienie w Bogu Osoby drugiej wskazuja objawienia o Aniele Jehowy (Angelus Jehovae-hebr. malak Jahve, greckie ἄγγελος). Nosi on imię Boga (Jahve); atjskoc). Nosi on imię Boga (Jahve); posiada moc i potegę Bożą; jest wodzem ludu żydowskiego (Gen. XVI, 7, 8, 13; XXII, 11; 14; XXXI, 3, 11, 13; Ex. XIII, 21; XIV, 19; XXIII, 20; XXXIII, 2—6; 12—16; Zach. III; XII, XIII i in.). Ojcowie Kła słusznie naukę St. Test. o "Aniele Jehowy" wiążą z obja-wieniem Logosu, jako drugiej osoby Trójcy Przenajśw.

Idei tej lepiej jeszcze odpowiada objawienie hypostatycznej "Madrości" Bożej (σοφία). (Prov. VIII, 22–31; Sap. 24...; Eccli, XXIV, 5–32; Baruch III, 9–38). Owszem ks. Madrości utożsa mia σοφία ί λόγος w Bogu (IX, 1; XVI, 12; XVIII, 15); to,col Par. XXI, 14... (II Reg. XXIV, 14...) przypisuje Aniołowi Jehowie, Sap. XVIII, 14 i następ. przypisuje wszechmocnemu słowu Bożemu "παντοδύναμος λόγος" (omnipotens sermo -Dei). Cheac tedy poznać cała naukę o Logosie St. Test., należy objawienia te razem zestawiać, a wówczas poznamy, że idea Logosu, jako osoby Boskiej, odrę-bnej od Osoby Boga Ojca występuje może niezbyt jasno, w każdym razie dosyć charakterystycznie w objawieniach Starego Zakonu. (Por. Petavius, De Trinitate, VIII, 8; Franzelin, De Deo trino thes, 6, 11; Stadler, Die Idenditäl der Idee der Al. Test. Weisheit mit des Wortes, 1832; P. Scholz, Theologie des Alten Bundes, 1861, t. I, p. 184; Rohling, Ueber den Jehowa-Engel des Alten Testaments w Tükom i t. p. (Gen. XV, 1; I Reg. III, 1; bing. theolog. Quartalschrift, 1866, Jer. I, 4, 11; II, 1; Os. I, 1; Agg. I, 1, 415...; 527...; Corluy, La Sagesse dans 3; Zach. I, 1 i in.). W innych miej- l'Ancien Testament w Congrès scientif. internat., 1888, p. 61!..; W. zastosowanie nazwy L-s do Syna Boże-W. t. VIII, k. 103 — 107; Buchberger, go dokonane było skutkiem objawienia Kirchliches Handlexikon, München Bożego.

1910, t. I. 603).

4) Idee o L-e, podane w St. Test. rozwinęli Zydzi palestyńscy w targumach Onkelosa i Jonatana ben-Uziela. Bardzo często w parafrazach wprowadzafą zamiast Jahve słowa memra (zn. Verbum) i szekina (zn. habitatio). Memra jest to osoba (hypostaza), w której Jahve się objawia, działa we wszechświecie. Memra jest najczęściej pośrednikiem pomiędzy Jehową i ludem.

Filon i Žydzi aleksandryjscy do idei biblijnej L-a dodali spekulacye fiiozofów greckich. Powstał z tego konglomerat monoteizmu biblijnego, dualizmu (Bóg i materya odwieczna) i panteizmu emanatycznego (ob. art. Filon (Judaeus) i Aleksandryanie). Filon ideę λόγος jako osoby, występującą w Biblii, skaził; Logos ma za istotą niższą od Boga, zowie L-s Θεόν δεύτερον. W duchu platoń skim zowie λόγος duszą świata; przez λόγος Bóg świat urządził z materyi odwiecznej i t. p. (Por. Grossman, Quaestiones Philon, De λόγω Philosonis, quaest. altera, 1829; Dähne, Geschichte, Darstellung der jüdischalexandr. Religionsphilosophie, 1834, t. I, p. 202...; Fr. Keferstein, Philo's Lehre von den Mittelwesen, 1846; S. Maybaum, Die Anthropomorphien und Anthropopathien bei Onkelos ..., 1870, Soulier, La doctrine du Logos chez Philon d'Alexandrie, Paris 1876; J. Reville, Le Logos d'après Philo'n d'Alexandrie, Paris 1877; Fr. Klasen, Die altestament. Weisheit und der Logos der jüdisch-alexandr. Philosophie, 1878; Muretow, Filosofia Filona Aleks. w otnoszenii k'uczeniu Joanna Bogosłowa o Łogosie, Moskwa 1885; W. W. t, VIII, k. 99—103, 107 —109; Tixeront, Histoire des dogmes, Paris 1906, t. I, 3 éd., p. 46...; P. Heinisch, , Einfluss Philos auf die aelteste christliche Exegese, 1908; Buchberger, op. c, II, k. 693).
5) Nauka św. Jana Ewan

g e l i s t y o L-e przyniosła nowe światlo objawione na bóstwo drugiej osoby Trójcy Przenajśw. i "Słowa wcielonego"

-Jezusa Chrystusa.

Z Apoc. (XIX, 13) wnioskujemy, że

go dokonane było skutkiem objawienia

W historycznem dziele swem — Ewangelii św. Jan w prologu omawia szczególowo kim jest Chrystus, którego dzieje žywota nakreśla (Joan. I, 1—14; por. też I Joan. I, 1) (ob. art. J a n A p ostołi Ewangelista, zwłaszcza n. V, VI, 1).

"Słowo" w prologu ewang, św. Jana jesť wyraźnie o s o b a, posiada bowiem własne bytowanie i działanie; "było u Boga" (w. 1) — "wszystko się przez nie stało" (w. 2) — przyszło "do własności" (w. 12) - dalo mec ludziom, "aby się stali synami Bożymi" (w. 12)—"mieszkalo między nami" (w. 14).

Posiada "Słowo" byt o dwieczny. "Na początku było... u Boga" (w. 1).

Jest ono o s o b a n i ż s z a od Ojca, albowiem (w. 7) "było u Boga" (ŋv πρός τον Θεόν), lecz jest wspólistotne z z Ojeem "Bogiem było Słowo" (Θεὸς τν o horos).

Posiada Słowo moc twórcza (w. 3), jest żywotem i światłością (w. 4), jest Synem Bożym "jednorodzonym od Ojca" (w. 14).

Porównując naukę św. Jana o L-e z wyżej przytoczonymi poglądami filozofów greckich i Filona, widzimy, że "Prolog" Janowy posiada idee o cale niebo wyższe od pomysłów filozoficznych pla-

tońsko-stoickich.

W stosunku do St. Test., nauka Janowa rzuca zupelne, wykończone światlo na te idee, które spotykamy w wspomnianych wyżej ksiegach śś. Starego Zakonu (Por. K. Müller, Göttliches Wiesen und göttliche Macht des jo-han. Christus, 1882; Tegoż, De nonnultis doctrinae gnost. vestigiis, quae in quarto evangelio inesse teruntur, 1883; P. Keppler, Die composition des Johannes-Evangeliums, 1884; J. Corluy S. J., Spicilegium Dogmatico-Biblicum, Gandavi 1884, t. I, p. 138— 155; W. W. t. VIII, k. 109—1114; K. Weiss, Der Prolog des heil, Johannes, 1899 i inne dzieła, zwłaszcza Komentarze Fillion'a, Knabenbauera i in,; Buchberger, dz. cyt. k. 694).

6) Nauka o L - e w trady cyi katolickiej opiera się głównie na słowach św. Jana (cyt. wyż.) i przekazanem podaniu. Mylnie tłumaczą

naukę katolicką, zwłaszcza dogmat o był kanclerzem i oficyalem patryarchy. Trójcy św. wpływem filozofii grockiej na pisarzy starochijańskich. Historya herezyi wskazuje wyraźnie, że przejęci ideami Platona, Stoików, Filona i in. nowatorowie pierwszych wieków falszowali naukę objawioną i w ten sposób powstały znane herezye chrystologiczne. Antytrynitaryusze; Modaliści, Sabellianie i in. bledy swe opierali na doktrynie, że Logos nie jest osoba, odrębna od Boga Ojca.—Aryanie i Semiaryanie przejęli się gnoza, że Logos nie jest wspólistotnem z Ojcem, że jest czemś niższem i t. p.

Broniac nauki katolickiej, OO. Kla poglebili treść objawionych prawd o L-e. Zwłaszcza doskonale opracował naukę katolicką o L-e św. Atanazy (ob.): już przedtem zbijał błędy heretyków św. Ireneusz (Adv. haereses, 2, 28, 6) i inni. (Por. Petavius, de Trinitate, 1. 1, c. 3)
—5 i praef; Thomassin, De trinitate,
c. 37 i nast; Prud. Maranus, Divinitas D. N. Jesu Christi, I, 2—4; A.
Möhler, Athanasius der Grosse, t. 1, 1827, p. 1-116; Schwane, Dogmengeschichte der vornic. Zeit, 1862, t. I; Franzelin, De trinit., thes. 10-11; Atzberger, Die Logoslehre des Athanasius, 1880; Duchesne, Les témoins anténicéens du dogme de la Trinité, 1882: Rambouillet, La consubstantialité et la Trinité w Revue des sciences eccles., 1883; W. W. t. VIII, k. 114-118; Th. Zahn, Die apologet. Grundgedanken der ersten 3 Jahrh., 1890; Tixeront, *Histoire des dogmes*, Paris 1906, t. l, 3 éd., p. 232...; J. Lebreton, Les théories du Logos au debut de l'ère chrét., Paris 1906; Feder Justins des Märt. Lehre von Jesus Christus, 1906, p. 131...; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München 1910, t. II, k. 694).

X. C. S.

Logoteta (z greck. Λυγοθετησ=spra-wozdawca) jeden z licznych tytułów przy dworze byzantyjskim. Było tam wielu Logotetów, a mianowicie: Logoteta skarbu t. j. przelożony nad podatkami, L a publici cursus, castrensis etc. Był L-a kościelny przełożony kancelaryi biskupiej i sądu kościelnego: przechowywał on pieczęć patryarchy, ekspedyował dekrety biskupie i sam niekiedy przemawiał do ludu jako zastepca patryarchy, słowem

W kle obowiązkiem jego było trzymać patenę, w czasie rozdawania Komunii przez patryarche.

Löhe Jau Konrad Wilhelm pastor luterski i działacz na polu milosierdzia ur. w Fürth 21 lut. 1808 r. Ukończywszy studya teol. w Erlangen i Berlinie otrzymał podrzedne miejsca na prowincyi w Bawaryi, a ostatnio od r. 1837 pro-boszcza w Neuendettelson pod Ansbach. Widząc rozpadający się luteranizm, a zarazem apatye władz klnych, które w jego żarliwości widziały niepożadane nowatorstwa, a nawet skłanianie się ku katolicyzmowi i z tego powodu nie taiły mu swej niechęci, przerzucił się z całym zapalem na pole filantropijne. W r. 1840 poczał zakładać domy misyjne celem kształcenia kaznodziejów dla niemców Ameryki półn. i Australii. W r. 1853 zorganizował "Związek żeńskiej dya-konii", przy którym otworzył dom dla dyakonis. Tam wyglaszał kazania, które licznych ściągały słuchaczy. Powoływał tu do życia szpitale, przytułki, ochrony i t. p. instytucye dobroczynne. Chcąc pobudzić wśród współwyznawców ducha poświęcenia dla podjętych prac napisał Drei Bücher v. d. Kirche. Stutgard 1845 i Rosenmonate heiliger Frauen tže 1860. Wydał też sporo swych kazań i pism ulotnych. L. był dalekim od katolicyzmu, jakkolwiek zapożyczał wiele od Kła i nie taił uznania dla wiela jego instytucyi. L. † 2 stycz. 1872 r. (Por. Deinser, W. Löhes Leben 2 t. Nürnberg 1873—188; W. W. t. VIII kol. 79 i nast.)

Lohmann Jan Chrzciciel o. T. J., misyonarz w Danii, ur. w r. 1834 w Etteln, pisze dzieła ascetyczne i egzegetyczne Ważniejsze z nich są: Betrachtungen f. alle Tage. 1894, wyd. 5-te 2 tomy; Leben Jesu Christi nach den vier Evangelisten. 1885; 1906, wyd. 4-te; Die Gabe des Hl. Geistes. 1892; 1902, wyd. 2-ie; Das Opfer des Neuen Bundes. 1909, wyd. 2-ie; Die höheren Weihen. 1898; Katholsk Katekismus. 1899—po duńsku; Des kath. Handbü-chlein des sel. Petrus Canisius. 1908; Hevenesi, Leiden Christi, neubearb. 1908, wyd. 2-ie, i inne. (Por. Keiters, Katholischer Liter.-Kalender. 1910, str. 263).

Lohner Tobiasz ks. T. J., ur. w r.

wstapil do Towarzystwa w 1637. Był profesorem filozofii i teologii, kaznodzieją, kapelanem wojskowym, rektorem w Lucernie, mistrzem nowicyuszów. † w Monachium w r. 1697. Oprócz licznych dzieł teologiczno-filozoficznych napisał wielkiej wartości dla kaznodziejów dzielo p. t. Instructissima Bibliotheca manualis concionatoria etc. Dilingae 1681, fol, 4 vol., miala liczne wydania; ostatnie w Paryżu 1880, 4-o, 5 tomów. W zakresie pastoralno-teologicznym pisał t. z. Instructiones w liczbie 11: Inst. pract. de SS. Missae Sacrificio. Dilingae, 1670, 12-o; Inst... secunda De Officio Divino etc. Tamze, 1670, 12-o; Ist. pr. tertia. De Conversatione Apostolica a Curatoribus... instituenda. že 1676, 8-o; Inst... quarta Pastorum continens doctrinas etc. Tamže, 1678, 8-0; Inst... quinta. De Confessionibus rite ac fructuose excipiendis etc. Tamże, 1677, 8-o; Inst... sexta. Institutiones quintuplicis theologiae etc. Tamże, 1679, 8-o; Instr... septima de Munere concionandi, exhortandi, catechizandi etc. Tamże, 1679, 12-o; Instr... octava. Institutiones theologiae mysticae etc. Tamže 1680, 8-o; Instr... nona. De Sacerdotii origine et praestantia etc. Tamże 1681, 8 o; Instr... decima Succinctam Doctrinarum asceticarum summam comprehendens etc. Tamže 1685; 8-o; Instr... undecima. Continens Armamentarium seu Panopliam spiritualem. Tamże 1688, 8-o. "Istructiones" tu wyliczone wyszły w zbiorowej edycyi w Dylindze, 1726 8-o; 11 tomów i w 1739 -49, 8-o, 12 tomów. Sa to bardzo pożyteczne i sumiennie opracowane traktaty. Pisal nadto L. wiele innych dziel, które wylicza Sommerwogel. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. 1893, t. IV, k. 1901-1916; Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8-0, str. 97 i nast.). X. J. N.

Loisy Alfred, główny modernista współczesny, kaplan katolicki—apostata. Ur. w 1857 r., L-y, poświęciwszy się stanonowi duchownemu, był proboszczem w Champagne. Instytut katolicki w Parypowołał go na profesora hebrajskiego i nauk biblijnych. L-y pilnie czytał dzieła racyonalistycznych, biblistów nie-

1619 w Neu - Oettingen (Bawarya). mu i pseudo krytycyzmu, co odbiło się w jego pismach. Po katolicku jeszcze napisal dz. Histoire du Canon de l'Ancien Testament (1890); Histoire du Canon du Nouveau Testament (1891), w którem broni autentyczności IV E-wangelii. Lecz poglady liberalne Loi-sy'ego sprawiły, iż w 1893 r. został usuniety z katedry profesorskiej. Idee swe racynalistowskie głosił w dz. La Religion d'Israel, 1901; Etudes bibliques. 1901; Etudes evangéliques, 1902; L'Evangile et l'Eglise, 1902; Autour d'un petit Liore, 1903; Le quatrième Evangile, 1903. Dziela te dostały się na indeks 1903 r. L-y stanal w opozycyi Kłowi i zyskał smutną sławę wodza-mordernistów. Dekret "Lamentabili" d. 3 lipca 1907 r.) i encyklika "Pascendi" (8 września 1907 r.) w znacznej mierze potępiają blędy L-go. Ten wobec potępień St. Aplskiej, stał się wyraźnym apostata, kwestyonował nietylko nadprzyrodzoność Biblii, lecz odrzucał bóstwo Chrystusa Pana, a nawet osobowosć Boga. Wydał wtedy Les Evan-giles synoptiques, 1907—1908; Simples réflexions sur le Décret du Saint Office Lamentabili et sur l'Encycl. Pascendi, 1908; Quelques lettres sur des questions actuelles et sur des évène-ments récents, 1908. W pismach tych ostro napadal na Kl. W ostatnich czasach L-y zeszedł się z wrogami Chrystyanizmu i objał wykłady historyi religii w Collège de France (1907 r.). (Por. ks. dr. Hozakowski, Alfreda Loisy L'evangile et l'eglise w Przeglądzie klnym, Poznań 1904, t. V, str. 169 — 180; 249—257; 329—338; 417—431; M. Lepin, Les Théories de M. Loisy, Paris 1908; Tanquerey, Synopsis theolo-giae dogm. fund., ed XIII, Romae 1910, p. 705-709, doskonale streszczenie błędów L.go; B. Gaudeau, Notes sur la leçon d'ouverture de M. Loisy au college de France w La Foi catholique, Paris 1909, t. III, p. 304-332; intormacye o L-ym daje też ks. dr. A. Macko, Znaczenie encykl. o modernizmie, Tarnów 1909, str. 9...; zbicie błędów L-go w dz. Szkice o modernizmie, Kraków 1911).

X. C. S.

Loja—bpstwo w rzeczp. Ecuador (dioec. mieckich, zaraził się duchem naturaliz- Lojanensis). - Loja (czyt. Locha) jest

stolicą prowincyi tej też nazwy w rzeczp. Ecuador, liczy ok. 10 tys. mieszkańców, posiada wyższą szkołę (colegio) i t. p.

— Bsk u pst w o Loja powstało w
1866 r., jako sufragania metropolii w
Quito. Dyecezya Loja obejmuje prowincyę Loja i t. zw. "el Oro", obszar 26,718 kilom. kwadr.; liczy 80,530 wiernych, 84 kly i kaplice, 61 kaplanów świeckich, 20 zakonnych (Franciszka-nów). Por. W. E. I., t, 43 — 44, str. 708; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg. 1890, p. 214; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München 1910, t. II, k. 695).

Lollardowie, a także Lolhardowie, Lullerowie, Lollbrelerowie i Aleksyanie; tak nazywano od wyrazu niemieckiego "lullen"=nucić, stowarzyszenie z dawnych Begardów i Begwinek majace za zadanie pielegnować chorych i grze-bać umarlych. Z biegiem czasu w ciągu XIV w. do tego stowarzyszenia wcisnelo sie wielu ukrytych heretyków, różnych oszustów, fałszywych pobożnisiów, wyzyskiwaczy włóczących się po kraju. Około r. 1320 te nazwe nadawano wszystkim sekciarzom i heretykom. Tak nazywano herezyarchę Waltera skazanego na śmierć na stosie w r. 1322 w Kolonii i powinowatych mu heretyków gnostyko-manichejskich, a w Anglii Wiklefitów nazywano przez szyderstwo lollardami. Po wydaniu surowych "Constitutiones" To-masza Arundella L. zostali w Anglii ostatecznie wyniszczeni.

Lombard Piotr, ur. się z ubogich rodziców w początkach XII w. w okolicach Nawary w Lombardyi, Kształcił się w Bolonii, w Reims i wreszcie w Paryżu, gdzie później został profesorem, a w r. 1159 bpem paryskim. † w r. 1164. Wsławił się w historyi, przez napisanie Libri IV Sententiarum, w którem to dziele opartem na zdaniach Ojców Kła, a szczególniej św. Augustyna, chce "wykazać niewzruszona pewność wiary, objawić tajemnicę zagadnień teologicznych i dać zrozumienie sakramentów Kła". W całej tej pracy starał się L. łączyć metode pozytywną ze spekula-tywną. Libri IV sententiarum cieszyły się nadzwyczajnem uznaniem; we wszystkich szkołach średniowiecznych uzywano tej księgi za tekst i podstawe nawet własnych zwolennków. (Por. nauczania. Byli wprawdzie i nieprzeje-Blanc, Dictionnaire de la Phil., 1906,

dnani przeciwnicy tego dzielą, jak np. Janz Kornwalii, Gauthier, opat Joachim; ci oskarżali je nawet o blędy heretyckie, ale to dodało tylko powagi i rozglosu L-wi, a synon Lateraneński IV w r. 1215 nauke L-a w IV Libri sententiarum w całości zatwierdził. O uznaniu wielkiem dla tego dziela świadczy cały szereg komentatorów, jak Piotr z Poitiers, Piotr Aureolus, Jan Bassalis, Piotr z Akwilei, Bakon Jan, Gerard Odonis, Piotr Paludanus, Robert Holcot, Tomasz de Argentina, Grzegorz z Rimini, Piotr Aquilanus, Jan Zacharia Pawel Cortesi, Dominik Soto, Wilhelm Estius. (Por. Versuch einer Geschich. der theol. Wissenschaften, III, 443-465; Riter, Geschichte der Philosophie, VII, 480 -499; Stöckl, Gesch. der Philosophie des Mittelalters, I, 390).

X. R. J.

Lombardowie ob. Longobardo-

Lombez ob. Ambroży z Lombez.

Lombrozo Cezary lekarz włoski, żyd z pochodzenia ur. w Wenecyi w 1836 r. był profesorem psychiatryi w uniwer. turyńskim. † w r. 1909 w Turynie. Liczne dzieła L-o dotyczą przeważnie kryminalogii, główniejsze z nich są: w tlum. francuskiem Le Crime, causes et remedes avec un appendicie sur les progrès de l'anthropologie criminelle de 1895 à 1898, Paris 1899, 8-0; L'anthropologie criminelle et ses récents progrès, tamže 1896, 18-0; L'homme de genie, tamže 1896, 18-0; Etudes de Sociologie. Les Anarchistes, tamze 1897, 18 o i inne. L. trzymał się teoryi materyalistycznej w określaniu zbrodni; według niego zbrodnia jest w istocie swej chorobą, stanem fizycznym, mogącym być rozpoznanym jak i inne według pewnych znaków: budowy czaszki, wzroku, uszów, palców i t d. Trzeba przyznać, że teorya L-a spotkala się w większości uczonych zwłaszcza za granicą z żywą opozycyą. Stanowisko, jakie za-jał L. w kwestyi spirytyzmu poprostu ściągnęlo nań zarzut latwowierności i okryło śmiesznością w kołach uczonych

4-o, k. 775; Tenže, *Répertoire bibliogr*. godności krdlskiej. Na konsystorzu d. 1902, 8-o, str. 248).

Loménie de Brienne Stefan Karol krdl ostatni minister skarbu we Francyi za monarchii absolutnej, ur. 9 paźdź. 1727 w Paryżu. Już podczas studyów teologicznych w kolegium d'Harcourt zaprzyjaźnił się z Encyklopedystami, zwłaszcza z d'Alembertem i Turgotem i w r. 1751 bronił w Sorbonie tezy wyraźnie niekatolickiej. Stosunki te utrzymał po wyświęceniu na kapłana 1752 r., pomimo to dzięki stosunkom rodzinnym i niezwykłemu talentowi administracyjnemu został w 1760 r. bpem w Condom, a r. 1763 arcopem w Tuluzie. Na tem stanowisku rozwinał niepoślednie zdolności administracyjne, zabiegał o poprawę stosunków rolnych, budował drogi, rozwijał przemysł bawelniany, regulował miasta, otwierał zakłady filantropijne i użyteczności publicznej, wszystko to jednak bez ducha Bożego, a jedynie z pychy dla przypodobania się swoim bezbożnym przyjaciołom, którzy wszakże z niego w skrytości szydzili, o czem świadczy list Voltaire'a do d'Alemberta z 11 czerwca 1770 r. Niemniej publicznie wysławiali go jako wzór dla kleru Dla podniesienia ducha religijnego L. nic nie czynił, owszem podstępnie wyjednał ustanowienie komisyi dla reformy zakonów, na której czele stanawszy postępował bezwzględnie i wiele bogatych klasztorów zamknał.

Pomimo swojej odrazy do Encyklope-dystów Ludwik XVI olśniony zdolnościami L-a, mianował go 1788 r ministrem finansów, a zarazem archpem w Sens. Ponieważ L. poczynał sobie zbyt samowolnie i usiłował rządzić pko parlalamentowi, ten odmówił mu uchwalenia podatków, skutkiem czego L. zmuszony był po 8 miesiącach zdać tekę Neckerowi. Na wstawienie się króla u Piusa VI został t. r. krdłem. Powróciwszy z Włoch w r. 1790 należał do rzędu wiarolomnych duchownych, którzy zaprzysiegli konstytucyę cywilną kleru. W liście do pża L. usiłował usprawiedliwić się z tego kroku i przeprosić Piusa VI, ten jednak w brewe do ks. Maury z 20 list. 1791 r., potępił surowo postępek L-a i wyraził swoją boleść, że książe Kła taka okrył się hańbą. Dotknięty tem L. d. 26 marca t. r. złożył swoją dymisyę z

godności krdlskiej. Na konsystorzu d. 26 września t. r. pż ogłosił L go za pozbawionego wszystkich godności i z powodu udziału w schyzmie zasuspendowanego. (Theiner, Docum. inédits, relatif aux affaires religieuses de la France de 1790 à 1800, Paris 1857). Pomimo suspensy L. instalował się jako konstytucyjny arbp w Yonne.

Wiarolomstwo względem Kła nie osłoniło L-a przed zaciekłością rewolucyonistów, pomimo, że chelpił się, iż on to przygotował rewolucyę. D. 9 listop. 1803 r. został w Sens, we własnym domu internowany, a gdy przyszedł rozkaz przewiezienia go do więzienia d. 14 list. 1804 r. zastano go nieżywym; zmarł na atak apoplektyczny, chociaż niewykluczone jest prawdopodobieństwo otrucia sie. Jakkolwiek L. w listach pasterskich wydaje się surowym, był jednak w życiu lekkich obyczajów. Napisał Oraison funébre du Dauphin, Paris 1766. Wielu przyznaje mu współpracownictwo z Turgotem w piśmie Le conciliateur ou lettres d'un ecclésiastique à un magistrat, Rome (właśc. Paris 1754). (Por. Memoires de l'Internonce, Paris 1890; Rohrbacher, Hist. univers. XIII 184 i nst.).

Lonczewski Krzysztof, kanonik regularny św. Augustyna, żył w XVI wieku, napisał Żywot Błogosławionego Stanisława 1617. (Por. Wiszniewski, Hist. liter. pols., Kraków 1851, 8-a, t. VIII, str. 181).

London bpstwo w Kanadzie (dioec. Londonensis). - Miasto London, nad rz. Tamiza położone, w prowincyi Ontario w Kanadzie, liczy ok. 40 tys. mieszkańców; posiada uniwersytet (Werstern University) i in. szkoly. Bisk upstwo L-on powstało w 1856 r., jako sufragania arbpa Toronto. W r. 1859 przeniesiono bpstwo z L-n do Sandwich, lecz w 1870 r. przywrócono je do London. Dyecezya L-n w 1908 r. liczyła 60 tys. wiernych; 51 parafii, 78 kłów i kaplic, 66 kaplanów świeckich i 18 zakonnych; 2 zgromadzenia zakonne męskie i żeńskie. (Por. W. E. I., t. 43-44, str. 722; Werner, Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg. 1890, p. 245; Canada eccles., Montreal, 1908, p. 225; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München 1910, t. II, k. 697).

Londonderry — bstwo w Irlandyi (ob. art. Derry.

Londyn — stolica Anglii, po obu stronach Tamizy polożona. – Dzieje miasta. W starożytności było tu miasto Λενδονιον (Landinium, Londinium) pl. Trynobantów. W 43 r. ery chrz. Aulus Plautius zbudował tu fortecę rzymską. W 62 r. zburzyli ją Brytowie. Konstantyn W. wycofał swe legiony stad, wówczas L-m zajęli Piktowie i Szkotowie. W V w. miasto staje się stolica króla Essexu Alfred W. w 886 r. czyni je stolicą warowną. Od XVI w. miasto się rozwija coraz więcej. Od r. 1888 L-n stanowi osobne hrabstwo. Obecnie L-n jest jednem z najludnieiszych miast na świecie, liczy ok. 4 i pół miłjona mieszkańców; wraz z przedmieściami ok. 6,600,000, w czem ok. 400 tys. katolików. Miasto posiada ciekawe zabytki kościelne, jak opactwo Westminsterskie (Westminster Abbey), dawniej katolickie, w stylu gotyckim z r. 1245-1509; katedra angl. św. Pawła, budowana w 1685 —1710 r. i in., ogółem 1270 kościołów i kaplic, w tem katolickich kłów 118. Liczne szkoły wyższe, kolegia, muzea (slynne British Museum ob. art. British Museum), biblioteki

i t. p. Biskupstwo katolickie w L - e istniało b. wcześnie; w II w. głoszono tu religie chrześcijańską, w 314 r. L-n był stolicą bpią. Tutejszy bp Restitutus był na synodzie w Arles. Usta-la się wiara w VI i VII w., dzięki pra-com św. Augustyna, który w 604 r. zostaje bpem Londynu. Po nim pasterzuja św. Cedd (ok. 656) i św. Erkonwald (ok. 674 r.). Z innych bpów słyna św. Dunstan (958), uczony Gilbert zw. Universalis (1127—1134) i Gilbert Foliot (1163-1188). Ostatnim bpem katolickim był Edmund Bonner († 1569). Za panowania protestantyzmu w Angli, pż Grzegorz XV w 1623 r. eryguje wi-karyat apost. dla całej Anglii; Inocenty XI w 1688 r. dzieli go na 4 wikaryaty apost. Londyn, Midland, Northern, Western. W 1850 r. przywrócono stałą hierarchie dla Anglii, odtąd północna część L-u należy do archidyecezyi Westminsterskiej, południowa do dyecezyi Southwark. (Ob. art. Anglia).

Synody kościelne londyńskie odbyły się w 605 r. pod przewodnictwem św. Augustyna, zabronionomałżeństw pomiędzy krewnymi w 3 stopniu (Hefele, Conciliengesch., t. III, 2 Aufl., k. 64); w 1070 r. i 1075 r. znakomity Lanfranc z Canterbury organizuje hierarchię, odnawia karność i t. p. (Hefele, dz. cyt., t. IV, k. 887; t. V, k. 54); 1109 r. synod. omawia prawa prymasowskie pod Anzelmem z Canterbury (Hefele, dz. cyt., t. V, k. 293 i nast,); synody w 1163, 1165 i 1166 omawiają zatarg króla Henryka II ze św. Tomaszem Beketem (Hefele, dz. cyt., t. V, k. 619...; 652; 660...; inne synody omawiały sprawy dyscyplinarne (Hefele, dz. cyt., t. V, k. 688 i in., tomy nast. i VIII-y. Por. Finke, Konzilienstudien, 1891, p 41...; 48... i in.).

Bibliografie podaja Chevalier, Topo-Bibliographie, Monbéliard, 1894--1903, 2 t.; Potthast, Bibliotheca historica medii aevi, Berlin, 1896, 2 Auf., t. II, p. 1718-1721; Por. W. E. I. t. 43-44, str. 723-731; Wharton. Historia de epise. Lond., Londini, 1695; W. W. t. VIII, k. 140-142; J. Harting, Cath. L. Missions from the Reformation to 1850, London, 1903; H. Joly, Les oeuvres catholiques de Londres w La Quinzaine, XLVII, 1902, p. 149-167; G. E. Phillips, Extinction of the Ancient Hierarchy, London, 1905; W. Besant, Mediaeval London, 1906..., 3 t.; T. F. Bumpus, London Churches, Ancient and Modern, London, 1908, 2 t.; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 696-697).

X. C. S.

Londzin Józef ks. działacz religijny. polityczny i narodowy na Śląsku austr, ur. 3 lut. 1863 r. w Zabrzeżu nad Wisłą, na Śląsku austr., gdzie ojciec jego był nauczycielem ludowym. Nauki początkowe pobierał w szkole ludowej na miejscu, poczem uczęszczał do gimnazyum w Cieszynie i Bielsku, gdzie 1885 r. złożył egzamin dojrzałości. Do seminaryum wstapił w Ołomuńcu i tamże otrzymał 1889 r. święcenia kapłańskie. Po krótkim pobycie na wikaryacie w Strumieniu i Międzyrzeczu 1890 r. zo-

staje wikaryuszem w Cieszynie, a od r. | Księstwie Cieszyńskiem od r. 1716 do r. 1897 nauczycielem religii w tamtejszem gimnazyum polskiem. Od tej chwili ks. L. wychodzi coraz więcej na widownie publiczna i staje na czele akcyi katolicko-społecznej oraz narodowej na Ślasku austryac. W r. 1890 obejmuje redakcye "Gwiazdki Cieszyńskiej," wybornego pisma ludowego, której naczelnym kierownikiem jest dotąd. Od r. 1890— 1902 jest sekretarzem, a od r. 1902— 1904 prezesem "Macierzy szkolnej." Od r. 1890 aż dotąd jest członkiem wydziału "Związku ślaskich katolików," organizacyi politycznej, założonej przez ks. Świeżego w 1883 r., która przez urządzanie licznych zgromadzeń ludowych uświadamia szerokie masy pod względem religijnym i narodowym. Nadto ks. L. jest prezesem "Polskiego towarzystwa ludoznawczego," oraz "Opieki nad kształcącą się młodzieżą katolicką" im. bł. Melchiora Grodzieckiego, która ma na celu założenie w najbliższym czasie internatu dla młodzieży katolickiej, oraz ochronki w Cieszynie. Jest też przewodniczącym Rady nadzorczej "Polskiego zwiazku spólek rolniczych w Cieszynie."

Niezmordowana a tak szeroka działalność ks. L. zjednała mu zaufanie ludności miejscowej, skutkiem czego posłował do Rady państwa z okręgu Bielskiego 1907—1911 r. i obecnie postajest ponownie na kandydata. Wreszcie wyjątkowe jego zdolności pe-dagogiczne zniewoliły gminy starostwa Cieszyńskiego do wybrania go w 1905 r. członkiem okręgowej Rady szkolnej, na którem to stanowisku pozostaje dotad.

Niezależnie od tego ks. L. był czynnym na polu piśmienniczym. Z pod jego pióra wyszły następujące prace: Kilka druków śląsko-polskich z zeszlego i pierwszej połowy bieżącego stulecia i t. d. Cieszyn 1898, 8-o; Zaprowadzenie języka polskiego w szkołach ludowych w Ks. Cieszyńskiem. VI Sprawozd, dyr. pol. gimn. pryw. za 1900-1901 r. Čieszyn 1901, str. 3-41; oddz. odbitka. Lwów, 8-a; Stan szkół ludowych w Ks. Cieszyńskiem na pocz. XIX stulecia. Cieszyn 1902; oddz. odb. Lwów—Warszawa—Cieszyn, gr. latina., Bruxellis 1900-1901, 9-o, 8-a; Bibliografia druków polskich w t. Il, str. 737 i nst.; Acta SS. Mart.

1904. Cieszyn 1904, 8-a duża.

Long Jakób, ob. Le Long.

Longhaye G. T. J, współczesny, pisarz francuski, autor wielu dzieł z historyi literatury pięknej, Celniejsze jego dziela sa: Théorie des belles lettres. L'âme et les choses dans la parole, Paris 1890, 8-o; Théatre chrétien. Tamže 1891, 5 vol.; Histoire de la littérature française au XVII siècle. Tamže 1895—7, 8-o, 4 tomy; La Prédication. Grands Maîtres et Grandes lois. Tamze 1897, 8-0; Terre d'asile. S. Thomas Becket et France, tragédie en cinq actes. Tamze 1898, 18-o; Bouvines, trilogie en vers, avec choeurs. Tamže 1898, 28-o; Le XIX siècle: esquisses littéraires et morales. T. I (1800—1830). Tamze 1900, 18-0; T. II (1830 -1850). Tamże 1901, 16-o i inne. (Por. Blanc, Répertoire bibiiogr. 1902, 8-o, str. 250).

Longin-1) L. św. żołpierz i męczennik w Cezarei w Kapadocyi, ten, który przebił bok włócznią Jezusowi wiszącemu na krzyżu. Jest to opinia Baroniusza, który twierdzi, że ciało św. Meczennika znajduje się w Rzymie w kle św. Augustyna. Święto 15 marca.

2) L. św. również żołnierz i męczennik w Marsylii. Przeznaczony wraz z dwoma towarzyszami do pilnowania w więzieniu św. Wiktora, nawrócił się wraz z nimi na widok cudownej światłości napelniającej wśród nocy więzienie. padłszy na kolana prosili Św. o chrzest. Wiktor pouczywszy ich krótko o zasadach wiary św. polecil ochrzeić ich kapłanom, których ci sprowadzili na brzeg morza. Maksymin dowiedziawszy się o tem nawróceniu, rozkazał ukarać śmiercią nowych chijan, gdy ci odmówili złożenia ofiar bogom. Św. Wiktor goraco ich zachęcał do wytrwania w wierze prawdziwej. Ożywieni męstwem położyli wszyscy głowy pod topór katowski d. 21 lipca 290 r. Tego zdania jest wielu hagiografów. Świeto 21 lipca. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr., Paris 1850, t. Il, k. 278-9; Bolland, Bibl. hagioII, 384-86; Hrabanus Maurus, Mar- dyplomacyi bizantyńskiej pojął za żonę tyrologium. 15 martii). Teodolinde, ksieżniczke bawarska. Po

X. I. N.

Longobard Mikolaj, przełożony misyi w Chinach, ur. 1565 r. w Sycylii, wstąpił do Jezuitów i w r. 1596 wyjechał do Chin w prowincyi Kiangsi, gdzie nawrócił bardzo wielu. Po Ricci'm został generalnym superyorem misyi i na tem stano-wisku umarl w Pekinie 11 grud. 1655 r. Napisal: Annuae litterae e Sinis a 1598; Książkę do nabożeństwa po chińsku.

Longobardowie (Langobardowie) szczep zachodnio-germański opuściwszy w IV w. swoje pierwotne siedziby nad dolną Elba, pociągnęli na dolinę Cissy i poddali sie 487 r. Herulom. Wnet jednak, bo już w r. 512 pod królem Tato zwyciężyli Herulów i weszli w służbę cesarza wschodnio rzymskiego. W r. 526 prze-szli na prawy brzeg Dunaju, gdzie ces. Justynian używał ich pko siąsiadującym Gepidom, którym r. 561 zadali cios śmiertelny. Już w r. 552 wódz bizantyjski Narzes korzystał z ich pomocy celem zawładnięcia państwem ostgockiem. Alboin król L. dotychczasowy kraj swój zostawił Awarom, sam zaś z narodem swoim i innymi szczepami, które sie do niego przyłączyły, pociąguął do Włoch. Wenecya została wkrótce zdobyta a bratanek Alboina Gizulf został pierwszym księciem Friaulu. Całe Włochy Północne zadržaly przed okrucieństwami L-ów. Wewnetrzne przestrzenie Włoch południowych łatwo wpadły w ich rece, gdzie połączyli się z osadzonymi tam przez Narzesa rodakami Pavia stala się stolicą nowego państwa. Alboin 573 r. został zamordowany; podobny los spotkal i nastepce jego Klefona. Los pozostałych Rzymian był ze wszech miar opłakany; zachowano im wprawdzie ich prawa, ale tępiono, niszczono i upokarzano na wszelki możliwy sposób.

Po śmierci Klefona 575 r. państwo rozpadło się między 35 książąt, którzy poszczególne miasta włoskie obrali sobie za stolicę. Swego rodzaju ta federacya nie trwała jednak długo, gdyż wobec obawy koalicyjnej wojny ze strony Greków i Franków syn Klefona Autaris, połączył poszczególne księstwa pod swem jednowładczem berlem. Autaris nie moTeodolinde, ksieżniczke bawarska. Po roku jednak umarł (590 r.), a wdowa wybrała sobie za męża Agilulfa ks. Tu-

Jeszcze kiedy L-wie byli pod panowaniem Herulów (ok. 500) wyznawali już Chijanizm, ale jak i inne szczepy germańskie, jako Aryanie, przyczem zachowali wiele zwyczajów pogańskich: wielkie okrucieństwo i niepohamowaną nienawiść dla katolicyzmu. Wszakże już pierwsza żona Albuina Klodeswinda, katol. córka Klotara I króla Franków. używała swego wpływu na obronę współwyznawców. Jego następca jednak Klefon tepil niemilosiernie katolickich Rzymian. Dopiero za Teodolindy rozpoczyna się rzeczywisty zwrot wśród L-ów ku Kłowi katolickiemu, ale i tutaj pierwszy jej malżonek Autaris stawiał temu przeszkody. Dopiero na Agilulfa pozyskała Teodolinda wpływ decydujący i skłoniła go do przyjęcia wiary katolickiej. Stał on mocno przy wierze katolickiej, pisze o nim Paweł Dyakon (De gestis Longobard., 4, 6), obdarzył Kł licznemi posiadłościami, a uciskanym i poniewieranym dotąd biskupom, przywracał ich czci pełne stanowisko. Wielka w tem zasługa pża ś. Grzegorza W., który zbawiennie oddziaływał na Teodolinde. Chwilowo dała się Teodolinda uwieść przez bpów odszczepieńczych w Lombardyi, stawiajacych Kłowi opór w sprawie 3-ch rozdziałów (ob. Capitula tria). Zdaje sie, że Grzegorz zdołał ją o tym blędzie przekonac, gdyż w dziejach nie znajdujemy śladu dalszych sporów w tym przedmiocie. Św. Kolumban (ob.) otrzymał od Agilulfa pozwolenie osiedlenia się według swego wyboru w całem państwie L-ów, a zarazem darował mu przepiękną miejscowość wśród Apeninów Bobio, wraz ze znajdującą się tam starożytną bazylika, gdzie założył tak słynny później klasztor Bobbio (ob.).

Pomimo sporadycznych wypadków chwilowej reakcyi aryańskiej, następni królowie byli szczerymi synami Kla. Za króla Rotharisa, aryanina (636 – 652 r.), oraz w 100 lat później za Luitpranda zebrane zostały prawa zwyczajowe, które tak przeniknely tamtejsze życie publiczne, iż przeżyły one państwo L-ówi posilkowal się niemi jeszcze Fryderyk II w gac skutecznie przeciwdziałać zabiegom XIII w., aby wyprzeć z Włoch prawo

frankońskie. Inni królowie budowali | kły, zakładali klasztory i hojnie je uposażali. Za króla Ariperta (652-661 r.) ostatni aryański bp Pawii przyjął katolicyzm, na zwołanym zaś przez króla Kuniberta ok. r. 695 synodzie w Pawii zakończona została schyzma z powodu 3-ch rozdziałów. Ostateczny przebłysk aryanizmu ujawnił się w powstaniu ks. Alahisa z Trydentu (690 r.). Katolicy staneli po stronie króla Kuniberta (702 -712), dzięki czemu powstanie, a wraz z niem i Aryanizm został zgnieciony.

Mimo jednak wzmagającego się przywiazania do Kła i jego czystej nauki, obyczaje L-6w były jeszcze na wpół dzikie. Paweł Dyakon podnosi wprawdzie zalety i zasługi króla Luitpranda (713-749), jego przedsięwzięcia reformatorskie, przestrzeganie praw, zakładanie szkół, mnożenie bpstw i klasztorów i otoczenie ich czcią należną-słowem mą. dre, roztropne i twórcze. Niemniej ciążyły mu ustawiczne starcia z Bizantyjczykami częściowo osiadłymi w środkowych Włoszech. Wszedł też w zatarg z pżem Grzegorzem III, który z tego powodu wezwał pomocy Karola Martela. Król Aistulf dażył całą siła do zjednoczenia państwa L-ów, wewnętrzne bowiem niesnaski i ambicye poszczególnych książąt grozily podkopaniem jego istnienia. Jednocześnie poczynał sobie wrogo wzgledem St. Aplskiej, skutkiem czego pż Stefan II wezwał pomocy króla Franków Pipina. Ten podczas dwóch kampanij 754 i 756 r. przywrócił porządek i ustalił Kościelne Państwo (ob) Dezyderyusz (ob.) ponownie zagroził Państwu Klnemu. Zawezwany pża Hadryana I, przybył do Włoch Karol W. (ob.) 774, pokonał i zdetronizował Dezyderyusza i sam ogłosił się królem L-ów. Na tem właściwie kończy się istnienienie państwa L-6w; wprawdzie pozostał jeszcze Benewent jako księstwo Longobardzkie, łecz wnet rozpadło się ono na drobne ksiąstewka, aż i jemu położyli koniec Normanowie, sam zaś Benewent został 1051-2 r. wcielony do Państwa Klnego. (Por. Artykuly Dezyderyuszi Karol W.; Paulus Diacon, De Gestis Longobardorum Belhmonna, w Archiv. für aelt. deutsch. Gesch., X, 247 - 333; Leo, Gesch. v. Italien, 5 t., Hamburg 1829; v. Koch-Sternfeld, D. Reich d. Longob. in Italien, München 1839; d' | 1906-1908. Suplement, k. 90).-2) L.

Abel, D. Untergang d. Longobardenreiches, Götting 1858; Martens, Polit. Gesch. d. Longobarden reiches unter K. Luitprand, Heidelb. 1880; Hadgkin, Italy and her Invaders, London 1895; Duchesne, Les évêchés d'Italie et l'invasion lombarde, w "Mélanges d' archeol. histor". 23 z r. 1903; Poupardin, Hist. des principautés lombard. d'Italie, Paris 1907; Tenze, Institutions politiques et administr., Paris 1907).

Longueval Jakób o. T. J., ur. w r. 1680 w okolicach Péronne (Somme), wstapil do zakonu w r. 1699, był profesorem humaniorów przez lat 5 w Amiens i w La Flèche i przez lat 4 teologii pozytywnej i Pisma św. Udział jego w sporach religijnych tej epoki był przyczyna usuniecia się jego z Paryża. Wtedy L. powziął zamiar napisania historyi kła gallikańskiego. Przymioty umysłu La, jego zmysł krytyczny i przenikli-wość w szukaniu prawdy dawały rękojmie, że dzielo to będzie wysokiej wartości. Zakreślił L. szeroki plan dla swej pracy i zabrał się ochoczo do niej, powróciwszy do Paryża. Doprowadził swą "Historye" już do 8 tomu, gdy nagle rażony apopleksyą, † w domu profesów w Paryżu w r. 1735. Oprócz swej głównej pracy Histoire de l'Eglise Gallicane. Paris 1730 — 1749, 8 tomów in 4-o. L. napisal jeszcze: Traité du Schisme, Bruxelles 1718, 12-0; Dissertation sur les miracles, Paris ok. r. 1730, 4-0; i w. innych, w większej części nieznanych dziel, po części zaś pozostających w rekopisie. (Por. Sommervogel, Bibliothèqne, Bruxelles 1893, t. IV, k. 1934-1937; Stang, Historio-graphia ecclesiastica, 1897, 12-0, str. 174).

X. J. N.

Longus de Coriolan ob. Coriolano.

Lope de Vega ob. Vega.

Lopez- 1) Ly Martinez, współczesny, profesor uniwers. w Walencyi, napisł Logica fundamental., 1906 Valenzia, 8-o, wyd. 2-ie. Dzieło większych rozmiarów wartości niepowszedniej. (Por. Blanc, Dictionnaire de la Philos., Paris

Juan, dominikanin, ur. w r. 1524 w Stad kazania L-a wolne od wad, któ-Borja w Aragonii, był jednym z najwy- re potępiał, nie mają znów tego matebitniejszych kaznodziejów swego Zakonu, został bpem w Cotrona w Kalabryi, a od r. 1598 w Monopoli, † w podeszłym wieku (108 lat) w r. 1632. Napisał: Rosario de Nuestra Senora, 1584: Epitome ss. Patrum per locos communes etc., Romae 1596, 4 t.; Exposicion de los VII psaimos penitencia-les, Valenzia 1702; Historia general de Santo-Domingo y de su Orden de Predicadores, Vallad. 1613 — 22, 4 t.; Manual de oraciones diversas, Tamže 1614, i inne. (Por. Schäfler, Hand-lexikon der kath. Theologie. t. II, str. 799).

X. J. N.

Lorca Piotr de, cysters hiszpański, ur. w r. 1546, † 1606, przez wiele lat obejmował katedrę teologii w Alcali, z wielkim pożytkiem słuchaczów i sławą głębokiej uczoności. Napisał: Commentaria et disputationes in Summam S. Thomae. Compluti 1609, 2 vol. in fol. L. zalicza się do probabilistów. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-o, str. 98).

Lorencowic Aleksander, ks. T. J., ur. w r. 16 9 we Lwowie, w 17 r. życia został zakonnikiem, uczył czas jakiś retoryki; przez lat 15 był kaznodzieją po różnych miejscach, najdłużej jednak we Lwowie, rządził kolegiami w Jarosławiu i we Lwowie. † dn. 15 sierpnia 1675 r. L. polożył wielkie zasługi dla Kła, bo pojednał z nim Ormian Lwowskich, z powodu niedbalstwa pasterzów swoich odpadłych od wiary św. Gorliwie zbieral akta do kanonizacyi bł. Stanisława Kostki r. 1647, i w tym celu kilkakrotnie jeździł do Rzymu, zaś na beatyfikacyi Sw. wygłosił we Lwowie na obchodzie uroczystym z tego powodu, kazanie dn. 13 list. 1670 r. Jako kazno-dzieja zasłynął z wymowy, stanąwszy na równi z pierwszorzedn. kaznodz. naszymi, stylem swoim przypominając nawet pisarzy Zygmuntowskich czasów. Kazania L-a pisane są językiem czystym, wolnym od przesadnego makaronizmu i od napuszoności w której się lubowali kaznodzieje współcześni. L. zrobił pierwszy krok by uwolnić kaznodziejstwo polskie od tych śmiesznych przywar i

re potepiał, nie mają znów tego materyału historycznego, jaki w innych prze-mowach i panegirykach w takiej znaj-duje się obfitości. Jako kaplan i obywatel L. ceniony był przez wszystkich, dowodem tego jego pogrzeb, w którym wszystkie stany udział wziely, nawet inowiercy. Pisma L-a sa: Centuriae emeritae virtutis militum e minimo Soc. Jesu Ordine etc. Leopoli 1640, fol.—sa to biografie świętych i świętobliwych Jezuitów. Załuski nazywa to dzieło "stupendae raritatis": Vaticinium regale... 1669; Kazania pogrzebne miane w różnych żałobnych okazyach. Kalisz 1670, fol.; Kazania na niedzlele calego roku. Kalisz 1670 — 1671, fol., 2 tomy. (Por Sommervogel, Bibliothèque. 1893, t. IV, k. 1963; Ossoliński, Wiad. hist.-kryt. t. IV w rekop.; Chodynicki, Dykcyonarz uczonych Polak. Lwów 1833, t. II; Pelczar, Zarys dziejów kazn. Kr. t. II; Sas Józet T. J., A. L. w "Przeg Pow." 1893).

X. J. N.

Lorenzana Franc. Antoni de, kardi, arbp Toledo, ur. z arystokr. rodziny 22 wrześn. 1722 r. w Leon (w Hiszpanii). Odbywszy studya u Jezuitów, jako odznaczający się nauką, cnotą i pobożnością w r. 1765 został bpem Placencyi. Następnego zaraz r. objął stolicę arbpią Mexyku, gdzie w r. 1771 odbył synod prow. wydawszy wprzód akta dawniejszych synodów w r. 1555, 1565 1585. Dziieki jego staraniom powstało pomnikowe dzielo ilustrowane Historia de nouva Espagna escrita por su osclarecido conquistador Hernan Cortes etc. ko 1770. Dzieło to zawierało dokumenta, dotyczące odkrycia Mexyku a zarazem ilustracye starożytności i pamiątek klnych miejscowych. W r. 1772 został do kraju odwołany i objął arbpstwo Toledo, gdzie rozwinał niesłychana ruchliwość pasterską i naukową. Zebrał tedy dziela znakomitych pisarzy Toledańskich SS. Patrum Toledanorum... opera 3 t., Madryt 1782 — 1783, a także uchwaly soborów i synodów hiszpańskich. Wydał też mozarabski brewiarz i mszał (Rzym 1804). Niewyczerpanym też-był w dziełach milosierdzia: zakladał szpitaod schlebiania dumie możnowładców. le, dom dla obłąkanych, opiekował się ka-

planami zbieglymi z Francyi, wspieral | ubogich, słowem świadczył dobrze na różnych polach. Pius VI w nagrodę jego zasaug 1789 r. mianował L-go krd-lem. W r. 1797 przybył do Rzymu jako polnomocnik Hiszpanii, W r. 1800 powrócił do kraju i brał udział w założeniu akademii w Toledo. Wydał przez F. Arevalo wielkie dzieło ś. Izydora z Sewilli. † 17 kwietn. 1804 w Rzymie. (Por. Hurter, Nomencl. liter. III, str. 601). (Ch.)

Lorenzelli Benedykt kardi, ur. w r. 1853 w Badi, wyśw. na kapiana w 1876 r., dr. teologii i obojga praw, oraz filozofii honoris causa uniw. Laval w Kanadzie, były profesor filozofii w koleg. Propagandy, pierwszy rektor powołanego napowrót do życia kolegium czeskiego w r. 1884, tajny szambelan i ablegat do Wiednia w r. 1889, pralat referendarz Sygnatury w r. 1890, konsultor adjunkt w specyalnej Kongr. Koncyliów prow., internuncyusz w Holandyi i Luxemburgu w r. 1893, protonot, aplski ad instar w r. 1893, nuncyusz w Bawaryi w r. 1896, arcybp tytul. Sardes w r. 1896 naznaczony nuncyuszem do Paryża w r. 1899 pozostawał tam aż do ostatecznego zerwania stosunków dyplomatycznych w r. 1904; mianowany w r. 1905 arbeem Luki, kreewany został krdłem-prezbyterem w r. 1907, otrzymał ka-pelusz i tytuł Sw. Krzyża w Jerozolimie w r. następnym. Zrezygnował z arcybpstwa Luki w kwietniu 1910 r. i zostal krdlem Kuryi. Mieszka w Rzymie w Koleg. św., Anzelma na Awentynie. L. oglosil drukiem Philosophiae theoreticae Institutiones secundum doctrinam Aristotelis et S. Thomae, Romae 1890, 8-o, 2 tomy, wyd. 2-ie. (Por. Battandier, Annuaire pontif. cath. Paris 1914, 8-o, str. 111; Blanc, Répertoire bibliog. 1902, 8-o. str. 251; Tenže, Dictionn. de la Phil. 1906, 4-0, k. 776). X. J. N.

Loretanki, relig. Kongr. niewiast. 1) Najdawniejsza z nich powstała w Stan. Zjedn. Ameryki 1812 r. w Loreto, Marion Co., 12 mil od Bradstown, starej siedzibie bpstwa Louisville. Siostry te zwące się także "Przyjaciólki Maryi u stóp krzyża załoki Karol Nerinckx († 1824), poświecają nia, w którem Matka B. zwiastowała mu

sie one, nie wykluczając panien wyższych przeważnie wychowaniu i nauczaniu dziewczat niższych stanów. Rozpowszechniky sie one po Ameryce nader szybko i liczą obecnie w 13 dyecezyach ok. 630 sióstr. (Por. Hohn, Gesch. d. kath. Missionen. Köln 1863.—2) Inne zgromadzenie pod ta sama nazwą założyła 1821 w Rathfarnham pod Dublinem miss Francos (m. Teresa † 1861 r.) Ball. Jest to galeź Angielskich panien (ob.). I one poświęcają się nauczaniu ubogich dziewcząt. Rozszerzyły się po całym świecie i liczą obecnie zakładów 19 w Irlandyi 5 w Hiszpanii, 2 w połudn. Afryce, 8 w Azyi, 12 w Ameryce półn., 10 w Australii. (Por. Biografie założycielki przez. W. Hutch, Dublin 1879; H. J. Coleridge, tamże 1881; oraz M. Gonzaga Fr. v. Pechmann, Gesch. d. engl. Instituts B. V. M. in Bayern. München 1907)—3) Również w 1821 powstaly L. w Bordeaux, dla wychowania u-bogich dziewcząt, które miały także siedzibę w Paryżu. Od r. 1905 skonfiskowane.

## Loretańska Litania ob. Litania.

Loreto — miasto włoskie w prow. Ancona (7845 m.). Syxtus V 1586 r. podniósł je do godności stolicy nowej dy-ecezyi L., ale 1592 złączone zostało z sąsiednią dyecezyą Recanati. Fabryki jedwabiu i dewocyonaliów zajmują w L. wiele rak. Dyecezye połączone licza 8 parafij, 106 księży (47 świeck., 59 zakon.) i 14 zgromadzeń zakonnych (5 mez., 9 żeńs.). Pośrodku na wzgórzu stoi wspaniała bazylika renes. stylu z domieszką gotyku. W bazylice, oprócz kaplic poszczególnych narodowości, znajduje się domek loretański (la casa santa), w którym Matka Najśw. przemieszkiwała w Nazarecie. Domek ten według podania cudownie przeniesiony zostal z Palestyny do Europy. Według danych historycznych podanie o tym cudzie tak się przedstawia. W XI w. nad brzegiem Adryatyku był gaj wawrzynowy (Lauretum), należący do wdowy Laurety. W gaju tym stała kaplica poświącona NMP. Stąd i kaplica zwała się kaplica in Laureto -- Loreto, co na formujące się z czasem miasteczko prze-Maryi u stóp krzyża" załoniesione zostało. W XIII w. pustelnik zył uczony i pobożny kapłan niderlandz-Paulus de Sylva dostąpił łaski objawie-

o historyi kaplicy, mającej być własnym | z zacięciem naukowem 1597 r., tłuma-Jej domkiem z Nazaretu. Według późniejszych zabytków piśmiennych (poł. XV w.) domek św. został przeniesiony z Pa-lestyny, gdzie ogień i miecz półksiężyca niszczył zabytki krzyża, do Dalmacyi 10 maja 1291 r. pomiędzy Tersato i Riekę (Fiume). 1294 r. 10 grudn. znalazi się w pobliżu Recanati po drugiej stronie Adryatyku w gaju laurowym; po 8 jednak miesiącach przeniesiony był cudownie nieco dalej na posiadłość braci Antici'ch — stad na miejsce obecne d. 7 września 1295 r. Jak swego czasu z Dalmacyi tak i z Loreto w tym czasie uda-ła się deputacya do Nazaretu, by sprawdzić, czy rozmiary fundamentów odpowiadają przeniesionemu domkowi i rezultat wypadł zadawalniająco. Wieść o cudach i liczne łaski, jakich wierni dostepowali w domku loretańskim, ściagaly do niego mnogie rzesze pielgrzymów. Choć powszechne było zdanie pośród ludzi, że domek loret, jest domkiem MB., pże w urzędowych aktach wyrażają się o tem powściągliwie. Nadają odpusty dla odwiedzających miejsce św., milczą jednak o domku, wspominając tylko o cudownym wyobrażeniu MB. przypisywanemu Św. Łukaszowi. Proboszcz Pietro di Giorgio Tolomei z Teramo w 2-ej pol. XV w. pierwszy spisał historye domku, ustnie dotąd przechowywaną. Historyi tej z rozkazu rady miejskiej z Recanati nauczano nawet w szkólkach. Według T. 1489 r. Karmelici zajęli się pielgrzymami. Jeden z przeorów Jan B. z Mantui 1489 r. podarował historyę domku ozdobnie spisana bpowi z Recanati Girol. della Rovere, siostrzeńcowi Syxtusa IV. Biskup postaral się o zwrócenie pilniejszej uwagi Rzymu na L. I choć, jak dawniej, papieże nazywają po-daniem pobożnem historyę domku, nie mniej opiekują się z wielką pieczołowi-tością L. Juliusz II, Leon X, Paweł III i Pius IV zaznaczaja to szczególniej. Klemens VIII, pragnac usunać niepe-wność, polecił komisyi udać się do Na-zaretu i sprawdzić rozmiary fundamentow, co, jak dawniej, zadawalniająco wypadło. 1500 r. z rozkazu Juliusza II Karmelici zamienieni zostali przez Do- Poisat, Loreto au 12-e siècle, minikanów, ci ustąpili wkrótce Teaty-nom, aż w 1554 członkowie T. J. objęli domek w opiekę. Uczony Torselini T. 1908. Z Polaków pisali prócz innych: J. napisał w 7. księgach historyę domku Dominik Łasiński T. J., Historia de

czoną na języki ważniejsze. Odtad sława św. miejsca rośnie b. szybko. Ze strony Stolicy Ap. powściagliwość przerwał pod pewnym wzgledem Syxtus V. pochodzący z okolic Recanati (1585 -90). Już w 1622 r. pozwolono dla prowincyi pizańskiej (Picena) święcić dzień cudownego przeniesienia domku-Translatio Almae domus Lauretanae-10 grudnia. 1669 r. do martyrologium dolaczona została o tem wzmianka i takaż adnotacya w brewiarzu jako lekcye nokturnu II, przytem Innocenty XII 1699 r. pozwolił na osobną mszę św. Do dziś jednak Officium Tr. Almae d. L. nie jest w powszechnem użyciu. Domek sam z drzewa hebanowego i wapniaka zewnatrz pokryty marmurem, wokół którego znać wyżłobienia od kolan pielgrzy-mich, ma 10 metr. 66 cent. długości, 4 metry 88 centym, szerokości i 6 metr. 66 cent. wysokości. Wewnątrz przedzielony jest na dwie stancye, jedna wieksza, drugą mniejszą. Ozdobiony dzielami sztuki i votami, składanemi przez wiernych. Bonaparte po zajęciu Ancony 1797 r. zabrał stad przez gen. Marmont ogromne skarby. Złupione kosztowności obliczono na pięć milionów skudów. O historyi domku św. pisano od poł. XV w. bardzo wiele; w ostatnich czasach pytanie, czy z historyczną pewnością można stwierdzić przeniesienie św. domku wywołało dosyć ożywioną dyskusyę w fachowych kolach historyków.

Literatura. Martorelli, Teatro istorico della s. casa Nazarena. Roma 1732 - 5, autor przytacza wszystkie do jego czasu znane dokumenty; Vogel, De ecclesia Recanatensi et Lauretana, Recanati 1859. Przeciw historyczności przeniesienia piszą: L. Feis, La santa casa di Nazaret ed il santua-rio di L. Firenze 1904 — 1906; U. Chevalier, Notre-Dame de Loreto. Paris 1906 — b. krytyczna i z wielkim aparatem naukowym napisana rozprawa. An. Boll. 1906, 478/94. Bronia histo ryczności prócz innych: Faloci Paulignani, La s. casa di L. secondo un affresco di Gubbio, Roma 1907;

lanecki, Domek Dziewicy w Nazareth i L. Warszawa 1862; Jan Przybylski (z rekop. wyd.), Historya o domku L. Bochnia 1855; Garrat W., Loretto no-we Nazaret. Warszawa 1896, 8-a, tlum. ks. Romana Rembielińskiego.

Ks. M. N.

Lorinser Franciszek. Ur. 19 marca 1821 r. w Berlinie, z ojca lekarza, gorliwego katolika, wyświęcony 1843, w r. 1869 został kanonikiem wrocławskim, † 12 listop. 1893. Rozleglej i wszechstronnej wiedzy i pracowitości, wydał dużo dzieł, z których najważniejsze: Buch der Natur, 7 t. 1876 — 1880, cenne nader dzieło apologetyczne zwłaszcza dla epoki chlubiącej się tylu zdobyczami w dziedzinie nauk przyrodniczych; tłumaczył na niemiecki Balmesa: Fundament der Philosophie, 4 t., 185) i 1856; Kalderona: Geistliche Festspiele, 18 t. 2 wyd. 1881—1887; tegoż, najważniejsze dramata 7 t., 1875 i 1876. Pod koniec życia wydał bardzo zajmujące własne pamiętniki p. t.: Aus meinem Leben: Wahrheit und keine Dichtung, 2 t. (Por. Keiters, Kathol. Literatur-kalender. Regensburg 1894).

Lorinus Jan o. T. J., znakomity egzegeta, ur. w r. 1559 w Avignonie, był profesorem filozofii i teologii, szczególniej jednak egzegezy w Paryżu, Medyo-lanie i Rzymie. Był także teologiem Generala swego zakonu i cenzorem ksiąg. † w r. 1634 w Dole. L. był goracym rzecznikiem Niepokalanego Poczęcia N. M. P. Napisal dobre komentarze na: Acta Apostolorum. Lyon 1705; Ecclesiastes. Tamze 1606; Sapientiae. Tže 1607; Epistol. s. Joannis et Petri. Tže 1609; Psalmos. Tže 1612 — 1616, 3 t. in fol.; Leviticum. Tže 1619; Numeri. Coloniae 1623; Deuteronomium. Lyon 1625. (Por. Sotwel, Biblioth. Scr. Soc. Jesu; Schäfler, Handlexikon der kath. Theologie, t. II, str. 802).

Loriot Julian ks., oratoryanin, jeden z głośniejszych kaznodziejów swego czasu, ur. w r. 1633 w Laval, † w Paryżu w 1715 r., poświęcił się kaznodziej stwu, zostawił wiele dzieł, z których ważniejsze: tłumaczenie Psalmów. Paryż 1700, 3 t. 12-o; Traduction des jettres de piété des Saints-Péres gr.

domo B. V. L. Romae 1783; Ks. St. U- et lat. des 4 premiers siècles. Tze 1700, 3 t. 12-0; Sermons sur les mystères de N. Seign. 2 t.; sur les Myst. de la S. Vièrge. 12-0; sur l'Octave du S. Sacram. 12-0; sur les Fêtes des Saints, 2 t. 12-0; Recueil de Ser-mons. Tze 1697, 8 t. 12-0, i w. in. wydań. (Por. Glaire, Dictionnaire. t. II. str. 1304).

> Loriquet Jan Mikołaj ks. T. J., ur. w r. 1760 w Epernay w Szampanii, † w 1845 w Paryżu, był superyorem domu w Aix i przełożonym kolegium w Saint-Acheul. Maż wysokiej wiedzy i cnoty. Oprócz wielu dzieł treści czysto literackiej, L. popularyzował historyę dla młodzieży; napisał Tableau chronologique de l'histoire etc. 18-0; Histoire sainte. 18-0; Histoire ecclésiastique depuis Jésus-Christ.. par demandes et par réponses etc. 18-0; z innych: Le Modèle des pasteurs ou Vie de M. Musart etc. Lyon 1823, 18-o; Manuel du Catéchiste. 1832, in 18-0. Zarzut jaki mu czyniono, że falszuje historyę współczesna w duchu stronniczym, jest bezczelnem kłamstwem i potwarza. (Por. Glaire, Dictionnaire des sciences. t. II, str. 1304).

Los von Rom, hasło ruchu powstałego w Austryi 1897 a dażącego do oderwania ludności od Kła katolickiego. Ruch ten wyniknał na tle narodowościowym (u·tawa językowa Badeniego). Ogniskiem był Insbruck, gdzie w tym ce-luz ałożono Ulrych Hutten-Bund, oraz inne związki w różnych miejscowościach Austryi. Wydawano też liczne broszury pełne paszkwilów i kłamstw na Kł katolicki i jego Głowę, a także zmobilizowano żywioły protestanckie i starokatolickie w kraju i za granicą skąd obfite plynely zasiłki pienieżne, dla szerzenia propagagandy wśród katolików i zjednywanie prozelitów. "Komitet dla popierania ruchu ewangelickiego w Austryi," na którego czele stanat superintendent Meyer Zwickau, chełpił się że do r. 1899 rozpowszechnił 2 miliony protest, broszur i pamfletów w Austryi. Ruch ten miał swój podklad polityczny, a mianowicie chylenie się ku Prusom, w czem pomagali mu głośni krzykacze i warchoły parlamentarni Wolff i Schönerer. Obfitych zasiłków dostarczał Bund" (200,000 marek 1901 kwartalnie) i "Grustav Adolf Verein" (400,000 marek tegoźroku), oba z siedzibą w Niemczech, na budowe zborów protest, szkół i utrzymanie pastorów, a także popierania księży odstępców. Tych ostatnich w ciągu 1897—1907 było 20. Z tych funduszów w Czechach od r. 1899—1904 wybudowano 31 kłów i zażono 87 stacyj kaznodziejskich, w całej zaś Austryi 72 kłów i kaplic. Główny kontyngens nowych pastorów przybywał z Niemiec.

Pomimo to rezultaty ruchu zawiodły oczekiwania W całym tym peryodzie najbardziej wytężanej agitacyi liczono 34,000 odstępstw, z tych 9,000 do starokatolicyzmu, a prawie ½ wypada na bezwyznaniowców. Od r. 1904 ruch ten znacznie osłabł. W r. 1907 w Czechach liczono tylko 76 odstępstw miesięcznie, w całości zaś 2,800, z czego na protestantyzm tylko 1100, reszta powiększyła szeregi bezwyznaniowców (Konfessionsłos).

Ze strony katolickiej zorganizowano silną obronę. Szczególna zasługa przypada w tym względzie związkowi św. Bonifacego, którego ogniskiem jest opactwo Emaus w Pradze Czeskiej. W tym celu napływające składki w latach 1905-7 przeniosły 1 milion koron. Wydawane też jest popularne pismo po niem. "Bonifatius" (nakł. 705,000), po czesku "Sv. Vojtěch" (280,000), po polsku "św. Wojciech" (60,000). Nadto jako pismo polemiczne wychodzi od r. 1906 "Bonifatius–Korrespondenz," które wszystkie oszczerstwa i kłamstwa protestanckie świetnie odpiera. (Por. Goyau Schiefer, D. protest. Deutschl. in Östreich 1904; G. David Werdegung d. Los v. Rom Beweg. bis Anf. 1899, 1904).

(Ch)

Lot, gr. Λώτ, syn Arana brata Abrahamowego (Gen. XI, 27—31; XII, 19). Po śmierci ojca wyszedł ze swym stryjem Abrahamem z Haran do Chanaan, osiedlił się w okolicach Sodomy nad Jordanem. Podczas najścia Chodorlahomora z całem mieniem dostał się do niewoli, z której go odbił Abraham. Mieszkając wśród zepsutych moralnie obywateli sodomskich, nie uległ skażeniu, starał się prowadzić życie cnotliwe. bogobojne. To go uratowało od klęski, jaką Pan Bóg zeslał na grzeszne miasta

-Lot zostal przez aniolów ostrzeżony w porę z żoną i córkami. Żona Lota nieposłuszna przestrodze aniolów obejrzała się i została zamieniona w słup soli. Według tłumaczenia nowszych u-czonych żona Lota ociągała się z ucieczką, czy też przyglądala się katastrofie i ogień ja dosiegnał. Trup jej przesiakł sola i zamienił sie w skamieniałość, która mogła trwać tysiące lat. Wspomina o niej autor księgi Mądrości. Córki Lota, chcąc się doczekać potomstwa, upoiły ojca winem, dopuściły się z nim ka-zirodczych stosunków i zrodziły Amona i Moaba (Deut. II, 9, 19; Ps. LXXXII, 8; Eccli. XVI, 9; Luc. XVII, 28). Więcej szczegółów o Locie Biblia nie podaje. Według tradycyj grób Lota znajduje się w okolicach Hebronu w Beni Naim. (Por. Robinson, Palaestina, Halle 1841, t. II, p. 413; F. Vigouroux, Dict. de la Bible, IV, p. 363-365).

X. R. J.

Lotaryński Karol ob. Karol Lotaryński.

Lotaryusz, nazwa kilku królów frankońskich i cesarzów niemiec.:

1) L. syn Ludwika pobożnego, ces. niemieck. 840-845, ur. 795 † 29 wrześ. 855 r., jako mnich w Prüm. Pż Paschalis I 823 r. koronował go na ces. niemieckiego. W porozumieniu z pżem Eugeniuszem II wydał 824 Constitutio Lothariana regulującą stosunek cesarza do pża. Na mocy tej konstytucyi cesarz miał posiadać w Rzymie najwyższą władzę sądową, pż zaś monarchiczne prawo zarządu. Do wyboru pża nikomu nie wolno się mieszać ani jej przeszkadzać, a udział w nim biorą tylko ci co z dawien dawna mają do tego prawo: Rzymianie mieli zaprzysiądz, że nowo wybrany pż nie będzie konsektowany, dopóki przed posłem cesarskim nie złoży ułożonej przez Eugeniusza przysięgi. (Por. Gaugusch, D. Rechtsinstitut d. Papstwaht. 1905). Skutikie kiem zatargu z braćmi Ludwikiem niemieckim i Karolem, pobity pod Fontenoy (841) został L. na synodzie w Akwisgranie przez bpów odsądzony od tronu. Skutkiem pokoju w Verdun 843, powrócił do władzy, wszakże w okrojonem

państwo pomiędzy 3 synów, sam został Pż postanowił sprawę rozpatrzyć i pomnichem.

2) L. II syn poprzedniego, spadkobierca jego korony, ur. 825 r., otrzymał przy podziale Lotaryngię ze stolicą Akwisgranem, po śmierci zaś brata Karola przypadło mu jeszcze Arles i Vienne. Z natury zmysłowy i rozwiezły, na tem tle wikłał się w ustawiczne zatargi, już to z pżem, już z bpami i możnymi swego państwa, szerząc ustawiczny niepokój i poniewierając skąd inną niepoślednie przymioty monarsze. Pojawszy małż. Teutbergę, nie tylko nie zerwał grzesznego stosunku z nałożnicą Waldradą, ale gdy małżeństwo okazało się bezdzietnem, używal wszelkich najbardziej przewrotnych i nikczemnych środków, aby je rozwiązać i ożenić się z Waldradą z którą miał nieprawe są w Rzymie koronowany cesarzem. dzieci i tym sposobem zabezpieczyć następstwo tronu. Arbp koloński i trewirski staneli po stronie L-a. Pż Mi-kolaj I wystąpił energicznie przeciwko cesarzowi i wiarolomnym bpom, ktorych suspendowal. Gdy to wszystko nie pomogło rzucił na Waldradę klątwę. Nie bacząc na to bpi Lotaryngii, wyjąwszy dwóch uznali małżeństwo z Teutbergą za nieważne i pozwolili L. wstąpić w związki małż. z Waldradą, co też ten uczynił 863 r. i Waldradę koronował, jako królowe Franków. Pż nie dal się wzruszyć ani prośbami, ani groźbą wyprawy na Rzym. Suspendował na zawsze niegodnych bpów. L. znalaziszy sie w opłakanem położeniu, gdyż wyprawa na Rzym się nie udala, a książęta oburzeni jego postępowaniem, zaczęli się odeń odwracać, 3 sierp. 865 pojednał sie uroczyście z Teutberga. Było to jednak tylko pozorne, gdyż na chwile nie zerwał stosunków z Waldradą, na którą pž zniewolony był ponownie rzucić klątwe, oraz na jej popleczników, wyjawszy cesarza. Znekana prześladowaniami słaba Teutberga przybyła sama do Rzymu prosić pża o nieważnienie małżeństwa. Pż niedał się jednak wzruszyć. Po śmierci Mikołaja I (14 sierp. 867), L. nie dał za wygranę i zarówno sam, jak i przez Teutbergę ponowił starania u Hadryana II o unieważnieńie małżeństwa. Na wezwanie pża przybył L. 869 r. de Monte Cassino, gdzie z rak

czal wracać do Rzymu. W trop za nim szedł L., lecz już w Lucce powaliła go straszliwa febra. Jednocześnie z otoczenia poczęli umierać jeden po drugim jego wierni, aż sam L. dotariszy zaledwie do Piacensy † 6 sierp. 869 r. (Por. Ernouf, Hist. de Waldrade, Paris 1858; Dümmles, Gesch. d. ostfränk. Reiches, II Aufl. I.—II; Schrör, Hinkmar v. Reims, Freib. 1875; Hergenröther, Hist. powszech. Kościoła kat., t. VI, str. 184, t. X, str. 44; wyd. Bibl. dz. Chrześc.).

3) L. III (jako cesarz II), ur. 1063 r., przeciwnik Henryka IV i V staraniem Adalberta z Moguncyi; 30 sierp. 1125 r. wybrany królem przez Inocentego II 1133 r. wraz z malżonką Richen-Był wiernym synem Kła, za co pż oddal mu w lenno dobra Matyldy. obronie prawowitego pża podjał dwie wyprawy do Włoch pko Rogerowi królowi Sycyli, podczas których r. 1136

zajął górne Włochy, a w r. 1137 Apulie. W powrocie do Niemiec † 3 grud. 1137 r. w Breitenwang w Tyrolu. Przez całe panowanie swoje L. ściśle trzymał się konkordatu Wormskiego, a pobożne i sprawiedliwe jego rządy zyskały mu powszechne uznanie. L. położył zasługi okolo nawrócenia Wendów. (Por. Ulich, D. deutsche Kirche unter L., rozpr. Berlin 1885; J. Schultze, D. Urkund.

L. III, 1905).

Loth — 1) Artur, publicysta katolicki, ur. w Lille w r. 1842, uczeń szkoly des Charles, otrzymał licencyat z prawa, był redaktorem dziennika "L'Univers." Napisal: La Cause d'Honorius, documents originaux avec notes. 1874, 4-o; Saint Vincent de Paul et sa mission sociale. 1879, in 4-o; Socur Rose, sa vie et son oeuvre. 1890, in 16-o; Autour du bon curé etc. 1890, 18 o; La Charité catholique en France avant la Révolution. Tours 1897, in 8-0; L'Art. Paris 1898, in 12-0; Les Cathédrales de France. Tamze 1901. in 4-o, i w. inn. - 2) Józef ks., pisarz klny, ur. w r. 1837 w Lille, brat poprzedniego. Zostawszy drem teologii mianowany został profesorem wymowy pża przyjął wraz z otoczeuiem komunię św. na fakult. teologicznym w Rouen w św., jako świadectwo czystości sumienia. 1871 r. i pozostawał na tem stanowisku

aż do zniesienia fakultetu w r. 1885 | et de la mort). Trzeba używać; wszel-Wtedy zestał proboszczem Saint-Maclou | kie przeciwdziałanie używania jest prów Rouen i kanonikiem honorowym. L. był członkiem towarzystwa antykwarycznego Normandyi i prezesem akad. w Rouen. Na polu piśmiennictwa dał się poznać przeważnie z prac historyczno-biograficznych kraju: Les Communautes religieuses des femmes à Rouen pendant la Révolution. 1872, in 8.0; La Cathédrale de Rouen, son histoire etc. 1879, in 8-o, i t. d. Z innych prac: Sainte Thérése, son siécle, sa vie, sou oeuvre. 1883, in 8-o; Fénelon orateur. 1890, 18-o; Histoire du Card, de la Rochefoucauld et du diocése de Rouen pendant la Révolution. Evreux, 1894, in 8-o, i inne. (Por. Vapereau, Diction. univ. des Contemp. 1893, 4-o, str. 1017 i nast.; Blanc, Répertoire bibliogr. 1202, 8-o, str. 251).

Loti Piotr pseud. właściwe nazwisko jest Julian Viaud, znany romansopisarz francuski, członek akad. francuskiej, ur. w r. 1850, jest synem pastora protestanckiego. L. zachwyca swych czytelników i czytelniczki marzycielsko - zmyslową formą pisania, pieści umysł wytwornością stylu. Za pomocą drażniących swą tajemniczością opisów Wschodu i innych krajów egzotycznych upaja duszę czytelnika, wywołując w niej wrażenia sztuczne, niezdrowe, przygniatające. L. wpaja podstępnie w czytelnika swe przekonania. A jakiemi one sa, sam się przyznaje w 17 r. życia pisząc do swego przyjaciela, Wiliama Brown'a. Oto jego credo: "Wierz mi, mój biedny przyjacielu, czas i używanie to dwa dzielne środki... Niema Boga, niema moralności; nie nie istnieje. Z tego. o czem nas nauczano i czeić kazano, jest tylko życie które przechodzi, i od którego słusznie jest żadać jaknajwięcej uciech możliwych... Zasadą mego postę-powania jest zawsze czynić to, co mi się podoba, bez względu na wszelką moralność, na wszelkie przyjęte w swiecie zwyczaje. Nie wierzę w nic i w nikogo; nikogo i nic nie kocham; niemam ani wiary, ani nadziei..." Oto dogmatyka L-o: nie wierzy w nic, chyba w filozofów indyjskich (L'Inde sans les Anglais); smieré dla niego jest unicestwieniem (Le livre de la pitié zig, 1885-92.

źną walką pko okrutnemu prawu miłości-oto moralność L-o. Nie tylko niemoralnym ale i bezreligijnym jest L. w swej trylogii: Le desert, Jerusalem, Galilée; Le roman d'un spahi; Ramuntcho, i innych. (Por. Vapereau, Dict. des Contemp. 1893; Bethleem l'abbé, Romans à lire et Romans à proscrire. Cambrai 1906, s. 89).

Lotti (Loritti) Henryk ob. Glarean u s.

Lottini Jan, dominikanin współczenny, autor dzieł filozoficzno - teologicznych: Introductio ad Sacram Theologiam seu de veritate catholicae fidei. Parisiis, 8-o; Institutiones Theologiae dogmaticae specialis ex Summa Theol. s. Thomae etc. Tamže, 3 vol. in 8-0; Compendium Philosophiae scholasticae. Tamże, 2 tomy in 12-o.

Lotze Rudolf Herman, filozof niemiecki, ur. 21 maja 1817 w Budyszynie. Po ukończeniu szkół w Zittau wstapił 1834 r. na uniwersytet lipski, poświęcając się studyom medycyny i filozofii. W 1838 r. uzyskał doktorat filozofii i medycyny; po krótkiej praktyce lekarskiej w Zittau wykładał przez lat kilka na uniwersytece lipskim nauki medyczne oraz filozofię. W 1844, jako następca Herbarta, powołany na profesora filozofii do Getyngi, pozostał tutaj nie-mal do końca swego życia, zajęty stale nauczaniem i opracowywaniem coraz to nowych dzieł. W Berlinie dokad przeniósł się w r. 1881 wykłady jego trwa-ły niedługo; zmarł 1 lipca 1881 tamże. Dzieła L-go: Metaphysik, Leipzig 1841; Allgem. Pathologie u. Therapie als Naturwissenschaften, mechanische tže 1847; Logik 1843; Allgem. Physiologie der körperlichen Lebens, 1851; Medicinische Psychologie u. Psychologie d. Seele, 1852: Lebenskraft, Streitschriften, 1857; Mikrokosmos, Ideen zur Naturgeschichte d. Menschheit, 3 t. 1856; System d. Philosophie, I Logik 1874,—II Metaphysik, 1879; Principien d. Ethik 1882; Gründzüge, Dictate aus seinen Vorlessungen, 1881-84; Kleine Schriften 3 t. Leip-

kich naszego wieku. Jakkolwiek oparł się na systemacie Herberta, jednakże wyrobił sobie własne swoje stanowisko. Znaczenie filozofii L-go polega na jego psychologii i metafizyce. L. odrzuca silę życiowa, a organizmy uznaje jako systemy czysto mechaniczne. Dla tego i duszy człowieka nie uważa za pierwiastek życia, stąd też i z życia nie nie chce wnioskować o istnieniu duszy; dowodem takim jest dla niego jedynie jedność świadomości w człowieku. Dla objaśnienia związku duszy z ciałem przyjmuje L. pewien rodzaj okazyonalizmu. Dusza i ciała działają samodzielnie i od siebie niezależnie; gdy procesy uczucia, wyobrażenia i woli odbywają się w duszy, organiczne ruchy i przemiany odbywają się równolegie w ciele. Że oba te procesy odpowiadają sobie wzajemnie, wynika to z naprzód ustanowionej harmonii i jest rezultatem psychiczno - fizykalnego mechanizmu. Dla objaśnienia natury ciała L. przypuszcza monady duchowe. (Por. R. Falckenberg, H. Lotze, Stutgart 1901; H. Sommer, D. L'sche Ph. u. ihre Bedeut. f. d. geist. Leben der Ge-genw., 1875; R. Geijer, Darstell u. Kritik d. L'schen Lehre v. d. Localreichen (Philosoph. Monatschr. 1885). Phleiderer, L-s Philosof Weltausch; nach ihren Grundzügen, Berlin 1884; T. M. Lindsay, H. L., Mind 1876; Caspari, H. L. in s. Stell. zu der durch Kant begr. neusten Gesch. d. Phil., Breslau 1883; C. v. Hartmann, L-s Philosophie, Leipzig 1888; W. Luto-sławski, Ueb. L-s Begriff d. metaph. Einheit aller Dinge (Z. p. Phil. u. Phil. Kritik 1899); M. Wartenberg, D. Problem d. Wirkens u. d. monist. Weltausch. mit des Ber. auf L., Leipzig 1900; A. Müller, D. Behandl. d. Hauptprobleme d. Metaph. bei L. (Arch. für system Phil. 1901); Lutosławski, Melafizyka L-go Z dziedziny myśli, (Warszawa 1900).

X. S. G.

Louis Saint — arcybiskupstwo w Sta-

L. zalicza się do myślicieli niemiec- Ludwika, króla franc. tak nazwali. Obecnie S. L-s jest wielce ruchliwem miastem w stanie Missouri, liczy ok. 600 tys. mieszkańców; posiada Uniwersytet św. Ludwika, założony w 1829 r. przez Jezuitow; seminaryum duchowne, prowadzone przez Lazarystów i in. zakłady naukowe. Biskupstwo S. L-s erygowano w 1826 r. z cześci dyecezyi Nowy Orlean. Arcybiskupstwo St. Louis powstało w 1847 r.; obecnie do tej metropolii, jako suffraganie należą biskupstwa: Concordia, Kansas City, Leavenworth, St. Joseph i Wichita. — Archidyecezya St. Louis w 1908 r. liczyła 375 tys. katolików; 310 kościołów, z tego 79 w m. St. Louis; 50 stacyi misyjnych, 110 kaplic; 312 kapłanów świeckich, 218 zakonnych; 8 męskich a 30 żeńskich zgromadzeń zakonnych. (Por. Scharf, Hist. of. St. Louis City and County, Philadelph., 1883, 3 t.; Orgelbranda Encykl. Powsz., z ilustr., Warszawa, 1902, t. XIII, str. 254; Werner S. J., Orbis terrarum catho-licus, Friburgi Brisg., 1890, p. 238; Cathol. Direct., Milwauk., 1908, t. I, p. 169-187; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 708).

X. C. S.

Louisville - biskupstwo w Stanach Zjednoczonych Ameryki Północnej (dioec. Ludovicopolitana).-Miasto L - e, na lewym brzegu Ohio polożone, powstało w 1778 r. i otrzymało swa nazwe na cześć Ludwika XVI, ówczesnego sprzymierzeńca rzeczypospolitej amerykańskiej. Obecnie L-e jest głównem miastem w hr. Jefferson w w stanie Kentucky; liczy ok. 216 tys. mieszkańców; posiada szkoły specyalne wyższe; bibliotekę o 50 tys. tomów i t. d. Biskupstwo w L-e powstalo w 1808 r. z części dyecezyi Baltimore; bp rezydował w Bardstown; w 1841 r. przeniesiono siedzibę bpa do Louisville. Dyecezya L e, dziś suffragania arcybpstwa Cincinnati, obejmowała pierwotnice obszerne terrytoryum; z czasem odnach Zjednoczonych Ameryki Północnej dzielono z tego dyecezyę Cincinnati w (archidioec. Sancti Ludovici). 1822 r.; Vincennes (1833), Nashville Miasto Saint-Louis, na zacho (1837) i Covington w 1853 r. Obecnie dnim brzegu Mississippi położone, zało- bpstwo w I.-e zajmuje zachodnia część żyli w 1760 r. Francuzi i na cześć św. stanu Kentucky, obszar 58,830 kilom.

kwadr. W 1908 r. liczono tu ok. 135 tyz. wiernych; 161 krściołów; 135 ka-płanów świeckich i 69 zakonnych; po 8 zgromadzeń zakonnych męskich i żeńskich. (For. W. E. I., t. 43 44, str. 773: Spalding, bp z Louisville w latach 1850 64, wydal Early Cath. Missions of Kentucky, Louisville 1844; te-gož, Leben Bened. Jos. Flagets, des Bisch. von Louisville, ibid., 1884; Werner S. J., Orbis terrarum catholicus, Friburgi Brisg., 1890, p. 232; Cathol. Direct., Milwaukee, 1908, t. I, p. 439—448; Buchberger, Kirchliches Handlexikon, München, 1910, t. II, k. 708—709).

X. C. S.

Lourdes – m. we Francyi, w departa-mencie Hautes Pyrénees, w dyecezyi Tarbes. Rokrocznie około milion piel-grzymów z Francyi i z całego świata odwiedza Lourdes. Siła atrakcyjna, pociagajaca tłumy ludzi do tej, niczem pozatem nie wyróżniającej się miejscowości, są cuda, powtarzające się tutaj często od r. 1858, t. j. od czasu objawienia się Matki Bożej Niepokalanego Poczęcia Bernadecie Soubirous (Ob. art. Bernadetta Soubirous), Cuda te sa nietylko źródłem lask dla osób, które ich doznają, ale wpływają także na odrodzenie religijności w dzisiejszej, duchem niewiary zgangrenowanej Francyi. Ponieważ zaś Francya przodujące wpływowe w świecie zajmowała i zajmuje stanowisko w dziedzinie ducha, przeto zbawienne skutki cudów w Lourdes i po za granice Francyi siegają.

Jednym z najsilniejszych argumentów, świadczących o istnieniu porządku nadprzyrodzonego są cuda. Przeciw cudom dawniejszym, o których świadczy nam historya, zawsze można podnieść ten zarzut, iż nie są one opisane z taka ścisłościa, jaka wymagana jest do nau-kowego poznania. Wypadki zaś z Lourdes sa nam współczesne, nadają się zatem do argumentcyi ścisłej, odpowiada-jacej wszelkim wymaganiom krytyki. śnie takich taktów roczniki z L. przy-Dzieją się bowiem nietylko wobec ludzi wierzących ale i zaciętych ateistów, nie tylko ludzi prostych ale i wykształco- Rudera 1875 r. (zrośnięcie się złamanej nych, zmuszających przez swoje zarzuty nogi w jednej chwili, po 8-u latach) i do oświetlania wypadków w najdrob- Joahimy Déhaut 1878 (zgojenie rany

wujący z tego właśnie wzgledu najwieksze mają znaczenie; albowiem przemówić mogą do umysłów tej wielkiej liczby ludzi, którzy dosyć są rozwinięci ażeby pojąć najmarniejszy zarzut przeciw religii objawionej, nie dosyć zaś. aby jego blahość spostrzedz i zrozumieć.

Charakter apologetyczny cudów w L. sprawił to bezwątpienia, że na nie ateiści zawziecie napadali. Walka o cuda w L. różne przechodziła fazy. Naprzód w gazetach i pismach starano sie ośmieszyć Bernadettę Soubirous i cuda w L. Miasto jednak zamierzonego skutku narobiono im rozgłosu. Od r. 1870 rozpoczęła się walka naukowa. Dr. Voisin. badacz chorób umysłowych, postawił twierdzenie, że objawienia w L. opieraja sie na hallucynacyach Bernadetty. która zgodnie z prawami medycyny po doznanych hallucynacyach dostała po-mięszania zmysłów. Ponieważ Bernadetta żyła w klasztorze Sióstr Urszulanek w Nevers mając najzdrowsze zmysły, o czem zaświadczył w pismach lekarz klasztoru i biskup dyecezyi Neverskiej, przeto twierdzenie dra Voisin nie dało się utrzymać. Dr. Diday, profesor na wydziale medycznym w uniwersytecie lyońskim, w rozprawie "L'examen medical des miracles des Lourdes" utrzymywał, że hallucynacyom można podlegać, będąc przy zdrowych zmy-słach. Cuda zaś w L. starał się wytłumaczyć przez nieznane jakieś siły w organizmie ludzkim, które gdy się poruszą, dziwne wywołują zjawiska. Hipote-zę Diday'a rozwinęli później Charcot w dzielku *La foi qui guérit* i Bernheim, który w rozmaitych miejscach swoich pism usiluje dowieść, że cuda w L. są skutkami autosuggestyi hypnotycznej.

Przez autosuggestye można wprawdzie wywołać zmianę w usposobieniu własnem, pewną jest jednak 1zeczą, że stworzyć z jej pomocą nic się nie da. Nie dadzą się więc przez suggestyę przywracać zniszczone organa, leczyć w niejszych szczegółach. Dostępne są dla na nodze po włożeniu do wody ze źrówszystkich. Jako argument przekony- dła Massabielle). Pominawszy inne, dwa

te cuda, zbadane najdokładniej przez *ça?*; Et de quatre... Le soc, i inne. profesorów uniwersytetu lowańskiego Powieści L-a są również wielkiej warprofesorów uniwersytetu lowańskiego Szymona Deploige, dra prawa, i Royera, dra medycyny, usunęły możliwość hypotezy hipnozy.

Spopularyzował tę hypotezę w sławnem

swojem Lourdes, Emil Zola.

Dla zbadania i ścisłego konstatowania prawdziwych cudów założono w L. stała instytucyę, mianowicie "Bureau de constatations medicales," złożoną z lekarzy przedewszystkiem. Przy badaniu każdy, kto chce, może być obecny, o ile przyzwoitość na to pozwala. Możliwość przypisywania cudów łatwowierności czy suggestyi patrzących jest więc

wykluczona. Do źródłowego badania wypadków w L. przydać się mogą następujące dzieła: Rozprawka ks. prof. Fr. Buczysa, De Beatae Mariae Virginis in oppido Lourdes apparitionum valore ad vitam christianam renovandam et veritatem catholicam propagandam drukowana w roczniku Akademii Duchownej w Petersburgu za rok 1907-8; tego samego autora O cudoch w Lourdes po litewsku; Henryka Lasserre, Notre Dame de Lourdes: Estrade'a, Les apparitions de Lourdes. Souvenirs intimes d'un témoin. Tours 1899; Dr. Dozous'a, La Grotte de Lourdes, sa fontaine, ses guérisons; ks. Fourcade'a, L'apparition à la Grotte de Lourdes en 1858; Bertrin'a, L'Histoire critique des événements de Lourdes. Manuskrypta, znajdujące się w archiwum kościola w L.: a) Procés verbeaux officiels—oznaczony literami A. c. n. o 12; b) Rapport sur les guérisons opérées par l'usage de l'eau de la Grot. te de Lourdes. Oznaczony literami B. c. n. o 12; c) Rapport de Mr. Vergez, docteur médicin, professeur agrégé.

Ks. K. T.

Loutil E. ks. współczesny, piszący pod pseudonimem Pierre l'Ermite, katolicki pisarz i apostol, był wikaryuszem u św. Piotra de Chaillot w Paryżu, później u św. Rocha. Pisuje co tydzień do dziennika "La Croix" szereg

tości etycznej, poruszają palące kwestye społeczne; pisane stylem barwnym, potracaja o najczulsze struny serca ludzkiego i do glebokich zmuszają refleksyj. Takimi sa: Restez chez vous; Le grand Muflo; La grande amie-dzielo uwieńczone przez Akademię francuską; L'emprise, i w. innych. Jeszcze wiekszą mają wartość konferencye L-a, które miewał u św. Rocha, i które wspólnie z ks. Poulin'em (ob.) wydawał od r. 1898. Tytuly tych konferencyj apologetycznych są: Dieu, Son Exi-stence etc. Conférences 1898, 12-o. Paris; L'âme, son existence etc. Tamże 1899, 12-o; La Religion, la religion naturelle etc. Tamze 1900. 12 o; Les Religions diverses. Tamže 1901, 12-o; Les Evangiles et la Critique etc. Tamže 1902, 12-0; La Di-vinité de Jésus—Christ etc. Tamže 1903, 12-o; Nos Dogmes dans l'Evangile etc. Tamže 1904, 12-o. Wszystkie dzieła ksks. Pou'in et Loutil wyszły w Paryżu nakł. firmy katolickiej Maison de la Bonne Presse." (Por, Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8.0. str. 252; Bethleem, Romans a lire. Cambrai 1906, str. 300).

X. J. N.

Louvigny ob. Bernières - Louvigny.

Lovt Dudley, uczony prawnik i oryentalista, syn arcbpa anglikańskiego, ur. w Refernham pod Dublinem r. 1618. L. był wikaryuszem generalnym w Irlandyi, profesorem prawa i języków wschodnich w Dublinie, umarł r. 1695. Prace jego: Przekład psalmów z języka ormiańskiego na laciński; Przekład N. Testamentu z języka etyopskiego na łaciński; Dyonizyusza syryjskiego "Mowy: Objaśnienia ewangelii; Zywot Abultaradża z arabskiego; Reductio litium do praedestinatione et libero arbitrio.

Lewanium-starożytne miasto z uniwersytetem katolickim. - Nazwa Lowanium pochodzi od łac. Lovanium; po krótkich a pełnych życia i treści nowel niemiecku Löwen; hollendersku Leuktóre z czasem utworzyły pokaźną licz-be tomów powieści i nowel pod zacieka-sto Lowanium, nad rz. Dyle powiającymi tytułami: Lisez moi cal; Et lożone, w X-XII w. było rezydencya hrabiów, następnie książąt Brabancyi; handlowych i konsularnych; wydział fikańców, przeważuie katolików; posiada kł św. Piotra, bazylikę z w. XV; ratusz gotycki, zbudowany w 1447—1463 r., a odnowiony w 1842 r. i t. p. Uniwersytet w L-m jest naj-

wieksza chluba miasta. Erygował go ks. Jan IV, za pozwoleniem pża Marcina V (1425 r.) i otworzono uroczyście tę uczeln.e w 1426 r. z wydziałami me-dycyny, prawa i filozofii. W 1431 r. dodano wydział teologiczny. Wkrótce uniw. otrzymał bogate fundusze, zdobył z czasem 42 kolegia. Teologowie mieli słynne Collegiuum S. Spiritus z r. 1442 i Collegium Hadriani IV, zw. też Collège du Pape. W 1469-1471 r. na uniw. prowadzono spory scholastyczne de futuris contingentibus. W czasach nowinkarstwa religijnego uniw. w L-m stal dzielnie przy wierze ojców, wydal słynną Condemnatio doctrina-lis librorum Lutheri (1519). Za to biędy Bajusa i Janseniusza znalazły zwolenników i obrońców na uniw., lecz | w 1651 r. uniw. uległ decyzyi Stolicy Apostolskiej, tylko niektórzy profesorowie, np. Van Espen staneli po stronie potępionej doktryny. Józef II zamiast wydziału teol, erygował tu t. zw. Seminaryum główne, a inne wydziały w 1788 r. przeniósł do Brukselli. Lecz, gdy w 1789 r. Francuzi zajęli L-m, uniwersytet zupełnie zniesiono. W 1815 r. Belgia została przyłączona do Holandyi, wówczas 1816 r. rząd holenderski wskrzesił uniwersytet w L-m, o 4 wydziałach bez teologicznego. Lecz rewolucya 1830 r. sprowadziła zamkniecie tej uczelni. Po rewolucyi, gdy Belgia zdobyła niezawisłość, katolicy na czele z bpami postarali się o wskrzeszenie dawnego uniwersytetu. Stolica Apost. dala placet w 1833 r. i w 1834 r. otwarto te uczelnie w Mechlinie z 3 wydziałami: filoz., teolog., przyrodniczym. W 1835 r. przeniesiono uniwersytet do Lowanium; tu powstało 5 wydziałów: teo-

w XIV w. szybko się rozwinęło; lecz lozoficzny ma 5 sekcyj z t. zw. "legalskutkiem dżumy w XVI w. poczejo nymi," czyli uznanymi przez państwo chylić się ku upadkowi. Obecnie L-m, stolica Brabancyi, liczy 42 tys. miesz-nej, romańskiej i niemieckiej filologii), uadto liczne sekcye, udzielające t. zw. "akademickich" doktoratów (nauk moralnych, historycznych, archeologii, orientalistów). Nadto należą do uniw. szkoły (Ecoles speciales) górnicza, budownicza; sztuki i przemysłu; elektrotechn. i in. "Ecole supérieure" piwowarstwa. Z uniwersytetem związany jest znako-mity Institut superieur de Philosophie, zalożony przez ks. Mercier'a, obecnego kard. i arcybpa Mechlińskiego. Uczelnia ta rozwija sie znakomicie: posiada czasopismo Revue Neo - Scholastique, - kwartalnik, w ychodzący w Louvain, od r. 1894; wydała t. zw. Biblio-théque de l'Institut superieur de Philosophie: Cours de Philosophie, opracowane działy filozofii przez Mercier'a, Nys'a, de Wulfa i t. p. Uniwersytet ten poddany jest władry bpów belgijszich, ci zbierają na jego utrzymanie fundusze z ofiar wiernych; mianują rektora; ten prezentuje bpom profesorów do zatwierdzenia. Ciało profesorskie liczy ok. 100 członków; studentów z góra 2,200. (Por. W. E. I. t. 43-44, st. 774; Valerii Andreae, Fasti aca-demici studii generalis Lovaniensis, Lovan, 1336 i 1650; Vernulaei, Academia Lovaniensis, Lovan, 1627 i 1667; de Ram., Considérations sur l'histoire de l'Université de Louvain (1425-1797), Bruxelles, 1854; Jung-mann, Die Katholische Universität Löwen, w Katholik, 1864, I, tegoż art. w W. W. t. VIII, k. 86-96; A. Verhaegen, Les 50 derniéres anneés de l'ancienne Université de Louvain, (1740—1797), Liège, 1884; Liber me-morialia Univ. Lovan. 1734—1884, Lovan., 1884; Annuaire de l'Université cath. de Louvain, Louvain od r. r. 1837; (Brants), Université catholique de Louvain, Bibliographie 1834—1900, Louvain, 1900, suppl. lat nast. i 1905; tegot, Univ. de L. Coup d'oeil sur son histoire et ses institutions logiczno-kanoniczny; prawny, lekarski, 1425-1900, Bruxelles, 1900; tegoż, La filozoficzny i matemat. - przyrodniczy. Uniwersytet rozwinął się znakomicie: wydział prawny posiada szkołę nauk politycznych i socyalnych i szkołę nauk politycznych i socyalnych i szkołę nauk II, k. 710—711; kard. Mercier, Na jubileuszowy obchód uniwersytetu Lowańskiego w Ateneum kapł., Włocławek, 1909, t. I, str. 385—395; ks. dr. J. Radziszewski, Uniwersytet katolicki w Lowanium, tamże, str. 386—406 i w osobnej odbitce, Włocławek, 1909 r.).

X. C. S.

Lowth Robert, anglikański teolog i hebraista, ur. w Winchester w r. 1710, † w Londynie w 1787, był następcą Spence'a na katedrze poezyi w uniw. oxfordzkim i miał tam kurs poezyi hebrajskiej. Był pastorem w Owington, archidyakonem w Winchester, bpem w Limerick, a następnie w Londynie. Był członkiem akad. nauk w Londynie i należał do tajnej rady króla. Z dziel L-a godne sa zaznaczenia: Isaiah, a new translation etc. London 1778, in 4-0; De sacra poesi Hebraeorum. Oxford 1753, in 4-o; Cum notis et epimetris J. D. Michalis, Goettingae 1758-1762, 2 vol. in 8-o; wyd. wzbogacone interesującemi notami: Lipsiae 1815; tłum. franc. wyd. ost. Avignon 1839, 2 tomy 12-o; Mowy; Korespondencya z Warburtonem o Ksiedze Hioba. (Por. Feller, Biogr. univers.; Glaire, Dictionnaire. t. II, str. 1311; La Nouv. Biogr. géner.).

Lovson Karol. zw. O. Hyacyntem, glośny apostata, ur. 1827 w Orleanie. Za młodu pisał poezye. Wstą-piwszy do seminaryum duchownego otrzymał święcenia 1851 r. Przez pewien czas był prof. seminaryum w Awinionie i Nantes, potem wikarym u ś. Sulpicyusza w Paryżu. W r. 1862 wstąpił do Karmelitów, gdzie wnet jako wybitnego kaznodzieję wydelegowano go do kazań postnych w kle Notre Dame w Paryżu. Kazania te robiły wielkie wrażenie i ściągały licznych słuchaczy. Poczęto w L. wielbić drugiego Lacordaire'a. Uniesiony powodzeniem L. zapragnął naukę katol. niejako wprowadzić na nowe tory i na swój sposób pogodzić dogmaty z prawdą historyczną. Temu zamiarowi dal wyraz w kazaniach 1868-9 r. Wygłoszone przy tej sposobności zasady jako niekatolickie zwrócily uwagę przełożonych zakonu i generał zabronił mu dalszych kazań. L. wystąpił wówczas z zakonu i oznajmił,

iż sprawę swoją oddaje pod sąd pża i zebrać się mającego soboru.

Gdy sobór Watykański ogłosił dogmat nieomylności pża, L. oświadczył się pko temu i jawnie odstapil od Kla, ogłaszając się starokatolikiem. 1872 ożenił się i został proboszczem starokatolickiej gminy w Genewie. Jednocześnie jeździł po świecie z odczytami, których początkowo słuchano uważnie, z czasem jednak niespokojna natura L-a i ustawiczne przerzucanie się z przedmiotu do przedmiotu bez należy tego poglebienia naukowego, zrobily mu opinie pustego gaduly. Wnet też wpadł w zatarg ze swoją gminą i musiał opuścić Genewę. Widząc milknący około swej osoby rezgłos L. postanowił wysunać sie znowu na widownie i w r. 1879 ogłosił założenie kła narodowego bez dogm, nieomylności, celibatu księży i z językiem narodowym w liturgii. Nacechowavego widocznie reklamą przedsiewziecia tego nie uratowało poddanie się bpowi jansenistowskiemu (starokatolickiemu) w Utrechcis 1893 r., a gdy i tu zażądano odeń zasad ustalonych, w r. 1895 opuścił i ten kł. Teraz poczał już dawać ze siebie smutny widok nawpół obłakanego reformatora religijnego. Pokusił się m. i. o pogodzenie koranu z Ewangelią i w tym celu założył Alliance politique de la France avec Îslam," a także "Alliance religieuse de l'Evangile avec Coran," i napisał książke p. t. France, Algerie, Christianis-me et Islamisme, Paris 1895 go roku. Odtąd pokryło się jego lekceważące milczenie. Z innych jego prac wymienić należy: Materialisme et spiritualisme, Paris 1868; L'église cath. en Suisse, Geneve 1875; Ni clericeaux ni athées, Paris 1889 i Mon testament 1893. Książki te nie cieszyły się nigdy większą poczytnością.

(Ch.).

Loyson Juliusz Teodor Pawel ks., teolog francuski, brat poprzedniego, ur. w Metz w roku 1829, doktorat z teologii otrzymał w r. 1863. Przeznaczony do wykładu kursu wymowy św. w Sorbonie w r. 1868, został tam w r. 1870 profesorem tytularnym. Gdy zniesiono w Sorbonie fakultety teologiczne, mianowany został profesorem honorowym. Jest także kanonikiem honorowym wie-

lu dyecezyj i misyonarzem aplskim. O- 18-0; L'Assemblée du Clergé de précz tezy doktorskiej: Le Sacrament France en 1682. 1870, 8-0, i w. inn. du mariage. 1865, in 8-0; napisal: (Por. Vapereau, Dictionnaire univers. Une prétendue vie Jésus. 1863, 8-0 des Contemp. 1893, 4-0, str. 1021). krytyka książki Renana; L'Avent d'appres les évangiles. 1867, 32-0; Le Carême d'apres les évangiles. 1869, Szwajcaryi ob. art. Genewa.

KONIEC TOMU XXIII i XXIV.



